Die Wirklichkeit des Geistes und
das geistliche Leben der Gemeinschaft

Eine theologische Besinnung zur Praxis des gemeinsamen Lebens!

Josef Sudbrack S J, Miinchen

In unserem Sprachschatz gibt es Worte, die altvertrant scheinen; man
kennt sie, benutzt sie und verbindet mit ihnen allerlei. Aber sobald man sie
greifen und genauer bestimmen will, entwinden sie sich den zupackenden
Begriffen und 16sen sich auf in Unbestimmtheit. Der Grund dafiir liegt
aber nicht in ihrer Unklarheit, sondern in ihrer Abkunft aus einem Daseins-
bereich, der Sitze und Definitionen iibersteigt.

Zu diesen Worten gehort auch das vom ,, Geist“, besonders wenn man es
mit Gott verbindet, wenn man vom ,Heiligen Geist“ spricht. Sicher wurde
auch deshalb der ,Heilige Geist“ innerhalb der Theologie und des kirch-
lichen Lebens so lange iibersehen, weil dasjenige, worauf das Wort weist,
so schwer zu greifen ist.

1. Was ist Geist?

So soll, bevor wir den Boden der christlichen Botschaft vom Geist Gottes
betreten, zuerst einmal das mit ,,Geist“ im allgemeinen Gesagte umkreist
werden.

Eines mufl kaum erwahnt werden; dafl namlich die Vorstellung von
,Geist als korperlos, als eine Art von Gespenst, unsichtbar, schemenhatft,
verschwimmend auf eine falsche Spur setzt. Was daran richtig ist, konnte
hochstens am Schlul der Uberlegungen, nicht aber am Anfang stehen.

Ein anderes ist ebenso wichtig; dafl ndmlich die Lehre vom Heiligen
Geist als Person eine zweifellos richtige, aber iiberaus subtile Aussage dar-
stellt. Nicht umsonst hatte man in der Dogmengeschichte lange Zeit Schwie-
rigkeiten mit ihr; Jesus, der menschgewordene Sohn, und der Vater, den er
anspricht, stehen durch ihr Gespréch als ansprechbar, als ,, jemand®, d. h. als
Person vor unseren Augen. So evident spricht die Schrift nicht vom Person-
sein des Heiligen Geistes. Deshalb miissen wir uns vorsichtig an das heran-
tasten, was denn mit der Lehre von der dritten gottlichen Person gemeint
ist.

1 Folgende Ausfilhrungen wurden — in jeweils anderer Akzentuierung — auf verschiede-
nen Treffen geistlicher Gemeinschaften vorgetragen.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 271

1. Eine religiose Urerfahrung®

Alle Religionen kennen Geist oder Entsprechungen dazu; zugleich aber sind
die Aspekte der einzelnen Traditionen so verschieden, daff man nur schwer
einen gemeinsamen Begriff dafiir findet.

Schon im abendldndisch-christlichen Raum meint das Wort ,Geist® vie-
lerlei: Tréager des Lebens; oder Innerlichkeit hinter der Oberfldche; es
meint den Sinn und die Mitte des Ganzen; es meint die Lebenskraft, die
etwas, einen Organismus, den Menschen bewegt; es meint Einsicht, Tiefe,
Fahigkeit, zu verkniipfen und synthetisieren; es kann auch einfachhin eine
Totalitit bedeuten. Das hebrdische Wort Ruach und das griechische Pneu-
ma haben ebenso wie das lateinische Spiritus zu tun mit Wind, Atem; auch
daran spiirt man das Umfassende, die Weite, die der Wind umstreicht;
aber auch die Kraft, die mit Sturm und Lebensodem sich verbindet. Die
Wourzel des deutschen Wortes ,Geist hat mit Erregung, Aufier-Sich-Ge-
raten, Erschrecken und Entsetzen zu tun, aber sein Gebrauch ist stark von
der griechisch-hebréischen Urintention geprégt. Das alt-égyptische Ka gibt
eine Entsprechung dazu. Es akzentuiert die Lebens- und Zeugungs-Kraft
und meint zugleich das Schicksals-Gesetz der Welt. Ahnliches gilt vom
chinesischen Tao, dem Weltgesetz und Weltprinzip.

Die Ur-Religionen fiigen diesem Wortfeld die Erfahrung von geheim-
nisvollen, magischen Kréften bei; das melanesische Mana oder das india-
nische Oranda gehéren hierher.

Aus Indien kennen wir den beriihmten Satz vom Atman, das das Brah-
man ist; auch das ist eine ,Geist“-Entsprechung. Wir diirfen iibersetzen:
Das innerste Ich als Mitte ist zugleich die Gesamtheii der Wirklichkeit. Es
ist interessant, dafl in der mittelalterlichen Theologie ein dhnlicher Satz
von Gott bedacht wurde: Er sei wie ein ,geistiger Kreis“, dessen Mittel-
punkt Giberall, dessen Umfang aber nirgendwo ist®.

Das Wort und die Erfahrung ,Geist* schwingen in dieser Polaritit:
Allumfassend-Einend, und zugleich Mitte, aus der die Kraft wichst.

2. Geist als Einheit des Ganzen

a) Das erstere, Allumfassend-Einend, hat der deutsche Philosoph G. W.
Hegel in gewaltiger Weise ausgedeutet. Seine , Phinomenologie des Gei-
stes“ kondensiert die gesamte Wirklichkeit zu einem imponierenden Denk-
gebaude. Sie schreitet alles und jedes, Materielles und Ideelles, das ge-

2 Vgl. die entsprechenden Lexika-Artikel und besonders die Arbeiten von M. Eliade, R.
C. Zachner, G. van der Leeuw u. a.
* D. Mahnke, Unendliche Sphire und Allmittelpunkt, Stuttgart (Neudruc) 1966.



Josef Sudbrack 272

samte Gebiet des Tatséchlichen und des Méglichen ab und bindet die €in-
zelnen Tatsachen, Erfahrungen, Erscheinungen usw. mit oftmals genialen
Einsichten zusammen. Die Gesamtordnung aber, in der alles zusammen-
hingt, nennt Hegel , Geist“. Geist ist fiir ihn umfassender als der christliche
Gott. Immer wieder stellen deshalb christliche Theologen die Frage, ob hier
nicht ein menschliches Denken sich in titanischer Selbstiiberhebung zu Got-
tes Geist machen will. Aber wie man auch daruber denken mag, Hegel hat
in einmaliger Weise gezeigt, welche Urerfahrung von Totalitdt und Ein-
heit sich mit ,,Geist* verbindet.

b) Es ist tatsichlich eine Urerfahrung, eine Ursehnsucht und nicht nur
trockenes Denken und Reden. Man kann es bei dem Ziircher Psychologen
C. G. Jung nachlesen. Seine schriftstellerische Stirke liegt zwar nicht in
Klarheit und Eindeutigkeit; aber dennoch ist die hervorragende Rolle, die
das Wort und die Erfahrung ,Geist“ bei ihm spielen, leicht zu sehen. Im
Kommentar zum Tibetanischen Buch der grofien Befreiung spricht er vom
Geist der Alleinheit, der das Unvereinbare, das ,sangsira“ und das ,nir-
vAna“ vereint, d. i. die Kette der irdischen Leiden und deren Auflésung
im Nichts des Ganzen. ,Bedeutet das“, fragt C. G. Jung, ,dafl der Geist
nichts als unser Geist ist, oder dafl unser Geist der Geist ist? Sicherlich be-
deutet es das letztere und vom ostlichen Gesichtspunkt aus liegt darin keine
Hybris . . .“4. Die allumfassende, bewegte Einheit, die Hegel im Geist fin-
det, bildet eine Ursehnsucht des Menschen.

c) In einem Brief spricht der Dichter Hermann Hesse diese Vision vom
Geist an: , Wem es bestimmt ist, der mufl einmal im Leben so einsam, so
vollkommen einsam werden, da} er in sein innerstes Ich zuriickgezogen 1st.
Dann ist man plétzlich nicht mehr allein. Man findet: unser innerstes Ich
ist der Geist selbst, ist Gott, ist das Unteilbare. Und damit ist man wieder
in der Welt, von ihrem Vielerlei unangefochten, denn man weif} sich im
Innersten eins mit allem Sein“s.

Viele wichtige Personlichkeiten unserer Zeit lieflen sich anfiihren, die
dhnliche Geist-Erlebnisse aufzeigen; der Atomphysiker und Philosoph
Carl Friedrich von Weizsidcker® oder der deutsch-amerikanische Psychologe
FErich Fromm?. Geist bedeutet ihnen diese Einheit, wo alle Unterschiede
aufgehort haben und das Gesamt zur Erfahrung wird.

Man darf solche Erfahrungen nicht einfachhin als blasphemisch, vom

4 Zur Psychologie westlicher und Gstlicher Religion, Olten 21973, 538.

5 Lektiire fiir Minuten, Neue Folge, Frankfurt 1975, 90.

¢ Vgl. C. F. v. Weizsicker, Der Garten der Menschlichkeit. Beitrige zur geschichtlichen
Methode. Miinchen 1977; besonders aber die Einfithrung zu Gopi Krishna, Biologische
Basis religiéser Erfahrung, Weilheim 1971,

7 Vgl. R. Funk, Mat zum Menschen. Erich Fromms Denken und Werk, seine humanisti-
sche Religion und Ethik, mit einem Nachwort von Erich Fromm, Stuttgart 1978.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 273

Christentum wegfiihrend aburteilen. Sie umschliefen einen Kern von
Wabhrheit, der menschlich und deshalb auch christlich ist, eine Daseins-
erfahrung, die Sehnsucht nach dem Ganzen, nach der Synthese der aus-
einanderbrechenden Fragmente, nach der himmlischen Stadt Jerusalem,
wo alles zur Harmonie und Ordnung geworden ist. Man sollte vielleicht
kurz die Augen schlieflen, in sich hineinhorchen, im Inneren gleichsam die
Arme ausbreiten und alles umgreifen: Alles ist eins, sollte eins sein: diese
Sehnsucht ist eine der Wurzeln dessen, was man mit dem Wort und der
Erfahrung von Geist umschreibt.

3. Geist als personale ldentitit

Doch damit ist erst eine Seite artikuliert. Ebensosehr wie das Ganze meint
Geist auch das Individuelle, das Personliche, das aus einer einzigen Mitte
Ausstrahlende.

Geist als Personlichkeit

Ein ,geistiger Mensch ist der, der sein eigenes unverwechselbares Zen-
trum gefunden hat. Er ist nicht der Unvitale, der gleichsam kérperlos sche-
men-haft in einem grofleren Ganzen aufgeht, sondern der, dessen Person-
lichkeit so stark ist, daf sie durch alle kérperhafte Schwere durchbricht. Ein
»geistiger Mensch“ wird dort, wo er auftritt, zum Mittelpunkt; man ist hin-
gezogen zu seiner ,Geistigkeit®. Was sich im vorpersonalen Sein als Le-
benskraft und Dynamik darstellt, entspricht unter Menschen dem persona-
len Kern. Wenn wir vom ,Geist eines Menschen sprechen, dann suchen
wir seine Mitte, aus der heraus sein iibriges Sein geordnet ist.

Die biblische Sicht: Einheit und Einzigartigkeit

Die biblischen Worte vom ,, Geist* —auch wenn wir vorldufig noch absehen
vom Thema des Heiligen Geistes — weisen auf diesen zweiten Zug der
Geistigkeit hin: Geist als Mitte und als personale Identitdt. Aber auch die
Bibel kennt den ersten Sinn vom Geist als Allumfassend-Einend.

Das 4. Kapitel des Epheserbriefes 1t die Akzentuierung erkennen. Zu-
erst hebt Paulus die Universalitit hervor, die sich mit Geist verbindet: Ein
Leib, ein Geist, eine Hoffnung, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott
und Vater aller, der Giber allen und bei allen und in allen ist (4, 4-6).“ Das
weist zuriick auf den ,Geist Gottes, der (nach Gen 1, 2) iiber den Wassern
schwebte®, der das Chaos zur schopferischen Einheit gestaltet, der (nach Ps
104, 30. 31) Gottes Atem ist, unter dessen Kraft Leben, Gestalt und Ord-
nung entstehen.

Doch sofort darauf 148t Paulus diesen Geist auf dem einzelnen Menschen



Josef Sudbrack 274

ganz personlich ruhen. , Jedem einzelnen unter uns ist die Gnade, die Gei-
stesgabe verlichen worden® (4, 7). Jeder einzelne besitzt den Geist, ist
Christ, als ein Du vor Gott berufen und deshalb eine Personlichkeit. Das
ist Geist und Wirkung des Geistes.

Die paulinische Geisterfahrung umgreift beides: Alleinheit, und zugleich
personliche, einzelne Berufung zum Menschen, zum Christen. Einheit des
Ganzen und Einzigartigkeit des Einzelnen.

Teilhard de Chardin:
Geist-Einheit als Person-Werden und Begegnung der Personen

Um die Synthese von beidem: der Einheit des Ganzen und der Einzigartig-
keit der Einzelnen, rang Teilhard de Chardin Zeit seines Lebens. In seinen
Tagebiichern schildert er, wie er zu Beginn seines Arbeitens gepackt war
von einer Einheitsvision, in der die Einzelheiten untergingen. Doch immer
klarer erhob sich die Erfahrung von der Wiirde des Einzelnen; Teilhard
spricht von ,Personalisation“. Die Botschaft des Christentums wurde ihm
leuchtend. Er prigte dafiir den Fachterminus: ,amorisation®, d. h.: ,Um-
gestalten zur Liebe“®. Die wirkliche Einheit entsteht nicht aus Uberwin-
dung der personalen Identitét, sondern dort, wo Menschen — ganz und gar
zum Ich, zur Einzel-Existenz geworden — ganz und gar, frei und liebend
sich zueinander 6ffnen. So heifit es niichtern im Epheserbrief: ,Mit Lang-
mut einander in Liebe ertragen und bemiht sein, die Einheit des Geistes
durch das Band des Friedens zu bewahren® (4, 2).

Martin Buber:
»INicht im Ich, sondern zwischen Ich und Du”

Ein Zeitgenosse Teilhards, Martin Buber, hat fir diese Erfahrung das
Wort gefunden. Auch er kam von einer Art pantheistischer Versenkungs-
erfahrung her und rang sich durch zur dialogischen Sicht der Bibel. ,Geist®,
so schreibt Martin Buber, ,in seiner menschlichen Kundgebung ist Ant-
wort des Menschen an sein Du . . . Antwort an das aus dem Geheimnis er-
scheinende, aus dem Geheimnis sprechende Du.. .. Geist ist nicht im Ich,
sondern zwischen Ich und Du. Er ist nicht wie das Blut, das in dir kreist,
sondern wie die Luft, in der du atmest. Der Mensch lebt im Geist, wenn
er seinem Du zu antworten vermag. Er vermag es, wenn er in die Bezie-
hung mit seinem ganzen Wesen eintritt. Vermoge seiner Beziehungskratt
allein vermag der Mensch im Geist zu leben®®.

8 Nach A. Haas, Teilhard de Chardin —~ Lexikon, Grundbegriffe, Erliuterungen, Texte I,
Freiburg 1971, 243. 247.
9 Werke I, Kéin 1962, 103.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaf 275
4. Geist-Erfahrung als Begegnungserfahrung

Beides erst umreifit die volle Erfahrung von Geist: Einheit des Ganzen und
Individualitit des Einzelnen. Martin Buber und Teilhard de Chardin kén-
nen beides in eins erleben, weil sie von Begegnung wissen: ,Geist ist nicht
im Ich, sondern zwischen Ich und Du.“ Einheit im Geist entsteht nach
Paulus nicht durch Versinken im Einheits-Grund, sondern durch Akti-
vierung der menschlichen Mitte, der Liebe.

Aus solchen Einsichten und Erfahrungen heraus wagten es die Kirchen-
viter, die Lehre vom Heiligen Geist zu formulieren: Der Geist ist das
Band der Einheit zwischen Vater und Sohn, und deshalb die gottliche Kraft,
die die Schépfung an Gott bindet. So schreibt Augustinus: ,Der Geist ist
die Einheit, die Heiligkeit, die Liebe zwischen beiden, dem Vater und dem
Sohn; er ist deshalb die Einheit beider, weil er ihre Liebe ist, und er ist
deshalb die Liebe beider, weil er ihre Heiligkeit ist.“*

Die christliche Lehre iiber den Heiligen Geist hat Entsprechung in huma-
nen Grunderfahrungen.

a) In der Erfahrung der Ganzheit: so wie es ein buddhistischer Ménch er-
lebt, dem die Vielfalt der Dinge, das maya', zuriicksinkt in das unge-
schiedene, Nicht-Getrennt-Sein, das advaita'®.

b) In der Erfahrung des unauflésbar ,Personlichen®: Entsprechend der
abendldndischen Entwicklung, wo die Personlichkeit in der Mitte steht,
dasjenige also, wodurch ein Mensch sich von jedem anderen an Gestalt,
Lebenssinn und Lebensaufgabe unterscheidet. Geistig ist der Mensch, der
dieses Ideal in strahlender Weise verwirklicht.

¢) In der Begegnungs-Erfahrung, wo beides unvereinbar Scheinende sich
in der Urerfahrung der zuneigenden Liebe als Einheit zeigt. Die Geistes-
Gaben der Schrift sind Charismen des Dienstes, der Hingabe und der
Liebe. All die Spontaneitit und Unmittelbarkeit, die in den Charismen
aufbricht, schwingt auf den Bahnen der Beziehung, der Begegnung des
Menschen mit seinem Gott und der Begegnung der Menschen untereinan-
der.

Geist-Erfahrung ist, wie der hl. Bernhard predigt, die Erfahrung der
Liebe zwischen Ich und Du, und darin die Teilhabe an der ewigen Liebe,
die zwischen Vater und Sohn besteht. Er spricht vom Heiligen Geist als
dem ,Kufd der Liebe“3,

10 De Trinitate VI 5,7 (PL 42 927)

1t Nach Upanishaden und Vedanta, den Quellen buddhistischer und hinduistischer Reli-
giositit.

12 Sanskrit: ,das ohne ein Zweites ist.”

1 Vgl. Gul 50 (1977) 427-486.



Josef Sudbrack 276
II. Wer ist der Heilige Geist?

Die Formulierung der Lehre vom Heiligen Geist erwuchs der Urkirche aus
ihrem Leben in der Botschaft Jesu Christi.

1. Der Geist Jesu Christit*

Schon die Statistik zeigt, dafl ,,Geist“ den Evangelien, die wohl naher am
historischen Anfang stehen, weniger geldufig ist. Bei Lukas kommt das
Wort mehr als zweimal so oft vor wie bei Markus und Mattdus zusammen.
Der Urkirche wurde die Gestalt und die Gewiflheit vom , Geist® verstind-
licherweise erst allmahlich bewufit.

Katalysator dazu waren sicher auch ekstatische Vorkommnisse, wie sie
uns Paulus von Korinth berichtet. Es war Glaubensfundament der Kirche,
dafl die Junger in Jesus Christus Gottes Gegenwart erfahren durften. So
schreibt der Kolosserbrief (2, 9): ,,In ihm wohnt die ganze Fiille der Gott-
heit leibhaftig.“ Gerade fir Paulus war der Glaubensbezug zu diesem Je-
sus von Nazaret und zu seinem Kreuz Mitte aller Gotteserfahrung. Nun
aber begegnete er in Korinth — und auch sonstwo und auch sicherlich in
sich selbst — Erfahrungen von Gott, die nicht in der Riickwendung auf
Jesus und im Horen auf das Wort der Verkindigung, sondern im Jetzt
des eigenen Erlebens griindeten. Die Frage lautet: Gibt es neben Jesus
Christus noch einen zweiten Zugang zu Gott, den des Geistes, den der Ge-
genwart Gottes, die hier und heute gefiihlt und erlebt wird?

Diese Frage miifite irgendwann einen jeden Christen beschiftigen: Wie
verhalt sich die Gotteserfahrung, aus der heraus Jesus sagt, dafl er selbst
der einzige Zugang zum Vater ist, zu der Gotteserfahrung, die in jedem
von uns, Christen oder Heiden, lebt, die heute und morgen geschehen
kann?

Mit Paulus verbindet die junge Christenheit sehr bald Jesus und Geist-
erfahrung: ,Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der be-
kennt, daf} Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, stammt von Gott®. (1
Joh 4, 2)

In unserer Fragestellung konnte man sagen: Ja, es gibt ein zweifaches
Gegenwartigsein Gottes in seiner Schopfung, die Gegenwart in Jesus von
Nazaret —und die Gegenwart, die man , Geist“-Gegenwart nennt. Die Ge-
genwart in Jesus ist einmalig, ist an einer bestimmten Zeit-Ort-Stelle der

14 Dije wichtigsten exegetischen Hilfen zu folgender Skizze boten E. Schweizer, Artikel
Pneuma, in ThW VI, 387-453; G. Kretschmar, Studien zur friihchristlichen Trinitdtslehre,
Tiibingen 1956; W.-D. Hauschild, Gottes Geist und der Mensch. Studien zur frithchrist-
lichen Pneumatologie, Munchen 1972; vgl. folgende Anmerkung.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 277

Welt geschehen, Jesus von Nazaret ist das sichtbare Zeichen Gottes. Die
andere Gegenwart Gottes aber wird tiberall dort erahnt, wo sich etwas von
der oben beschriebenen ,,Geist“-Erfahrung auftut.

Hier droht eine doppelspurige Theologie. Doch beide Gegenwartsweisen
Gottes sind aufeinander bezogen: Jesus ist der absolute Geisttrager unter
allen Menschen; und deshalb gilt: Das Bekenntnis zu Jesus, dem Herrn,
zum Fleischgewordenen und zum Gekreuzigten ist das Zeichen fir den
wahren gottlichen Geist. Die Ablehnung Jesu stammt vom Geist als Wi-
dersacher Gottes.

Damit ist der Erfahrungs-Kern des Trinititsdogmas ergriffen. Im
Neuen Testament ist es noch ein Wurzelstock, aber dennoch schon sichtbar:
Gottes Gegenwart ist einmalig absolut da in der Gestalt Jesu; und zugleich
kann Gottes Gegenwart als Geist in jedem Menschen leben — aber Zeichen
dieses Geistes ist es, daf} er sich auf Jesus hin richtet. Der Glaubens-Hinter-
grund dieser Erfahrung wurde bewufiter: Gott ist keine Monade, unbe-
ruhrt iiber uns schwebend. Gott kann zu uns in Beziehung treten, weil er in
sich selbst Beziehung ist, weil er in sich liebendes Leben tréigt, weil er in
dreifacher Tiefe existiert; das Trinitdtsdogma hat es ausformuliert:

Gott ist der Uranfang, der ewig Geheimnis bleibt und in dessen va-
terlicher Unendlichkeit alles gehalten ist, was existiert.
Gott ist die Gestalt, die sich zusagt, die Wort ist und fir uns Wort
wird im Menschen Jesus.
Gott ist die Kraft spendende Gegenwart, die jeden Menschen, der sich
ihr offnet, in dieses gottliche Leben zwischen Uranfang und dem
Wort einbezieht.
Und diese Dreiheit ist ein einziger, ewiger, lebendiger Gott. In Jesus wurde
diese Drei-Einheit sichtbar. Er ist der endgiiltige Geisttrager, er ist das
Wort des Vaters zu uns und kann deshalb das absolute Du-Wort zum Va-
ter sagen: ,Mein Vater und Euer Vater; Mein Gott und Euer Gott.“ (Joh
20, 16)

2. Der Geist der Kirche

Deshalb ist auch die Kirche, also die Gemeinde derer, die sich auf Jesus
berufen, eine Kirche im Geist. Pfingsten als Fest des Geistes ist Fest der
Kirche. ,Durch den Antrieb des Heiligen Geistes®, schreibt die Apostelge-
schichte (9, 31), ,nahm die Gemeinde, die Kirche stindig an Zahl zu.“
Paulus sieht in der Eingliederung der kirchlichen Gemeinschaft sogar das
zweite Kriterium fir die Echtheit der Geisterfahrung — neben dem Bezug
auf Jesus —: ,Jedem ist die Offenbarung des Geistes, das Geistcharisma,
zum Nutzen der Gemeinde gegeben® (1 Kor 12, 7). Paulus weif}: erst im



Josef Sudbrack 278

Bezug auf die Gemeinde zeigt sich, daf es der Geist Gottes ist, der erfah-
ren wird.

8. Der Geist Gottes in der suchenden Menschheit

Die Kraft des Geistes, der Gegenwarts-Erfahrung Gottes geht aber iiber
den Raum der kirchlichen Gemeinschaft hinaus. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat es definitiv ausgesprochen: Wo Menschen Gott suchen, tun sie
es aus der Kraft des Geistes Gottes; wo Religionen in der Offenheit zum
Gott der Offenbarung leben, wo sie unterwegs sind zum Ziel, das sie noch
nicht voll im Blick haben, ,verehren sie“, wie Paulus sagt, ,den, den sie
noch nicht kennen® (Apg 17, 23). Diese Offenheit auf Gott hin und auf den
geschichtlichen Augenblick, wo Gott in Jesus gegenwartig war, ist Zeichen
dafiir, dafl der betende Mensch und die ehrfiirchtige Religion in ihren Riten
und ihrem Gebet vom , Geist Gottes“ beseelt ist.

Hier ist nicht zu bedenken, was alles damit gesagt ist. Es soll nur die
biblische Grundstruktur aller Gotteserfahrung in dieser Welt sichtbar wer-
den: der — bewufite oder unbewufite — Bezug zum Wort Gottes in Jesus.
Das kann vor den Augen der Religionsphinomenologen verborgen sein.
Aber iiberall, wo Gottes Geist wirkt, wirklich ist und sich in die mensch-
liche Erfahrung hineinsenkt — innerhalb und auflerhalb von Kirche und
Christentum — lebt er aus der Hinordnung auf Jesus von Nazaret, in dem
Gott sichtbar und greifbar wurde.

4. Der Geist Gottes

Schon im Neuen Testament kann man verfolgen, wie die Einsicht in Gottes
Gegenwart zweiseitig wichst. Man wurde sich bewufit, dafl Jesus nicht nur
ein Trager von gottlichen Verheiflungen, nicht nur eine Einlafl-Stelle fiir
Gottes Wirken in dieser Welt, sondern selbst Gott ist; und in Abhdngig-
keit davon wuchs das Bewufitsein, dafl Gottes Geist-Gegenwart in der
menschlichen Erfahrung nicht nur ein Strahl seines ewigen Lichtes, sondern
Geist Gottes, Heiliger Geist, Gott genannt werden mufl. ,Nur der Geist
erkennt den Geist®, sagt Paulus (1 Kor 2, 11 ff.). In der kirchlichen Dog-
menentwicklung bis zum Konzil von Nikaia entfaltet sich diese Ur-Einsicht
und vollendet sich — wie in zwei kommunizierenden R6hren — zum Doppel-
bekenntnis von Gott, dem Sohn, und Gott, dem Geist.

Mit dem Versuch, das zu verstehen, was in Jesus sich ereignet hatte,
wuchs das Bewufltsein dariiber, was es heifit, Gott in sich, im Geist zu er-
fahren. Die Auseinandersetzung mit dem Ereignis in Jesus gipfelte im
klaren Wissen: Gott ist in sich selbst dreifache Beziehung. Deshalb kann



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 279

Gott — im ewigen Uranfang bleibend — zugleich in Jesus Christus Teil der
Menschengeschichte werden. Deshalb kann Gott iiberall dort leben, wo sich
im Menschen die Sehnsucht nach dem Ganzen auftut. Aber er ist nur ein
Gott. Deshalb ist auch die Erfahrung von Jesus und dem Geist eine einzige:
Nur wo der Geist sich zum Bekenntnis Jesu Christi 6ffnet, ist er Geist Got-
tes; und nur wo sich dieses Offnen auf Jesus weitet zum Dienst am Mitmen-
schen, ist er der Geist Gottes.

Moderne evangelische Theologen wie Eberhard Jingel und Jirgen
Moltmann sprechen es aus: Ohne ein Bekenntnis zu Gottes Dreifaltigkeit
gibt es kein volles Verstindnis von Jesus. Wo Jesus-Erfahrung ganz er-
blitht, wird sie immer eine Erfahrung des Geistes Gottes, und deshalb auch
des Vaters.

III. Geistvergessenheit!

Es kostet nicht viel Nachsinnen, um zu verstehen, warum die Geist-Erfah-
rung innerhalb der christlichen Tradition zurilickging — besser gesagt:
warum man vergafl, dafl christliche Glaubenserfahrung immer und zuerst
eine Erfahrung des Heiligen Geistes ist. Wo das Bekenntnis zur Dreifaltig-
keit aus der bewuften Exfahrung sich in kithlere, rein verstandliche Beja-
hung zuriickzieht, wird auch die Einsicht in die Geisteserfahrung einem
mehr willentlichen Bekenntnis zur Existenz des Heiligen Geistes weichen.

In einem so mafigebenden Buch wie dem von der Nachfolge Christi?t,
das man Thomas von Kempen zuschreibt, féllt z. B. der Bezug zum Dogma
der Dreifaltigkeit und auch der Erfahrungsbezug zum Geist aus.

Daf es hier nicht nur um Worte geht, sondern dafl das Erstarren der
Glaubensiiberzeugung von der Dreifaltigkeit und dem Geist auch auf
das Leben aus dem Geist Riickwirkung hat, muf} nicht gesagt werden. Die
christlichen Kirchen des Ostens gingen andere Wege; sie lieflen sich nicht
von der Freude an lateinischer Klarheit dazu verleiten, Gottes dreifaltiges
Leben auf die Couch der Analyse zu legen, sondern sie lebten in Liturgie
und Frémmigkeit ihren Glauben an den Geist. Und deshalb gab es bei
ihnen niemals den unseligen Bruch zwischen Dogma und Frémmigkeit, gab
es auch nicht die Verkiimmerung des geistlichen Lebens zu einem ungeisti-
gen Halten von Geboten und Erfilllen von Vorschriften. Dariiber ist in
letzter Zeit geniigend geschrieben worden.

15 Hierzu und zum Vorhergehenden: J. Sudbrack, Die Geisteinheit von Heilsgeheimnis
und Heilserfahrung, in: Das Mysterium und die Mystik. Beitrige zu einer Theologie der
Gotteserfahrung, Wiirzburg 1974.

18 Vgl. die meditative Hinfithrung zu diesem — gerade wegen seiner Finseitigkeit — star-

ken Buch: J. Sudbradk, Personale Meditation. Die vier Biicher von der Nachfolge Christi
neu betrachtet, Diisseldorf 1973, 29 f.



Josef Sudbrack 280

Hier sei festgehalten: Im Nachdenken iber Jesus Christus erkannte die
junge Christenheit, daf} das spirituelle Leben — des einzelnen wie der Ge-
meinschaft — ein Leben aus dem Geist, ein Leben aus dem Heiligen Geist
ist. Im ,geistlichen Leben stellt sich der Christ hinein in das Leben des
Heiligen Geistes — und damit in das Innenleben Gottes. Diese urchristliche
Erfahrung ging verloren nicht zuletzt durch zu klares Trennen, durch zu
genaues Wissen-Wollen. Mit dem Verlust dieser Erfahrung aber erlitt —
wie konnte es anders gewesen sein — auch das christliche Leben Einbufle.

IV. Lebensgesetze einer Gemeinschaft aus dem Geist

An vielen Stellen bricht im kirchlichen Leben von heute eine neue Geist-
Erfahrung auf; nicht nur in den charismatischen Gemeinschaften; sicher
auch in meditativen Bemithungen, wo die Menschen Ganzheit und Tiefe
und Weite suchen. Hierher gehért auch der Drang nach Gruppen; denn
dabei geht es um die Sehnsucht nach Erfahrung, nach Begegnung, nach
Vertrauen und Sich-Anvertrauen. Heute wichst auch eine Erfahrungstheo-
logie, die tiber das Glauben des Verstandes und Willens hinaus sich be-
miiht, das Leben des Glaubens in der Erfahrung zu verwurzeln. Nicht zu
vergessen ist der Zug zum Engagement, zum christlichen Einsatz fiir den
Néchsten und fiir die Menschen; dort ndmlich beginnt das, was Paulus als
»Frucht des Geistes“ beschreibt.

Neuaufbriiche sind immer auch gefahrdet: Im Uberschwang einer Neu-
entdeckung konnen die Perspektiven des Ganzen verstellt werden. Die Kir-
che kann taub sein fir das neue Angebot des Geistes, und die Geisterfah-
rung kann auf Abwege kommen. Die Grundkriterien fir die Echtheit der
Geisterfahrung wurden schon beriihrt: Einmal, daff die beiden Tendenzen
von Geist-Erfahrung — die zur Ganzheit und All-Einheit und die zur Indi-
viduation, zur Starkung der Personlichkeit — sich nur in dem zur Einheit
binden kénnen, was wir als Begegnung erfahren, was Teilhard de Char-
din Amorisation und was die Schrift einfach Liebe nennt.

Die Schrift 14t keinen Zweifel dariiber, daff diese Erfahrung in ihrer
Vollform nur méglich ist im Blick auf Jesus Christus und aus seiner Kraft;
und sie spricht durch Paulus ebenso unzweifelhaft aus, dafl das Verhéltnis
zur Kirche, ,der Dienst am Aufbau der Gemeinde® nicht nur Folgerung aus
dieser Bindung an Christus, sondern diese Verbindung mit ihm selbst aus-
macht. So viele wichtige Unterscheidungen auch noch anzubringen wiren,
wo der Heilige Geist wirkt und erfahrbar wird, ist auch alles dies aufzu-
spiiren. Und wo es fehlt, ist es nicht der Geist Gottes, der am Werk ist.

Dringlicher als solche Abgrenzungen aber ist das Aufzeigen der inneren
Gesetzlichkeit des Lebens im Geist. Nach all dem Gesagten wird man es



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 281

nirgendwo besser ablesen (und durchleben) konnen als in einer Gemein-
schaft, einer Gruppe, wo man sich kennt, begegnet und in der Erfahrung
voneinander erahnen kann, was es um den Heiligen Geist ist, der die Be-
gegnung in Gott und die Begegnung Gottes mit der Welt ist.

Natiirlich konnen Hinweise wie die folgenden nur Fragmente sein, die
eine Richtung weisen, wie Geisterfahrung von heute und geistliches Mit-
einanderleben aussehen sollte.

1. Offen fiir das Ganze — bereit fiir den Einzelnen: Freiheit

Das katholische Glaubensbewufitsein der letzten Jahrzehnte hat sich zu
einer universalen, weltweiten Verantwortung entwickelt. Wie nie zuvor
weifl die Kirche, dafl der ,,Geist* grofer, umfassender ist als die eigenen
innerkirchlichen Interessen. Doch auch die Verantwortung, die die Kirche
von heute fiir das Gewissen und die Freiheit des einzelnen Menschen be-
kundet, ist in dieser Form neu. Das sind Zeichen des Geistes, die sich in
jede geistliche Gemeinschaft der Kirche hinein fortsetzen sollten.

Das Ganze

Ein Beispiel moge die Offenbeit fir das Ganze beleuchten. Das Mit-Ein-
ander-Sprechen einer geistlichen Gemeinschaft mufl — je nach Rang und
Dringlichkeit des Themas — immer auch das Ganze vor Augen haben. Die
Versuchung zum Partikularismus ist allgemeinmenschlich. Man ist fixiert
auf die kleinen Anliegen und erblindet damit vor dem Groflen und Ganzen.
Mufte z. B. nicht die Selbstbesinnung einer geistlichen Gemeinschaft damit
anfangen, daf sie sich bewuf}t macht: Ich bin nicht notwendig; notwendig
ist nur die Kirche Gottes; der Geist kann auf Wege fithren, die den parti-
kularen Interessen meiner Gemeinschaft entgegenstehen. Ignatius von
Loyola hat diese Haltung fir den Einzelnen an den Exerzitien-Anfang
gestellt und Indifferenz genannt!”.

Welch eine Freiheit zum Handeln, zum Engagenient fiir die Kirche und
fiur die Menschen kann dort erwachsen, wo man sich bewuf}t ist: wir sind
nicht unentbehrlich, nicht unersetzlich — und gerade deshalb kénnen wir
unbekiimmert unser Bestes in die Waagschale werfen. Der Einsatz von
Fufiballspielern wird ab dem Augenblick gel6st und damit effektiv, wo sie
nicht mehr um die eigene Anerkennung kampfen miissen. Der Blick auf das
Ganze, die Indifferenz, schenkt Freiheit.

17 Exerzitienbuch Nr. 23: ,Die anderen Dinge auf der Oberfliche der Erde sind zum Men-
schen hin geschaffen, und zwar damit sie ihm bei der Verfolgung des Zieles helfen, zu
dem er geschaffen ist. Hieraus folgt, daf der Mensch dieselbcn soweit zu gebrauchen hat,
als sie ihm auf sein Ziel hin helfen, und sie soweit lassen muf, als sie ihn daran hindern.

Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegeniiber gleichmiitig (indife-
rentes) zu verhalten...®



Josef Sudbrack 28

10

Der Einzelne

Hand in Hand damit mufl die Hochschitzung des Einzelnen gehen. Jesus
zeigt im Gleichnis vom verlorenen Schaf, wie wichtig Gott den Einzelmen-
schen, die einzelne Person nimmt. Es bleibt absurd, das Risiko des Verlustes
der 99 Schafe cinzugehen, um das eine einzige zu retten (Mt 18, 12-14).
Gott handelt so absurd. Im Sprachstil einer vergangenen Frémmigkeit darf
man sagen: Wenn es einer Ordensgemeinschaft gelingt, nur eine einzige
Seele fiir Gott zu gewinnen, dann hat sie Gewaltiges getan. Dieser einzelne
Mensch ist kein abstraktes, fernes Wesen, sondern ist vielleicht der Mitbru-
der und die Mitschwester, die neben einem stehen, ist ,mein“ Nichster.

Wiederum: Welch eine Freiheit zum Handeln, zum Engagement, zum
Einsatz firr Gott und die Menschen wichst aus dieser Gewiflheit, daf das
anscheinend Kleine vor Gott so grof ist!

In dieser Spanne zwischen dem uniberbietbaren Wert des Einzelnen,
seines Gewissens, seiner personalen Wirde und der uns tibersteigenden
Weite des Ganzen liegt das, was ,Geist“-Erfahrung meint; eine Erfah-
rung, die allen — gemeinsam und einzelnen — Freiheit des Geistes schenkt.

2. Institutionalisierte Dauerreflexion: Freimut

Greifbar kann diese Haltung in dem werden, was der Soziologe Schelsky
vor Jahrzehnten ,Institutionalisierte Dauerreflexion® genannt hat. Er
meint folgendes: Wo eine Gemeinschaft sich ihr Ziel, ihre Lebensform, ihre
Gestalt und Aufgabe erst erarbeiten muf, ist sie so vom Ziel besessen, daf}
sie keiner anderen ,Reflexion® bedarf. Wenn eine Gemeinschaft aber ge-
sattigt ist von Zielvorstellungen und Impulsen, wenn sie sich ihren festen
Platz in der Gesellschaft redlich erworben hat, dann droht ihr der Tod.

. . . wenn nicht immer wieder neue Ziele und Impulse gesetzt, durchge-
sprochen, durchgelebt und durchgekdmpft werden. Schelsky meint: Die
verantwortungsvolle Leitung einer Gemeinschaft muf§ dafiir Sorge tragen,
daf Kritik und Gegenkritik, Experiment und Idee, Impuls und Versuch
wachbleiben — nur so bleibt auch die Gemeinschaft lebendig.

Fiir die Situation der Kirche bedeutet dies, dafl die Streitigkeiten —
konservativ-progressiv, links-rechts, alte-neue Liturgie usw. - keineswegs
nur Verfallserscheinungen sind. Hier schlagt sich auch die Kraft einer leben-
digen Gemeinschaft, eben ihr Geist, nieder. Gewif§ gibt es Grenzen, iiber die
hinaus man eher von einem Todeskampf als von Lebensmut sprechen mufi.
Aber man sollte zuerst schen, dafl es ein Zeichen von Leben und Kraft ist,
wenn Fragen gestellt und mit dem Engagement der Uberzeugung durch-
gekdmpft und durchdiskutiert werden. Es ist ein Zeichen geistiger Wach-
heit und in der Kirche ein Zeichen des Heiligen Geistes.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 283

Das gilt auch fiir andere Gemeinschaften der Kirche: Durchdiskutieren
und Durchexperimentieren ist zuerst einmal ein Zeichen des Lebens. Es
hingt viel, vielleicht alles davon ab, dafl die Dinge nicht einfach ihre alten
festen Bahnen laufen, sondern dafl neue Situationen, Absichten, Entschei-
dungen und Versuche ins Gesprich und in die Erfahrung gebracht werden.
Gehorchen heifit nicht Sich-blind-Beugen, sondern sehend und verantwort-
lich sich dem Wohl des Ganzen unterordnen. Das aber kann nur geschehen,
wenn Meinung und Gegenmeinung, Erfahrung und Gegenerfahrung ins
Gesprich gebracht werden — wenn das geschieht, was Schelsky ,Institutio-
nalisierte Dauerreflexion“ nennt. Wenn ausprobiert wird, wo es um Neues
geht; wenn besprochen wird, wo etwas schief gelaufen ist.

Natiirlich — besonders wenn ,Erfahrungen“ eingebracht werden — gibt
es Grenzen dieser ,gemeinsamen, geistlichen Entscheidungssuche®'®, wie
es Ignatius von Loyola und seine Gefahrten praktizierten. Aber man muf}
darauf achten, dafl die Blicke nicht an den Grenzen und den Grenziiber-
schreitungen hingen bleiben und die innere Lebendigkeit dabei aus dem
Blick gerit.

Es gibt viele Ebenen dieser , Institutionalisierten Dauerreflexion“; denn
der Geist ist nicht von der Spitze gepachtet. Es mufl eine Durchlassigkeit
von oben nach unten und von unten nach oben bestehen. Gerade an der Ba-
sis, also unten, steht die Gemeinschaft im Gesprach mit den Zeitanliegen;
gerade dort werden die menschlichen Situationen von heute erlebt; dort
zuerst miifite das geschehen, was Geist-Impuls, was geistliches Leben, was
Auseinandersetzung mit dem Zeitgeist besagt.

Ob es nicht der organisatorischen Spitze einer geistlichen Gemeinschaft
immer mehr obliegen mufi, das Feld fiir die Impulse von unten zu bereiten,
Impulse zu provozieren, zu koordinieren und zur Einheit zu binden? Die
Basis aber muf} beides lernen: Impulse geben, durchsprechen und durchle-
ben; dann aber — wiederum im Gespréach und in Begegnung ~ sich und die
Impulse dem Ganzen der Gemeinschaft zur Verfiigung zu stellen und -
wenn notig - ihr zu opfern.

Das alles ist nicht moglich ohne die Tugend des Geistes, die Paulus Par-
rhisia nennt, Freiheit im Geist; Freimut, weil vertrauend auf Gottes Geist,
und Freimut, der sich der Begegnung mit dem anderen Menschen stellt.

3. Die Gemeinschaft der heiligen Vollziige: Eucharistie

Das bisher Gezeigte kann chaotisch wirken: Eine Gemeinschaft, die aus-
einanderstrebt, die ihre Fiihler so weit ausstreckt, daB die Mitte verloren
geht. Wo hat die christliche Gemeinschaft ihre Mitte? Die Antwort: im

18 G. Switek, Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft. Moglichkeiten und Grenzen, in:
GuL 49 (1976) 445-457 (mit Bibliographie).



Josef Sudbrack 284

Glauben an Jesus Christus, muf} prazisiert werden: dort, wo Jesus Chri-
stus heute sichtbar ist. Das aber ist vor allem anderen das liturgische Ge-
schehen mit der eucharistischen Mitte. Auch die Kirche findet nach alter
Lehre ihre sichtbare Gegenwart zuerst in der Feier der Eucharistie. Dort
also muf} vor allem anderen auch eine Gemeinschaft im Geist ihren Zusam-
menhalt und ihre Mitte suchen.

Eucharistie als Mitte der Geist-Gemeinschaft

Es kann geniigen, die liturgischen Texte zu lesen; sie stellen die Eucharistie
als Geist-Gegenwart und als Geist-Wirkung heraus. In der Epiklese des
dritten Hochgebets, also an der Stelle, wo die Ostkirche heute noch die
Mitte des Kanons, die Wandlung der Gestalten findet, wird gebetet: Hei-
lige unsere Gaben durch deinen Geist, damit sie uns werden Leib und Blut
deines Sohnes . . . Und dann spater: Stirke uns durch den Leib und das
Blut deines Sohnes, und erfiille uns mit seinem Heiligen Geist, damit wir
ein Leib und ein Geist werden in Christus. Die Geist-Wirklichkeit und
-Wirksamkeit zeigt sich doppelt: ,Geist“ — und in seiner Kraft ist der Herr
im Brote gegenwirtig. ,Geist® — und deshalb wichst aus dem Brot die
Geist-Gemeinschaft der Umstehenden und der Kirche.

Man darf den liturgischen Rahmen auch weiter spannen und darauf
hinweisen, wie in barocken und gotischen Kirchen, die man iiber dem Altar
errichtet, ,Geist® sichtbar und fithlbar wird; wie romanische Buchmalereien
einen ,Geist“ spiegeln, der mehr ist als das subjektive Empfinden eines
Malers. Wenn irgendwo, dann pafit auch auf die liturgische Musik das
Wort ,geistlich“. All das aber ist ein Widerspiel des Geistes, der aus der
eucharistischen Gegenwart Jesu im Heiligen Geist stammt.

Die Notwendigkeit der Symbol-Mitte

Theologisch ist das selbstverstindlich: Das eucharistische Geheimnis ist die
Herzmitte der Kirche; und deshalb muf} jede ,geistliche” Gemeinschaft von
hierher — und nicht zuerst von Regeln oder Arbeitsprogrammen oder Ge-
meinschaftserleben — ihre Einheit aufbauen. Im gemeinsamen Essen und
Trinken der Eucharistie vollzieht die Gemeinschaft, daf sie eine Einheit
ist —auch und gerade dort, wo andere Vollzlige auseinanderstreben und sich
im Wege zu stehen scheinen.

Auch die Soziologie zeigt, daBl jede Gemeinschaft, die mehr ist als eine
Zweckzusammenkunft, eine solche Mitte braucht. Eine gemeinsame ldee
wird z. B. in einer Fahne symbolisiert oder in ritualisierten Gebrauchen er-
innert. Jede Gemeinschaft besitzt eine sichtbare Mitte, die vorgingig vor
und unabhingig von den Mitgliedern da ist, an die man sich halt und die
die einzelnen zur Einheit bindet.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 285

Man kann das Bild vom Kreis und Mittelpunkt heranziehen: Je mehr
cine Gemeinschaft in der Mitte verankert ist, desto weiter darf der Kreis-
bogen von Experiment und Diskussion geschlagen werden. Die Mitte der
geistlichen Gemeinschaft ist die Eucharistie, die lebendige ,Erinnerung®
daran, dafl Gott sich uns in unserer Welt schenkt —und von dieser Mitte aus
kann der Kreisbogen von Freiheit und Wagnis weit geschlagen werden.

Eucharistie als Geist-Erfahrung

‘Wo sich Gemeinden um die Eucharistie versammeln, wird Gottes Geist als
Lebensprinzip seiner Kirche und ihrer Gemeinschaften sichtbar. So formte
sich die Jungergemeinde der Urkirche aus dem Geist Jesu heraus; zuerst
sammelte sie sich um diesen Jesus und seine personliche Ausstrahlung her-
um, die in ihrer gottlichen Mitte den Namen HI. Geist trdgt; dann aber
wuchs sie in der Mahlgemeinschaft und in ihrer eucharistischen Mitte. Die
Bande aber, die die eucharistische Gemeinschaft einen, ist der ,Heilige
Geist“.

Teilhard de Chardin hat dies in kilhnen Sdtzen gelehrt: , Wie wir das
lokale Zentrum unserer geistigen Ausstrahlung im eigentlichen Sinn unse-
ren Leib nennen, mufl man sagen, dafl der urspriingliche Leib, der primare
Leib Christi auf die Gestalten des Brotes und des Weines begrenzt ist.
Doch . . . die Hostie gleicht einem glithenden Herdfeuer, dessen Flamme
ausstrahlt und sich ausbreitet . . .“*®. Das Ausstrahlen der Hostie, der Hei-
lige Geist erbaut die Gemeinschaft um Jesus. Wenn wir uns in die litur-
gische Feier einlassen, lassen wir uns vom Geist in die Gemeinschaft des
Geistes hineinziehen. Nur deshalb ist das Wagnis des Neuen keine Toll-
kiihnheit, weil es sich wie der Kreisbogen um das bleibende Zentrum der
eucharistischen Mitte herumlegt. Es ist ein Geist, der in beiden, im Zentrum
und im Bogen der Freiheit, wohnt. Alle Gbrigen Ordnungen der Gemein-
schaft sollten sich zwischen diesen beiden Bestimmungen des Geistes ab-
spielen: zwischen der eucharistischen Geistmitte und den Geistesgaben, der
stets neuen Begegnung mit der Welt.

4. Der ,Mehr“~Wert des Geistes: Hoffnung

Viele andere Faden und Farben im Gesamtgewebe einer geistlichen Ge-
meinschaft wiren noch aufzuzeigen. Besonders die Erfahrungen und Be-
strebungen des einzelnen Gliedes der Gemeinschaft mifiten eingebracht
werden, um die Buntheit des Gesamtgewebes sichtbar zu machen. Hier
wird nur noch ein Zug aufgewiesen, der genannt werden muf, damit der
Gesamtentwurf ausgewogen bleibt.

19 Nach Haas (s. Anm. 8) 178.



Josef Sudbrack 286

Gezeichnet nimlich wurde stets ein Bild, wie es sein sollte, aber nicht,
wie es ist; ein Ziel, nach dem man strebt, aber keine Regel, nach der man
tatsichlich lebt. Eine geistliche Gemeinschaft ist erst auf dem Weg zu sich
selbst, zu dem, was sie sein soll. Dieses Unterwegs-Sein mufl mitbedacht
werden, wenn eine geistliche Gemeinschaft sich selber reflektiert.

Die Gegenwartsfrage des Gehorsams

Es gibt keine geistliche Gemeinschaft ohne Ungeist; die vollkommene Ge-
meinschaft, die die Schrift im himmlischen Jerusalem schaut, ist eine Ver-
heiflung, ein Geschenk der Zukunft, aber keine Wirklichkeit der Gegen-
wart. Wer in einer geistlichen Gemeinschaft lebt, muf dies wissen und ak-
zeptieren.

Am spiirbarsten wird dies dort, wo man von Gehorsam und Unter-
ordnung spricht. Uberall gibt es Pline, Versuche, Vollziige, Auftrage in-
nerhalb einer Gemeinschaft, die der einzelne anders machen wirde, die er
aber — aus Treue zum Ganzen — annimmt. Man konnte formulieren: Was
der Inhalt des Auftrags, des Gebotenen an Motivationskraft nicht her-
gibt, wird genommen aus dem vorgingigen Ja zur Gesamtgemeinschaft.
Im Wortspiel der Geist-Gemeinschaft lautet das so: Weil die Geist-Ge-
meinschaft, zu der sich einer bekennt, noch nicht so voll und rein erstrahlt,
wie sie sollte (und in dieser Zeit niemals strahlen wird), deshalb muf} der
Gehorsam, das willentliche Bekenntnis zu dieser Gemeinschaft, dasjenige
wettmachen, was der Auftrag selbst an Strahlkraft und Motivationsstérke,
an Geist nicht hergibt.

Innerhalb einer geistlichen Gemeinschaft ist auch der Gehorsam Geist-
Leben und Geist-Erfahrung. Denn — so schreibt Ignatius — ,,in Christus
unserem Herrn, dem Briutigam, und in der Kirche, seiner Braut (wohnt)
derselbe Geist, der uns zum Heil unserer Seele leitet und lenkt“?. Sicher-
lich, Gehorsam bleibt eine niichterne, oft mithsame und harte Angelegen-
heit. Aber es ist wichtig zu wissen, dafl der Heilige Geist, um den es geht,
nicht nur im Uberschwang der Gefiihle, sondern ebenso in der Sachlichkeit
des Alltags wirksam und erfahrbar wird.

Die Hoffnungsgestalt der geistlichen Gemeinschafl

Was unter dem Stichwort von ,,Gehorsam® negativ und hart klingen mag,
heifit positiv: Hoffendes Nach-Vorwarts-Streben. Wer alles schon besitzt,
schlift ein. Und wer vor einer ungewissen dunklen Zukunft steht, wird von
Resignation oder Verzweiflung befallen.

Wer aber hofft, christlich hofft, daf die fragmentarische Gegenwarts-
erfahrung auf eine ganze Zukunft hinweist, wird mit dem ,Angeld® der

20 Exerzitienbuch Nr. 365.



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 287

Gegenwart fiir den ,Lohn“ der Zukunft ,wuchern“?’. Die Dynamik, die
uns antreibt, die Gegenwartsahnung in die Zukunftswirklichkeit hin zu
vollenden, stammt aus dem Geist, ist die Kraft des Heiligen Geistes.

Der Christ steht in der Spannung von ,schon-jetzt* und ,noch-nicht®;
das Leben dieser Spannung, das seine Augen auf die Zukunft Gottes 6ffnet
und das seine Krifte zur Erreichung dieser Zukunft weckt, das ist Wirken
des Heiligen Geistes.

Geisterfahrung heifit: Ein Stiick von Gottes Zukunft ist schon Gegenwart
geworden, damit der Mensch und die menschliche Gemeinschaft noch be-
wuflter und mutiger in die Zukunft hinein hoffen und hineingehen.

Jede geistliche Gemeinschaft lebt aus dieser Hoffnung. Und es ist Auf-
gabe aller, die in einer geistlichen Gemeinschaft stehen, sich in dieser Hoff-
nung zu bestdrken; so namlich wird auch das geistliche Miteinander-Leben
ein Zeichen der Hoffnung fir andere, ein Zeichen dafiir, dafl der Geist
heute unter uns lebt.

V. Der Heilige Geist als Leben der Begegnung in Gott

Die Kraft des Heiligen Geistes tiberbriickt den Abgrund der zerbrechlichen
Gegenwart der Menschen hin zur Ewigkeit Gottes. Er schenkt das ,Sich-
Ausstrecken” nach Gott oder, wie Paulus schreibt, das ,,Seufzen im Geist®.

Daran wird wiederum deutlich: Geist meint Begegnung und nicht In-
sich-Verharren. Weil Gott Geist ist, und weil der Heilige Geist Gott ist,
deshalb ist Gottes Leben Dynamik, Austausch, Begegnung, Liebe.

Geisterfahrung aber besagt: Gott hat uns in dieses sein Leben hineinge-
nommen. Geist ist Gottes Gegenwart unter uns; Geisterfahrung geschieht
dort, wo man in Gottes Gegenwart lebt und aus Gottes Gegenwart heraus
handelt. Das gilt dem Einzelnen. Das gilt mehr noch der Gemeinschaft;
denn der Geist Gottes ist ein Geist, der verkniipft, verbindet, Gemeinschaft
der Liebe schafft, Gemeinschaft der Liebe ist.

Solche Worte mégen verschwommen und exaltiert klingen, wie wirklich-
keitsfremdes Traumen. Doch sie werden klar und pragnant in dem Wissen,
dafl der Heilige Geist der Geist Jesu Christi ist.

Alle Begeisterung muf sich an der harten Tatsachenwelt messen, die in
Jesus und seinem Kreuz sichtbar ist. Nur an beiden Stellen ist der ganze
Gott sichtbar. In der konkreten Tatsachlichkeit, wie sie am tragischen To-
desgeschick Jesu erlebt wurde, und in dem grofien Bogen des Ganzen, im
»Reich des Geistes“, wovon Hegel und der Marxist Ernst Bloch triumten.
Auch im persénlichen Leben des Christen und der christlichen Gemein-

21 Die Schrift selbst benutzt diese Worte, die uns so sachlich, so ,ungeistlich® klingen.



Aus dem Leben der Kirche 288

schaft ist Gott nur an beiden Stellen zugleich: Im bescheidenen Alltag, auf
den Jesus mit der Nichstenliebe hinweist, und im Ausblick auf die Weite
der Hoffnung; in der Niichternheit der Gegenwart und der Hoffnung der
Zukunft.

Die Grundpolaritit der Geistwirklichkeit kehrt zuriick: Das Ganze und
das Einzelne, die Weite und die Konkretheit, die Geisthoffnung auf die
vollkommene Zukunft und die Jesus-Wirklichkeit des Kreuzes. Beides zu-
sammen erst 6ffnet unseren Blick auf den ewigen Vater, auf Gott, den Ur-
sprung allen Lebens, aus dem uns der Mensch Jesus wie auch die Weite des
Geistes entgegentritt.

Gewil, es ist nicht leicht, in den Alltdglichkeiten eines Gemeinschaftsle-
bens zu realisieren, dafl es eine geistliche Gemeinschaft, eine Gemeinschaft
aus dem Geist ist. Aber — auch das ist ein Stiick Geisterfahrung — in dem
Bemiihen darum, in den Impulsen von dorther, in den Enttauschungen, die
bestanden und tiberwunden werden, wird die Kraft des Geistes lebendig,
die den Menschen aus dem eigenen Ich heraushebt in das Wir der Gemein-
schaft und damit in das Wir Gottes.

Das aber ist der Geist, den Martin Buber ahnt, wenn er schreibt: ,, Nicht
im Ich, sondern zwischen Ich und Du“. Und von dem Paulus spricht: ,, Wir,
die wir die Erstlingsgabe des Geistes haben, warten auf die volle Offen-
barung der Annahme an Sohnes statt (Rém 8, 23). Es ist der Geist, der
uns ,in die Tiefen Gottes einfithrt (1 Kor 2, 1).

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Unsere Besuche bei Ordensschwestern
Bericht eines Neupriesters

Wen man nicht kennt, dessen Anliegen und Sorgen kann man nur schwerlich be-
greifen, Dieser Grundtatsache menschlichen Zusammenlebens begegneten wir als
Seminaristen vor der Priesterweihe, als es um das Verhiltnis Seelsorgepriester—
Ordensschwestern ging. Jeder von uns kennt Ordensschwestern in ihren verschie-
denen Einsatzgebieten innerhalb der grofien Didzese. Wir leben sogar unter
einem Dach, denn Schwestern versorgen den Haushalt im Seminar. Trotzdem ist
man einander fremd, lebt wie in zwei grundverschiedenen Welten nebeneinander,
anstatt im echten Miteinander.





