
Die Wirklichkeit des Geistes und 
das geistliche Leben der Gemeinschaft 

Eine theologische Besinnung zur Praxis des gemeinsamen Lebens1 

Josef Sudbrack SJ, München 

In unserem Sprachschatz gibt es Worte, die altvertraut scheinen; man 
kennt sie, benutzt sie und verbindet mit ihnen allerlei. Aber sobald man sie 
greifen und genauer bestimmen will, entwinden sie sich den zupackenden 
Begriffen und lösen sich auf in Unbestimmtheit. Der Grund dafür liegt 
aber nicht in ihrer Unklarheit, sondern in ihrer Abkunft aus einem Daseins- 
bereich, der Sätze und Definitionen übersteigt. 

Zu diesen Worten gehört auch das vom •Geist", besonders wenn man es 
mit Gott verbindet, wenn man vom •Heiligen Geist" spricht. Sicher wurde 
auch deshalb der •Heilige Geist" innerhalb der Theologie und des kirch- 
lichen Lebens so lange übersehen, weil dasjenige, worauf das Wort weist, 
so schwer zu greifen ist. 

I. Was ist Geist? 

So soll, bevor wir den Boden der christlichen Botschaft vom Geist Gottes 
betreten, zuerst einmal das mit •Geist" im allgemeinen Gesagte umkreist 
werden. 

Eines muß kaum erwähnt werden; daß nämlich die Vorstellung von 
•Geist" als körperlos, als eine Art von Gespenst, unsichtbar, schemenhaft, 
verschwimmend auf eine falsche Spur setzt. Was daran richtig ist, könnte 
höchstens am Schluß der Überlegungen, nicht aber am Anfang stehen. 

Ein anderes ist ebenso wichtig; daß nämlich die Lehre vom Heiligen 
Geist als Person eine zweifellos richtige, aber überaus subtile Aussage dar- 
stellt. Nicht umsonst hatte man in der Dogmengeschichte lange Zeit Schwie- 
rigkeiten mit ihr; Jesus, der menschgewordene Sohn, und der Vater, den er 
anspricht, stehen durch ihr Gespräch als ansprechbar, als •jemand", d. h. als 
Person vor unseren Augen. So evident spricht die Schrift nicht vom Person- 
sein des Heiligen Geistes. Deshalb müssen wir uns vorsichtig an das heran- 
tasten, was denn mit der Lehre von der dritten göttlichen Person gemeint 
ist. 

1 Folgende Ausführungen wurden - in jeweils anderer Akzentuierung - auf verschiede- 
nen Treffen geistlicher Gemeinschaften vorgetragen. 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 271 

1. Eine religiöse Ur er fahrung2 

Alle Religionen kennen Geist oder Entsprechungen dazu; zugleich aber sind 
die Aspekte der einzelnen Traditionen so verschieden, daß man nur schwer 
einen gemeinsamen Begriff dafür findet. 

Schon im abendländisch-christlichen Raum meint das Wort •Geist" vie- 
lerlei: Träger des Lebens; oder Innerlichkeit hinter der Oberfläche; es 
meint den Sinn und die Mitte des Ganzen; es meint die Lebenskraft, die 
etwas, einen Organismus, den Menschen bewegt; es meint Einsicht, Tiefe, 
Fähigkeit, zu verknüpfen und synthetisieren; es kann auch einfachhin eine 
Totalität bedeuten. Das hebräische Wort Ruach und das griechische Pneu- 
ma haben ebenso wie das lateinische Spiritus zu tun mit Wind, Atem; auch 
daran spürt man das Umfassende, die Weite, die der Wind umstreicht; 
aber auch die Kraft, die mit Sturm und Lebensodem sich verbindet. Die 
Wurzel des deutschen Wortes •Geist" hat mit Erregung, Außer-Sich-Ge- 
raten, Erschrecken und Entsetzen zu tun, aber sein Gebrauch ist stark von 
der griechisch-hebräischen Urintention geprägt. Das alt-ägyptische Ka gibt 
eine Entsprechung dazu. Es akzentuiert die Lebens- und Zeugungs-Kraft 
und meint zugleich das Schicksals-Gesetz der Welt. Ähnliches gilt vom 
chinesischen Tao, dem Weltgesetz und Weltprinzip. 

Die Ur-Religionen fügen diesem Wortfeld die Erfahrung von geheim- 
nisvollen, magischen Kräften bei; das melanesische Mana oder das india- 
nische Oranda gehören hierher. 

Aus Indien kennen wir den berühmten Satz vom Atman, das das Brah- 
man ist; auch das ist eine •Geist"-Entsprechung. Wir dürfen übersetzen: 
Das innerste Ich als Mitte ist zugleich die Gesamtheit der Wirklichkeit. Es 
ist interessant, daß in der mittelalterlichen Theologie ein ähnlicher Satz 
von Gott bedacht wurde: Er sei wie ein •geistiger Kreis", dessen Mittel- 
punkt überall, dessen Umfang aber nirgendwo ist3. 

Das Wort und die Erfahrung •Geist" schwingen in dieser Polarität: 
Allumfassend-Einend, und zugleich Mitte, aus der die Kraft wächst. 

2. Geist als Einheit des Ganzen 

a) Das erstere, Allumfassend-Einend, hat der deutsche Philosoph G. W. 
Hegel in gewaltiger Weise ausgedeutet. Seine •Phänomenologie des Gei- 
stes" kondensiert die gesamte Wirklichkeit zu einem imponierenden Denk- 
gebäude. Sie schreitet alles und jedes, Materielles und Ideelles, das ge- 

8 Vgl. die entsprechenden Lexika-Artikel und besonders die Arbeiten von M. Eliade, R. 
G. Zaehner, G. van der Leeuw u. a. 
3 D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, Stuttgart (Neudruck) 1966. 



Josef Sudbrack 272 

samte Gebiet des Tatsächlichen und des Möglichen ab und bindet die ein- 
zelnen Tatsachen, Erfahrungen, Erscheinungen usw. mit oftmals genialen 
Einsichten zusammen. Die Gesamtordnung aber, in der alles zusammen- 
hängt, nennt Hegel •Geist". Geist ist für ihn umfassender als der christliche 
Gott. Immer wieder stellen deshalb christliche Theologen die Frage, ob hier 
nicht ein menschliches Denken sich in titanischer Selbstüberhebung zu Got- 
tes Geist machen will. Aber wie man auch darüber denken mag, Hegel hat 
in einmaliger Weise gezeigt, welche Urerfahrung von Totalität und Ein- 
heit sich mit •Geist" verbindet. 
b) Es ist tatsächlich eine Urerfahrung, eine Ursehnsucht und nicht nur 
trockenes Denken und Reden. Man kann es bei dem Zürcher Psychologen 
C. G. Jung nachlesen. Seine schriftstellerische Stärke liegt zwar nicht in 
Klarheit und Eindeutigkeit; aber dennoch ist die hervorragende Rolle, die 
das Wort und die Erfahrung •Geist" bei ihm spielen, leicht zu sehen. Im 
Kommentar zum Tibetanischen Buch der großen Befreiung spricht er vom 
Geist der Alleinheit, der das Unvereinbare, das •sangsära" und das •nir- 
vana" vereint, d. i. die Kette der irdischen Leiden und deren Auflösung 
im Nichts des Ganzen. •Bedeutet das", fragt C. G. Jung, •daß der Geist 
nichts als unser Geist ist, oder daß unser Geist der Geist ist? Sicherlich be- 
deutet es das letztere und vom östlichen Gesichtspunkt aus liegt darin keine 
Hybris . . ."4. Die allumfassende, bewegte Einheit, die Hegel im Geist fin- 
det, bildet eine Ursehnsucht des Menschen. 
c) In einem Brief spricht der Dichter Hermann Hesse diese Vision vom 
Geist an: •Wem es bestimmt ist, der muß einmal im Leben so einsam, so 
vollkommen einsam werden, daß er in sein innerstes Ich zurückgezogen ist. 
Dann ist man plötzlich nicht mehr allein. Man findet: unser innerstes Ich 
ist der Geist selbst, ist Gott, ist das Unteilbare. Und damit ist man wieder 
in der Welt, von ihrem Vielerlei unangefochten, denn man weiß sich im 
Innersten eins mit allem Sein"5. 

Viele wichtige Persönlichkeiten unserer Zeit ließen sich anführen, die 
ähnliche Geist-Erlebnisse aufzeigen; der Atomphysiker und Philosoph 
Carl Friedrich von Weizsäcker6 oder der deutsch-amerikanische Psychologe 
Erich Fromm7. Geist bedeutet ihnen diese Einheit, wo alle Unterschiede 
aufgehört haben und das Gesamt zur Erfahrung wird. 

Man darf solche Erfahrungen nicht einfachhin als blasphemisch, vom 

4 Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion, Ölten 21973, 538. 
5 Lektüre für Minuten, Neue Folge, Frankfurt 1975, 90. 
6 Vgl. C. F. v. Weizsäcker, Der Garten der Menschlichkeit. Beiträge zur geschichtlichen 
Methode. München 1977; besonders aber die Einführung zu Gopi Krishna, Biologische 
Basis religiöser Erfahrung, Weilheim 1971. 
7 Vgl. R. Funk, Mut zum Menschen. Erich Fromms Denken und Werk, seine humanisti- 
sche Religion und Ethik, mit einem Nachwort von Erich Fromm, Stuttgart 1978. 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 273 

Christentum wegführend aburteilen. Sie umschließen einen Kern von 
Wahrheit, der menschlich und deshalb auch christlich ist, eine Daseins- 
erfahrung, die Sehnsucht nach dem Ganzen, nach der Synthese der aus- 
einanderbrechenden Fragmente, nach der himmlischen Stadt Jerusalem, 
wo alles zur Harmonie und Ordnung geworden ist. Man sollte vielleicht 
kurz die Augen schließen, in sich hineinhorchen, im Inneren gleichsam die 
Arme ausbreiten und alles umgreifen: Alles ist eins, sollte eins sein: diese 
Sehnsucht ist eine der Wurzeln dessen, was man mit dem Wort und der 
Erfahrung von Geist umschreibt. 

3. Geist als personale Identität 

Doch damit ist erst eine Seite artikuliert. Ebensosehr wie das Ganze meint 
Geist auch das Individuelle, das Persönliche, das aus einer einzigen Mitte 
Ausstrahlende. 

Geist als Persönlichkeit 

Ein •geistiger" Mensch ist der, der sein eigenes unverwechselbares Zen- 
trum gefunden hat. Er ist nicht der Unvitale, der gleichsam körperlos sche- 
men-haft in einem größeren Ganzen aufgeht, sondern der, dessen Persön- 
lichkeit so stark ist, daß sie durch alle körperhafte Schwere durchbricht. Ein 
•geistiger Mensch" wird dort, wo er auftritt, zum Mittelpunkt; man ist hin- 
gezogen zu seiner •Geistigkeit". Was sich im vorpersonalen Sein als Le- 
benskraft und Dynamik darstellt, entspricht unter Menschen dem persona- 
len Kern. Wenn wir vom •Geist" eines Menschen sprechen, dann suchen 
wir seine Mitte, aus der heraus sein übriges Sein geordnet ist. 

Die biblische Sicht: Einheit und Einzigartigkeit 

Die biblischen Worte vom •Geist" -auch wenn wir vorläufig noch absehen 
vom Thema des Heiligen Geistes - weisen auf diesen zweiten Zug der 
Geistigkeit hin: Geist als Mitte und als personale Identität. Aber auch die 
Bibel kennt den ersten Sinn vom Geist als Allumfassend-Einend. 

Das 4. Kapitel des Epheserbriefes läßt die Akzentuierung erkennen. Zu- 
erst hebt Paulus die Universalität hervor, die sich mit Geist verbindet: Ein 
Leib, ein Geist, eine Hoffnung, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott 
und Vater aller, der über allen und bei allen und in allen ist (4, 4-6)." Das 
weist zurück auf den •Geist Gottes, der (nach Gen 1, 2) über den Wassern 
schwebte", der das Chaos zur schöpferischen Einheit gestaltet, der (nach Ps 
104, 30. 31) Gottes Atem ist, unter dessen Kraft Leben, Gestalt und Ord- 
nung entstehen. 

Doch sofort darauf läßt Paulus diesen Geist auf dem einzelnen Menschen 



Josef Sudbrack 274 

ganz persönlich ruhen. •Jedem einzelnen unter uns ist die Gnade, die Gei- 
stesgabe verliehen worden" (4, 7). Jeder einzelne besitzt den Geist, ist 
Christ, als ein Du vor Gott berufen und deshalb eine Persönlichkeit. Das 
ist Geist und Wirkung des Geistes. 

Die paulinische Geisterfahrung umgreift beides: Alleinheit, und zugleich 
persönliche, einzelne Berufung zum Menschen, zum Christen. Einheit des 
Ganzen und Einzigartigkeit des Einzelnen. 

Teilhard de Chardin: 
Geist-Einheit als Person-Werden und Begegnung der Personen 

Um die Synthese von beidem: der Einheit des Ganzen und der Einzigartig- 
keit der Einzelnen, rang Teilhard de Chardin Zeit seines Lebens. In seinen 
Tagebüchern schildert er, wie er zu Beginn seines Arbeitens gepackt war 
von einer Einheitsvision, in der die Einzelheiten untergingen. Doch immer 
klarer erhob sich die Erfahrung von der Würde des Einzelnen; Teilhard 
spricht von •Personalisation". Die Botschaft des Christentums wurde ihm 
leuchtend. Er prägte dafür den Fachterminus: •amorisation", d. h.: •Um- 
gestalten zur Liebe"8. Die wirkliche Einheit entsteht nicht aus Überwin- 
dung der personalen Identität, sondern dort, wo Menschen - ganz und gar 
zum Ich, zur Einzel-Existenz geworden - ganz und gar, frei und liebend 
sich zueinander öffnen. So heißt es nüchtern im Epheserbrief: •Mit Lang- 
mut einander in Liebe ertragen und bemüht sein, die Einheit des Geistes 
durch das Band des Friedens zu bewahren" (4, 2). 

Martin Buber: 
•Nicht im Ich, sondern zwischen Ich und Du" 

Ein Zeitgenosse Teilhards, Martin Buber, hat für diese Erfahrung das 
Wort gefunden. Auch er kam von einer Art pantheistischer Versenkungs- 
erfahrung her und rang sich durch zur dialogischen Sicht der Bibel. •Geist", 
so schreibt Martin Buber, •in seiner menschlichen Kundgebung ist Ant- 
wort des Menschen an sein Du . .. Antwort an das aus dem Geheimnis er- 
scheinende, aus dem Geheimnis sprechende Du. .. Geist ist nicht im Ich, 
sondern zwischen Ich und Du. Er ist nicht wie das Blut, das in dir kreist, 
sondern wie die Luft, in der du atmest. Der Mensch lebt im Geist, wenn 
er seinem Du zu antworten vermag. Er vermag es, wenn er in die Bezie- 
hung mit seinem ganzen Wesen eintritt. Vermöge seiner Beziehungskraft 
allein vermag der Mensch im Geist zu leben"9. 

8 Nach A. Haas, Teilhard de Chardin - Lexikon, Grundbegriffe, Erläuterungen, Texte I, 
Freiburg 1971, 243. 247. 
9 Werke I, Köln 1962, 103. 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschafl 275 

4. Geist-Erfahrung als Begegnungserfahrung 

Beides erst umreißt die volle Erfahrung von Geist: Einheit des Ganzen und 
Individualität des Einzelnen. Martin Buber und Teilhard de Chardin kön- 
nen beides in eins erleben, weil sie von Begegnung wissen: •Geist ist nicht 
im Ich, sondern zwischen Ich und Du." Einheit im Geist entsteht nach 
Paulus nicht durch Versinken im Einheits-Grund, sondern durch Akti- 
vierung der menschlichen Mitte, der Liebe. 

Aus solchen Einsichten und Erfahrungen heraus wagten es die Kirchen- 
väter, die Lehre vom Heiligen Geist zu formulieren: Der Geist ist das 
Band der Einheit zwischen Vater und Sohn, und deshalb die göttliche Kraft, 
die die Schöpfung an Gott bindet. So schreibt Augustinus: •Der Geist ist 
die Einheit, die Heiligkeit, die Liebe zwischen beiden, dem Vater und dem 
Sohn; er ist deshalb die Einheit beider, weil er ihre Liebe ist, und er ist 
deshalb die Liebe beider, weil er ihre Heiligkeit ist."10 

Die christliche Lehre über den Heiligen Geist hat Entsprechung in huma- 
nen Grunderfahrungen. 

a) In der Erfahrung der Ganzheit: so wie es ein buddhistischer Mönch er- 
lebt, dem die Vielfalt der Dinge, das maya11, zurücksinkt in das unge- 
schiedene, Nicht-Getrennt-Sein, das advaita12. 
b) In der Erfahrung des unauflösbar •Persönlichen": Entsprechend der 
abendländischen Entwicklung, wo die Persönlichkeit in der Mitte steht, 
dasjenige also, wodurch ein Mensch sich von jedem anderen an Gestalt, 
Lebenssinn und Lebensaufgabe unterscheidet. Geistig ist der Mensch, der 
dieses Ideal in strahlender Weise verwirklicht. 
c) In der Begegnungs-Erfahrung, wo beides unvereinbar Scheinende sich 
in der Urerfahrung der zuneigenden Liebe als Einheit zeigt. Die Geistes- 
Gaben der Schrift sind Charismen des Dienstes, der Hingabe und der 
Liebe. All die Spontaneität und Unmittelbarkeit, die in den Charismen 
aufbricht, schwingt auf den Bahnen der Beziehung, der Begegnung des 
Menschen mit seinem Gott und der Begegnung der Menschen untereinan- 
der. 

Geist-Erfahrung ist, wie der hl. Bernhard predigt, die Erfahrung der 
Liebe zwischen Ich und Du, und darin die Teilhabe an der ewigen Liebe, 
die zwischen Vater und Sohn besteht. Er spricht vom Heiligen Geist als 
dem •Kuß der Liebe"13. 

10 De Trinitate VI5, 7 (PL 42 927) 
11 Nach Upanishaden und Vedanta, den Quellen buddhistischer und hinduistischer Reli- 
giosität. 
12 Sanskrit: •das ohne ein Zweites ist." 
13 Vgl. GuL 50 (1977) 427-436. 



Josef Sudbrack 276 

II. Wer ist der Heilige Geist? 

Die Formulierung der Lehre vom Heiligen Geist erwuchs der Urkirche aus 
ihrem Leben in der Botschaft Jesu Christi. 

1. Der Geist Jesu Christi14 

Schon die Statistik zeigt, daß •Geist" den Evangelien, die wohl näher am 
historischen Anfang stehen, weniger geläufig ist. Bei Lukas kommt das 
Wort mehr als zweimal so oft vor wie bei Markus und Mattäus zusammen. 
Der Urkirche wurde die Gestalt und die Gewißheit vom •Geist" verständ- 
licherweise erst allmählich bewußt. 

Katalysator dazu waren sicher auch ekstatische Vorkommnisse, wie sie 
uns Paulus von Korinth berichtet. Es war Glaubensfundament der Kirche, 
daß die Jünger in Jesus Christus Gottes Gegenwart erfahren durften. So 
schreibt der Kolosserbrief (2, 9): •In ihm wohnt die ganze Fülle der Gott- 
heit leibhaftig." Gerade für Paulus war der Glaubensbezug zu diesem Je- 
sus von Nazaret und zu seinem Kreuz Mitte aller Gotteserfahrung. Nun 
aber begegnete er in Korinth - und auch sonstwo und auch sicherlich in 
sich selbst - Erfahrungen von Gott, die nicht in der Rückwendung auf 
Jesus und im Hören auf das Wort der Verkündigung, sondern im Jetzt 
des eigenen Erlebens gründeten. Die Frage lautet: Gibt es neben Jesus 
Christus noch einen zweiten Zugang zu Gott, den des Geistes, den der Ge- 
genwart Gottes, die hier und heute gefühlt und erlebt wird? 

Diese Frage müßte irgendwann einen jeden Christen beschäftigen: Wie 
verhält sich die Gotteserfahrung, aus der heraus Jesus sagt, daß er selbst 
der einzige Zugang zum Vater ist, zu der Gotteserfahrung, die in jedem 
von uns, Christen oder Heiden, lebt, die heute und morgen geschehen 
kann? 

Mit Paulus verbindet die junge Christenheit sehr bald Jesus und Geist- 
erfahrung: •Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der be- 
kennt, daß Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, stammt von Gott". (1 
Joh 4, 2) 

In unserer Fragestellung könnte man sagen: Ja, es gibt ein zweifaches 
Gegenwärtigsein Gottes in seiner Schöpfung, die Gegenwart in Jesus von 
Nazaret-und die Gegenwart, die man •Geist"-Gegenwart nennt. Die Ge- 
genwart in Jesus ist einmalig, ist an einer bestimmten Zeit-Ort-Stelle der 

14 Die wichtigsten exegetischen Hilfen zu folgender Skizze boten E. Schweizer, Artikel 
Pneuma, in ThW VI, 387-453; G. Kretschmar, Studien zur frühchristlichen Trinitätslehre, 
Tübingen 1956; W.-D. Hauschild, Gottes Geist und der Mensch. Studien zur frühchrist- 
lichen Pneumatologie, München 1972; vgl. folgende Anmerkung. 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 277 

Welt geschehen, Jesus von Nazaret ist das sichtbare Zeichen Gottes. Die 
andere Gegenwart Gottes aber wird überall dort erahnt, wo sich etwas von 
der oben beschriebenen •Geist"-Erfahrung auf tut. 

Hier droht eine doppelspurige Theologie. Doch beide Gegenwartsweisen 
Gottes sind aufeinander bezogen: Jesus ist der absolute Geistträger unter 
allen Menschen; und deshalb gilt: Das Bekenntnis zu Jesus, dem Herrn, 
zum Fleischgewordenen und zum Gekreuzigten ist das Zeichen für den 
wahren göttlichen Geist. Die Ablehnung Jesu stammt vom Geist als Wi- 
dersacher Gottes. 

Damit ist der Erfahrungs-Kern des Trinitätsdogmas ergriffen. Im 
Neuen Testament ist es noch ein Wurzelstock, aber dennoch schon sichtbar: 
Gottes Gegenwart ist einmalig absolut da in der Gestalt Jesu; und zugleich 
kann Gottes Gegenwart als Geist in jedem Menschen leben - aber Zeichen 
dieses Geistes ist es, daß er sich auf Jesus hin richtet. Der Glaubens-Hinter- 
grund dieser Erfahrung wurde bewußter: Gott ist keine Monade, unbe- 
rührt über uns schwebend. Gott kann zu uns in Beziehung treten, weil er in 
sich selbst Beziehung ist, weil er in sich liebendes Leben trägt, weil er in 
dreifacher Tiefe existiert; das Trinitätsdogma hat es ausformuliert: 

Gott ist der Uranfang, der ewig Geheimnis bleibt und in dessen vä- 
terlicher Unendlichkeit alles gehalten ist, was existiert. 
Gott ist die Gestalt, die sich zusagt, die Wort ist und für uns Wort 
wird im Menschen Jesus. 
Gott ist die Kraft spendende Gegenwart, die jeden Menschen, der sich 
ihr öffnet, in dieses göttliche Leben zwischen Uranfang und dem 
Wort einbezieht. 

Und diese Dreiheit ist ein einziger, ewiger, lebendiger Gott. In Jesus wurde 
diese Drei-Einheit sichtbar. Er ist der endgültige Geistträger, er ist das 
Wort des Vaters zu uns und kann deshalb das absolute Du-Wort zum Va- 
ter sagen: •Mein Vater und Euer Vater; Mein Gott und Euer Gott." (Joh 
20, 16) 

2. Der Geist der Kirche 

Deshalb ist auch die Kirche, also die Gemeinde derer, die sich auf Jesus 
berufen, eine Kirche im Geist. Pfingsten als Fest des Geistes ist Fest der 
Kirche. •Durch den Antrieb des Heiligen Geistes", schreibt die Apostelge- 
schichte (9, 31), •nahm die Gemeinde, die Kirche ständig an Zahl zu." 

Paulus sieht in der Eingliederung der kirchlichen Gemeinschaft sogar das 
zweite Kriterium für die Echtheit der Geisterfahrung - neben dem Bezug 
auf Jesus -: •Jedem ist die Offenbarung des Geistes, das Geistcharisma, 
zum Nutzen der Gemeinde gegeben" (1 Kor 12, 7). Paulus weiß: erst im 



Josef Sudbrack 278 

Bezug auf die Gemeinde zeigt sich, daß es der Geist Gottes ist, der erfah- 
ren wird. 

3. Der Geist Gottes in der suchenden Menschheit 

Die Kraft des Geistes, der Gegenwarts-Erfahrung Gottes geht aber über 
den Raum der kirchlichen Gemeinschaft hinaus. Das Zweite Vatikanische 
Konzil hat es definitiv ausgesprochen: Wo Menschen Gott suchen, tun sie 
es aus der Kraft des Geistes Gottes; wo Religionen in der Offenheit zum 
Gott der Offenbarung leben, wo sie unterwegs sind zum Ziel, das sie noch 
nicht voll im Blick haben, •verehren sie", wie Paulus sagt, •den, den sie 
noch nicht kennen" (Apg 17, 23). Diese Offenheit auf Gott hin und auf den 
geschichtlichen Augenblick, wo Gott in Jesus gegenwärtig war, ist Zeichen 
dafür, daß der betende Mensch und die ehrfürchtige Religion in ihren Riten 
und ihrem Gebet vom •Geist Gottes" beseelt ist. 

Hier ist nicht zu bedenken, was alles damit gesagt ist. Es soll nur die 
biblische Grundstruktur aller Gotteserfahrung in dieser Welt sichtbar wer- 
den: der - bewußte oder unbewußte - Bezug zum Wort Gottes in Jesus. 
Das kann vor den Augen der Religionsphänomenologen verborgen sein. 
Aber überall, wo Gottes Geist wirkt, wirklich ist und sich in die mensch- 
liche Erfahrung hineinsenkt - innerhalb und außerhalb von Kirche und 
Christentum - lebt er aus der Hinordnung auf Jesus von Nazaret, in dem 
Gott sichtbar und greifbar wurde. 

4. Der Geist Gottes 

Schon im Neuen Testament kann man verfolgen, wie die Einsicht in Gottes 
Gegenwart zweiseitig wächst. Man wurde sich bewußt, daß Jesus nicht nur 
ein Träger von göttlichen Verheißungen, nicht nur eine Einlaß-Stelle für 
Gottes Wirken in dieser Welt, sondern selbst Gott ist; und in Abhängig- 
keit davon wuchs das Bewußtsein, daß Gottes Geist-Gegenwart in der 
menschlichen Erfahrung nicht nur ein Strahl seines ewigen Lichtes, sondern 
Geist Gottes, Heiliger Geist, Gott genannt werden muß. •Nur der Geist 
erkennt den Geist", sagt Paulus (1 Kor 2, 11 ff.). In der kirchlichen Dog- 
menentwicklung bis zum Konzil von Nikaia entfaltet sich diese Ur-Einsicht 
und vollendet sich - wie in zwei kommunizierenden Röhren - zum Doppel- 
bekenntnis von Gott, dem Sohn, und Gott, dem Geist. 

Mit dem Versuch, das zu verstehen, was in Jesus sich ereignet hatte, 
wuchs das Bewußtsein darüber, was es heißt, Gott in sich, im Geist zu er- 
fahren. Die Auseinandersetzung mit dem Ereignis in Jesus gipfelte im 
klaren Wissen: Gott ist in sich selbst dreifache Beziehung. Deshalb kann 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 279 

Gott - im ewigen Uranfang bleibend - zugleich in Jesus Christus Teil der 
Menschengeschichte werden. Deshalb kann Gott überall dort leben, wo sich 
im Menschen die Sehnsucht nach dem Ganzen auftut. Aber er ist nur ein 
Gott. Deshalb ist auch die Erfahrung von Jesus und dem Geist eine einzige: 
Nur wo der Geist sich zum Bekenntnis Jesu Christi öffnet, ist er Geist Got- 
tes; und nur wo sich dieses öffnen auf Jesus weitet zum Dienst am Mitmen- 
schen, ist er der Geist Gottes. 

Moderne evangelische Theologen wie Eberhard Jüngel und Jürgen 
Moltmann sprechen es aus: Ohne ein Bekenntnis zu Gottes Dreifaltigkeit 
gibt es kein volles Verständnis von Jesus. Wo Jesus-Erfahrung ganz er- 
blüht, wird sie immer eine Erfahrung des Geistes Gottes, und deshalb auch 
des Vaters. 

III. Geistvergessenheit15 

Es kostet nicht viel Nachsinnen, um zu verstehen, warum die Geist-Erfah- 
rung innerhalb der christlichen Tradition zurückging - besser gesagt: 
warum man vergaß, daß christliche Glaubenserfahrung immer und zuerst 
eine Erfahrung des Heiligen Geistes ist. Wo das Bekenntnis zur Dreifaltig- 
keit aus der bewußten Erfahrung sich in kühlere, rein verstandliche Beja- 
hung zurückzieht, wird auch die Einsicht in die Geisteserfahrung einem 
mehr willentlichen Bekenntnis zur Existenz des Heiligen Geistes weichen. 

In einem so maßgebenden Buch wie dem von der Nachfolge Christi18, 
das man Thomas von Kempen zuschreibt, fällt z. B. der Bezug zum Dogma 
der Dreifaltigkeit und auch der Erfahrungsbezug zum Geist aus. 

Daß es hier nicht nur um Worte geht, sondern daß das Erstarren der 
Glaubensüberzeugung von der Dreifaltigkeit und dem Geist auch auf 
das Leben aus dem Geist Rückwirkung hat, muß nicht gesagt werden. Die 
christlichen Kirchen des Ostens gingen andere Wege; sie ließen sich nicht 
von der Freude an lateinischer Klarheit dazu verleiten, Gottes dreifaltiges 
Leben auf die Couch der Analyse zu legen, sondern sie lebten in Liturgie 
und Frömmigkeit ihren Glauben an den Geist. Und deshalb gab es bei 
ihnen niemals den unseligen Bruch zwischen Dogma und Frömmigkeit, gab 
es auch nicht die Verkümmerung des geistlichen Lebens zu einem ungeisti- 
gen Halten von Geboten und Erfüllen von Vorschriften. Darüber ist in 
letzter Zeit genügend geschrieben worden. 
15 Hierzu und zum Vorhergehenden: J. Sudbrack, Die Geisteinheit von Heilsgeheimnis 
und Heilserfahrung, in: Das Mysterium und die Mystik. Beiträge zu einer Theologie der 
Gotteserfahrung, Würzburg 1974. 
18 Vgl. die meditative Hinführung zu diesem - gerade wegen seiner Einseitigkeit - star- 
ken Buch: J. Sudbrack, Personale Meditation. Die vier Bücher von der Nachfolge Christi 
neu betrachtet, Düsseldorf 1973, 29 f. 



Josef Sudbrack 280 

Hier sei festgehalten: Im Nachdenken über Jesus Christus erkannte die 
junge Christenheit, daß das spirituelle Leben - des einzelnen wie der Ge- 
meinschaft - ein Leben aus dem Geist, ein Leben aus dem Heiligen Geist 
ist. Im •geistlichen" Leben stellt sich der Christ hinein in das Leben des 
Heiligen Geistes - und damit in das Innenleben Gottes. Diese urchristliche 
Erfahrung ging verloren nicht zuletzt durch zu klares Trennen, durch zu 
genaues Wissen-Wollen. Mit dem Verlust dieser Erfahrung aber erlitt - 
wie könnte es anders gewesen sein - auch das christliche Leben Einbuße. 

IV. Lebensgesetze einer Gemeinschaft aus dem Geist 

An vielen Stellen bricht im kirchlichen Leben von heute eine neue Geist- 
Erfahrung auf; nicht nur in den charismatischen Gemeinschaften; sicher 
auch in meditativen Bemühungen, wo die Menschen Ganzheit und Tiefe 
und Weite suchen. Hierher gehört auch der Drang nach Gruppen; denn 
dabei geht es um die Sehnsucht nach Erfahrung, nach Begegnung, nach 
Vertrauen und Sich-Anvertrauen. Heute wächst auch eine Erfahrungstheo- 
logie, die über das Glauben des Verstandes und Willens hinaus sich be- 
müht, das Leben des Glaubens in der Erfahrung zu verwurzeln. Nicht zu 
vergessen ist der Zug zum Engagement, zum christlichen Einsatz für den 
Nächsten und für die Menschen; dort nämlich beginnt das, was Paulus als 
•Frucht des Geistes" beschreibt. 

Neuaufbrüche sind immer auch gefährdet: Im Überschwang einer Neu- 
entdeckung können die Perspektiven des Ganzen verstellt werden. Die Kir- 
che kann taub sein für das neue Angebot des Geistes, und die Geisterfah- 
rung kann auf Abwege kommen. Die Grundkriterien für die Echtheit der 
Geisterfahrung wurden schon berührt: Einmal, daß die beiden Tendenzen 
von Geist-Erfahrung - die zur Ganzheit und All-Einheit und die zur Indi- 
viduation, zur Stärkung der Persönlichkeit • sich nur in dem zur Einheit 
binden können, was wir als Begegnung erfahren, was Teilhard de Char- 
din Amorisation und was die Schrift einfach Liebe nennt. 

Die Schrift läßt keinen Zweifel darüber, daß diese Erfahrung in ihrer 
Vollform nur möglich ist im Blick auf Jesus Christus und aus seiner Kraft; 
und sie spricht durch Paulus ebenso unzweifelhaft aus, daß das Verhältnis 
zur Kirche, •der Dienst am Aufbau der Gemeinde" nicht nur Folgerung aus 
dieser Bindung an Christus, sondern diese Verbindung mit ihm selbst aus- 
macht. So viele wichtige Unterscheidungen auch noch anzubringen wären, 
wo der Heilige Geist wirkt und erfahrbar wird, ist auch alles dies aufzu- 
spüren. Und wo es fehlt, ist es nicht der Geist Gottes, der am Werk ist. 

Dringlicher als solche Abgrenzungen aber ist das Aufzeigen der inneren 
Gesetzlichkeit des Lebens im Geist. Nach all dem Gesagten wird man es 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaß 281 

nirgendwo besser ablesen (und durchleben) können als in einer Gemein- 
schaft, einer Gruppe, wo man sich kennt, begegnet und in der Erfahrung 
voneinander erahnen kann, was es um den Heiligen Geist ist, der die Be- 
gegnung in Gott und die Begegnung Gottes mit der Welt ist. 

Natürlich können Hinweise wie die folgenden nur Fragmente sein, die 
eine Richtung weisen, wie Geisterfahrung von heute und geistliches Mit- 
einanderleben aussehen sollte. 

1. Offen für das Ganze • bereit für den Einzelnen: Freiheit 

Das katholische Glaubensbewußtsein der letzten Jahrzehnte hat sich zu 
einer universalen, weltweiten Verantwortung entwickelt. Wie nie zuvor 
weiß die Kirche, daß der •Geist" größer, umfassender ist als die eigenen 
innerkirchlichen Interessen. Doch auch die Verantwortung, die die Kirche 
von heute für das Gewissen und die Freiheit des einzelnen Menschen be- 
kundet, ist in dieser Form neu. Das sind Zeichen des Geistes, die sich in 
jede geistliche Gemeinschaft der Kirche hinein fortsetzen sollten. 

Das Ganze 

Ein Beispiel möge die Offenheit für das Ganze beleuchten. Das Mit-Ein- 
ander-Sprechen einer geistlichen Gemeinschaft muß • je nach Rang und 
Dringlichkeit des Themas • immer auch das Ganze vor Augen haben. Die 
Versuchung zum Partikularismus ist allgemeinmenschlich. Man ist fixiert 
auf die kleinen Anliegen und erblindet damit vor dem Großen und Ganzen. 
Müßte z. B. nicht die Selbstbesinnung einer geistlichen Gemeinschaft damit 
anfangen, daß sie sich bewußt macht: Ich bin nicht notwendig; notwendig 
ist nur die Kirche Gottes; der Geist kann auf Wege führen, die den parti- 
kularen Interessen meiner Gemeinschaft entgegenstehen. Ignatius von 
Loyola hat diese Haltung für den Einzelnen an den Exerzitien-Anfang 
gestellt und Indifferenz genannt17. 

Welch eine Freiheit zum Handeln, zum Engagement für die Kirche und 
für die Menschen kann dort erwachsen, wo man sich bewußt ist: wir sind 
nicht unentbehrlich, nicht unersetzlich - und gerade deshalb können wir 
unbekümmert unser Bestes in die Waagschale werfen. Der Einsatz von 
Fußballspielern wird ab dem Augenblick gelöst und damit effektiv, wo sie 
nicht mehr um die eigene Anerkennung kämpfen müssen. Der Blick auf das 
Ganze, die Indifferenz, schenkt Freiheit. 
17 Exerzitienbuch Nr. 23: •Die anderen Dinge auf der Oberfläche der Erde sind zum Men- 
schen hin geschaffen, und zwar damit sie ihm bei der Verfolgung des Zieles helfen, zu 
dem er geschaffen ist. Hieraus folgt, daß der Mensch dieselben soweit zu gebrauchen hat, 
als sie ihm auf sein Ziel hin helfen, und sie soweit lassen muß, als sie ihn daran hindern. 
Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegenüber gleichmütig (indifc- 
rentes) zu verhalten..." 



Josef Sudbrack 282 

Der Einzelne 

Hand in Hand damit muß die Hochschätzung des Einzelnen gehen. Jesus 
zeigt im Gleichnis vom verlorenen Schaf, wie wichtig Gott den Einzelmen- 
schen, die einzelne Person nimmt. Es bleibt absurd, das Risiko des Verlustes 
der 99 Schafe einzugehen, um das eine einzige zu retten (Mt 18, 12-14). 
Gott handelt so absurd. Im Sprachstil einer vergangenen Frömmigkeit darf 
man sagen: Wenn es einer Ordensgemeinschaft gelingt, nur eine einzige 
Seele für Gott zu gewinnen, dann hat sie Gewaltiges getan. Dieser einzelne 
Mensch ist kein abstraktes, fernes Wesen, sondern ist vielleicht der Mitbru- 
der und die Mitschwester, die neben einem stehen, ist •mein" Nächster. 

Wiederum: Welch eine Freiheit zum Handeln, zum Engagement, zum 
Einsatz für Gott und die Menschen wächst aus dieser Gewißheit, daß das 
anscheinend Kleine vor Gott so groß ist! 

In dieser Spanne zwischen dem unüberbietbaren Wert des Einzelnen, 
seines Gewissens, seiner personalen Würde und der uns übersteigenden 
Weite des Ganzen liegt das, was •Geist"-Erfahrung meint; eine Erfah- 
rung, die allen - gemeinsam und einzelnen - Freiheit des Geistes schenkt. 

2. Institutionalisierte Dauerreflexion: Freimut 

Greifbar kann diese Haltung in dem werden, was der Soziologe Schelsky 
vor Jahrzehnten •Institutionalisierte Dauerreflexion" genannt hat. Er 
meint folgendes: Wo eine Gemeinschaft sich ihr Ziel, ihre Lebensform, ihre 
Gestalt und Aufgabe erst erarbeiten muß, ist sie so vom Ziel besessen, daß 
sie keiner anderen •Reflexion" bedarf. Wenn eine Gemeinschaft aber ge- 
sättigt ist von Zielvorstellungen und Impulsen, wenn sie sich ihren festen 
Platz in der Gesellschaft redlich erworben hat, dann droht ihr der Tod. 

. . . wenn nicht immer wieder neue Ziele und Impulse gesetzt, durchge- 
sprochen, durchgelebt und durchgekämpft werden. Schelsky meint: Die 
verantwortungsvolle Leitung einer Gemeinschaft muß dafür Sorge tragen, 
daß Kritik und Gegenkritik, Experiment und Idee, Impuls und Versuch 
wachbleiben - nur so bleibt auch die Gemeinschaft lebendig. 

Für die Situation der Kirche bedeutet dies, daß die Streitigkeiten - 
konservativ-progressiv, links-rechts, alte-neue Liturgie usw. - keineswegs 
nur Verfallserscheinungen sind. Hier schlägt sich auch die Kraft einer leben- 
digen Gemeinschaft, eben ihr Geist, nieder. Gewiß gibt es Grenzen, über die 
hinaus man eher von einem Todeskampf als von Lebensmut sprechen muß. 
Aber man sollte zuerst sehen, daß es ein Zeichen von Leben und Kraft ist, 
wenn Fragen gestellt und mit dem Engagement der Überzeugung durch- 
gekämpft und durchdiskutiert werden. Es ist ein Zeichen geistiger Wach- 
heit und in der Kirche ein Zeichen des Heiligen Geistes. 



Der Geist und das geistliche Leben der Gemeinschaft 283 

Das gilt auch für andere Gemeinschaften der Kirche: Durchdiskutieren 
und Durchexperimentieren ist zuerst einmal ein Zeichen des Lebens. Es 
hängt viel, vielleicht alles davon ab, daß die Dinge nicht einfach ihre alten 
festen Bahnen laufen, sondern daß neue Situationen, Absichten, Entschei- 
dungen und Versuche ins Gespräch und in die Erfahrung gebracht werden. 
Gehorchen heißt nicht Sich-blind-Beugen, sondern sehend und verantwort- 
lich sich dem Wohl des Ganzen unterordnen. Das aber kann nur geschehen, 
wenn Meinung und Gegenmeinung, Erfahrung und Gegenerfahrung ins 
Gespräch gebracht werden - wenn das geschieht, was Schelsky •Institutio- 
nalisierte Dauerreflexion" nennt. Wenn ausprobiert wird, wo es um Neues 
geht; wenn besprochen wird, wo etwas schief gelaufen ist. 

Natürlich - besonders wenn •Erfahrungen" eingebracht werden - gibt 
es Grenzen dieser •gemeinsamen, geistlichen Entscheidungssuche"18, wie 
es Ignatius von Loyola und seine Gefährten praktizierten. Aber man muß 
darauf achten, daß die Blicke nicht an den Grenzen und den Grenzüber- 
schreitungen hängen bleiben und die innere Lebendigkeit dabei aus dem 
Blick gerät. 

Es gibt viele Ebenen dieser •Institutionalisierten Dauerreflexion"; denn 
der Geist ist nicht von der Spitze gepachtet. Es muß eine Durchlässigkeit 
von oben nach unten und von unten nach oben bestehen. Gerade an der Ba- 
sis, also unten, steht die Gemeinschaft im Gespräch mit den Zeitanliegen; 
gerade dort werden die menschlichen Situationen von heute erlebt; dort 
zuerst müßte das geschehen, was Geist-Impuls, was geistliches Leben, was 
Auseinandersetzung mit dem Zeitgeist besagt. 

Ob es nicht der organisatorischen Spitze einer geistlichen Gemeinschaft 
immer mehr obliegen muß, das Feld für die Impulse von unten zu bereiten, 
Impulse zu provozieren, zu koordinieren und zur Einheit zu binden? Die 
Basis aber muß beides lernen: Impulse geben, durchsprechen und durchle- 
ben; dann aber - wiederum im Gespräch und in Begegnung • sich und die 
Impulse dem Ganzen der Gemeinschaft zur Verfügung zu stellen und - 
wenn nötig - ihr zu opfern. 

Das alles ist nicht möglich ohne die Tugend des Geistes, die Paulus Par- 
rhäsia nennt, Freiheit im Geist; Freimut, weil vertrauend auf Gottes Geist, 
und Freimut, der sich der Begegnung mit dem anderen Menschen stellt. 

3. Die Gemeinschaft der heiligen Vollzüge: Eucharistie 

Das bisher Gezeigte kann chaotisch wirken: Eine Gemeinschaft, die aus- 
einanderstrebt, die ihre Fühler so weit ausstreckt, daß die Mitte verloren 
geht. Wo hat die christliche Gemeinschaft ihre Mitte? Die Antwort: im 
18 G. Switek, Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft. Möglichkeiten und Grenzen, in: 
GuL 49 (1976) 445-457 (mit Bibliographie). 



Josef Sudbrack 284 

Glauben an Jesus Christus, muß präzisiert werden: dort, wo Jesus Chri- 
stus heute sichtbar ist. Das aber ist vor allem anderen das liturgische Ge- 
schehen mit der eucharistischen Mitte. Auch die Kirche findet nach alter 
Lehre ihre sichtbare Gegenwart zuerst in der Feier der Eucharistie. Dort 
also muß vor allem anderen auch eine Gemeinschaft im Geist ihren Zusam- 
menhalt und ihre Mitte suchen. 

Eucharistie als Mitte der Geist-Gemeinschafi 

Es kann genügen, die liturgischen Texte zu lesen; sie stellen die Eucharistie 
als Geist-Gegenwart und als Geist-Wirkung heraus. In der Epiklese des 
dritten Hochgebets, also an der Stelle, wo die Ostkirche heute noch die 
Mitte des Kanons, die Wandlung der Gestalten findet, wird gebetet: Hei- 
lige unsere Gaben durch deinen Geist, damit sie uns werden Leib und Blut 
deines Sohnes . . . Und dann später: Stärke uns durch den Leib und das 
Blut deines Sohnes, und erfülle uns mit seinem Heiligen Geist, damit wir 
ein Leib und ein Geist werden in Christus. Die Geist-Wirklichkeit und 
-Wirksamkeit zeigt sich doppelt: •Geist" - und in seiner Kraft ist der Herr 
im Brote gegenwärtig. •Geist" - und deshalb wächst aus dem Brot die 
Geist-Gemeinschaft der Umstehenden und der Kirche. 

Man darf den liturgischen Rahmen auch weiter spannen und darauf 
hinweisen, wie in barocken und gotischen Kirchen, die man über dem Altar 
errichtet, •Geist" sichtbar und fühlbar wird; wie romanische Buchmalereien 
einen •Geist" spiegeln, der mehr ist als das subjektive Empfinden eines 
Malers. Wenn irgendwo, dann paßt auch auf die liturgische Musik das 
Wort •geistlich". All das aber ist ein Widerspiel des Geistes, der aus der 
eucharistischen Gegenwart Jesu im Heiligen Geist stammt. 

Die Notwendigkeit der Symbol-Mitte 

Theologisch ist das selbstverständlich: Das eucharistische Geheimnis ist die 
Herzmitte der Kirche; und deshalb muß jede •geistliche" Gemeinschaft von 
hierher - und nicht zuerst von Regeln oder Arbeitsprogrammen oder Ge- 
meinschaftserleben - ihre Einheit aufbauen. Im gemeinsamen Essen und 
Trinken der Eucharistie vollzieht die Gemeinschaft, daß sie eine Einheit 
ist - auch und gerade dort, wo andere Vollzüge auseinanderstreben und sich 
im Wege zu stehen scheinen. 

Auch die Soziologie zeigt, daß jede Gemeinschaft, die mehr ist als eine 
Zweckzusammenkunft, eine solche Mitte braucht. Eine gemeinsame Idee 
wird z. B. in einer Fahne symbolisiert oder in ritualisierten Gebräuchen er- 
innert. Jede Gemeinschaft besitzt eine sichtbare Mitte, die vorgängig vor 
und unabhängig von den Mitgliedern da ist, an die man sich hält und die 
die einzelnen zur Einheit bindet. 



Der Geist und das geistliclie Leben der Gemeinschaft 285 

Man kann das Bild vom Kreis und Mittelpunkt heranziehen: Je mehr 
eine Gemeinschaft in der Mitte verankert ist, desto weiter darf der Kreis- 
bogen von Experiment und Diskussion geschlagen werden. Die Mitte der 
geistlichen Gemeinschaft ist die Eucharistie, die lebendige •Erinnerung" 
daran, daß Gott sich uns in unserer Welt schenkt - und von dieser Mitte aus 
kann der Kreisbogen von Freiheit und Wagnis weit geschlagen werden. 

Eucharistie als Geist-Erfahrung 

Wo sich Gemeinden um die Eucharistie versammeln, wird Gottes Geist als 
Lebensprinzip seiner Kirche und ihrer Gemeinschaften sichtbar. So formte 
sich die Jüngergemeinde der Urkirche aus dem Geist Jesu heraus; zuerst 
sammelte sie sich um diesen Jesus und seine persönliche Ausstrahlung her- 
um, die in ihrer göttlichen Mitte den Namen Hl. Geist trägt; dann aber 
wuchs sie in der Mahlgemeinschaft und in ihrer eucharistischen Mitte. Die 
Bande aber, die die eucharistische Gemeinschaft einen, ist der •Heilige 
Geist". 

Teilhard de Chardin hat dies in kühnen Sätzen gelehrt: •Wie wir das 
lokale Zentrum unserer geistigen Ausstrahlung im eigentlichen Sinn unse- 
ren Leib nennen, muß man sagen, daß der ursprüngliche Leib, der primäre 
Leib Christi auf die Gestalten des Brotes und des Weines begrenzt ist. 
Doch . . . die Hostie gleicht einem glühenden Herdfeuer, dessen Flamme 
ausstrahlt und sich ausbreitet.. ."19. Das Ausstrahlen der Hostie, der Hei- 
lige Geist erbaut die Gemeinschaft um Jesus. Wenn wir uns in die litur- 
gische Feier einlassen, lassen wir uns vom Geist in die Gemeinschaft des 
Geistes hineinziehen. Nur deshalb ist das Wagnis des Neuen keine Toll- 
kühnheit, weil es sich wie der Kreisbogen um das bleibende Zentrum der 
eucharistischen Mitte herumlegt. Es ist ein Geist, der in beiden, im Zentrum 
und im Bogen der Freiheit, wohnt. Alle übrigen Ordnungen der Gemein- 
schaft sollten sich zwischen diesen beiden Bestimmungen des Geistes ab- 
spielen: zwischen der eucharistischen Geistmitte und den Geistesgaben, der 
stets neuen Begegnung mit der Welt. 

4. Der •Mehr"-Wert des Geistes: Hoffnung 

Viele andere Fäden und Farben im Gesamtgewebe einer geistlichen Ge- 
meinschaft wären noch aufzuzeigen. Besonders die Erfahrungen und Be- 
strebungen des einzelnen Gliedes der Gemeinschaft müßten eingebracht 
werden, um die Buntheit des Gesamtgewebes sichtbar zu machen. Hier 
wird nur noch ein Zug aufgewiesen, der genannt werden muß, damit der 
Gesamtentwurf ausgewogen bleibt. 

19 Nach Haas (s. Anm. 8) 178. 



Josef Sudbrack 286 

Gezeichnet nämlich wurde stets ein Bild, wie es sein sollte, aber nicht, 
wie es ist; ein Ziel, nach dem man strebt, aber keine Regel, nach der man 
tatsächlich lebt. Eine geistliche Gemeinschaft ist erst auf dem Weg zu sich 
selbst, zu dem, was sie sein soll. Dieses Unterwegs-Sein muß mitbedacht 
werden, wenn eine geistliche Gemeinschaft sich selber reflektiert. 

Die Gegenwartsfrage des Gehorsams 

Es gibt keine geistliche Gemeinschaft ohne Ungeist; die vollkommene Ge- 
meinschaft, die die Schrift im himmlischen Jerusalem schaut, ist eine Ver- 
heißung, ein Geschenk der Zukunft, aber keine Wirklichkeit der Gegen- 
wart. Wer in einer geistlichen Gemeinschaft lebt, muß dies wissen und ak- 
zeptieren. 

Am spürbarsten wird dies dort, wo man von Gehorsam und Unter- 
ordnung spricht. Überall gibt es Pläne, Versuche, Vollzüge, Aufträge in- 
nerhalb einer Gemeinschaft, die der einzelne anders machen würde, die er 
aber - aus Treue zum Ganzen - annimmt. Man könnte formulieren: Was 
der Inhalt des Auftrags, des Gebotenen an Motivationskraft nicht her- 
gibt, wird genommen aus dem vorgängigen Ja zur Gesamtgemeinschaft. 
Im Wortspiel der Geist-Gemeinschaft lautet das so: Weil die Geist-Ge- 
meinschaft, zu der sich einer bekennt, noch nicht so voll und rein erstrahlt, 
wie sie sollte (und in dieser Zeit niemals strahlen wird), deshalb muß der 
Gehorsam, das willentliche Bekenntnis zu dieser Gemeinschaft, dasjenige 
wettmachen, was der Auftrag selbst an Strahlkraft und Motivationsstärke, 
an Geist nicht hergibt. 

Innerhalb einer geistlichen Gemeinschaft ist auch der Gehorsam Geist- 
Leben und Geist-Erfahrung. Denn - so schreibt Ignatius - •in Christus 
unserem Herrn, dem Bräutigam, und in der Kirche, seiner Braut (wohnt) 
derselbe Geist, der uns zum Heil unserer Seele leitet und lenkt"20. Sicher- 
lich, Gehorsam bleibt eine nüchterne, oft mühsame und harte Angelegen- 
heit. Aber es ist wichtig zu wissen, daß der Heilige Geist, um den es geht, 
nicht nur im Überschwang der Gefühle, sondern ebenso in der Sachlichkeit 
des Alltags wirksam und erfahrbar wird. 

Die Hoffnungsgestalt der geistlichen Gemeinschaft 

Was unter dem Stichwort von •Gehorsam" negativ und hart klingen mag, 
heißt positiv: Hoffendes Nach-Vorwärts-Streben. Wer alles schon besitzt, 
schläft ein. Und wer vor einer Ungewissen dunklen Zukunft steht, wird von 
Resignation oder Verzweiflung befallen. 

Wer aber hofft, christlich hofft, daß die fragmentarische Gegenwarts- 
erfahrung auf eine ganze Zukunft hinweist, wird mit dem •Angeld" der 
20 Exerzitienbuch Nr. 365. 



Der Geist und das geistlidie Leben der Gemeinschaft 287 

Gegenwart für den •Lohn" der Zukunft •wuchern"21. Die Dynamik, die 
uns antreibt, die Gegenwartsahnung in die Zukunftswirklichkeit hin zu 
vollenden, stammt aus dem Geist, ist die Kraft des Heiligen Geistes. 

Der Christ steht in der Spannung von •schon-jetzt" und •noch-nicht"; 
das Leben dieser Spannung, das seine Augen auf die Zukunft Gottes öffnet 
und das seine Kräfte zur Erreichung dieser Zukunft weckt, das ist Wirken 
des Heiligen Geistes. 

Geisterfahrung heißt: Ein Stück von Gottes Zukunft ist schon Gegenwart 
geworden, damit der Mensch und die menschliche Gemeinschaft noch be- 
wußter und mutiger in die Zukunft hinein hoffen und hineingehen. 

Jede geistliche Gemeinschaft lebt aus dieser Hoffnung. Und es ist Auf- 
gabe aller, die in einer geistlichen Gemeinschaft stehen, sich in dieser Hoff- 
nung zu bestärken; so nämlich wird auch das geistliche Miteinander-Leben 
ein Zeichen der Hoffnung für andere, ein Zeichen dafür, daß der Geist 
heute unter uns lebt. 

V. Der Heilige Geist als Leben der Begegnung in Gott 

Die Kraft des Heiligen Geistes überbrückt den Abgrund der zerbrechlichen 
Gegenwart der Menschen hin zur Ewigkeit Gottes. Er schenkt das •Sich- 
Ausstrecken" nach Gott oder, wie Paulus schreibt, das •Seufzen im Geist". 

Daran wird wiederum deutlich: Geist meint Begegnung und nicht In- 
sich-Verharren. Weil Gott Geist ist, und weil der Heilige Geist Gott ist, 
deshalb ist Gottes Leben Dynamik, Austausch, Begegnung, Liebe. 

Geisterfahrung aber besagt: Gott hat uns in dieses sein Leben hineinge- 
nommen. Geist ist Gottes Gegenwart unter uns; Geisterfahrung geschieht 
dort, wo man in Gottes Gegenwart lebt und aus Gottes Gegenwart heraus 
handelt. Das gilt dem Einzelnen. Das gilt mehr noch der Gemeinschaft; 
denn der Geist Gottes ist ein Geist, der verknüpft, verbindet, Gemeinschaft 
der Liebe schafft, Gemeinschaft der Liebe ist. 

Solche Worte mögen verschwommen und exaltiert klingen, wie wirklich- 
keitsfremdes Träumen. Doch sie werden klar und prägnant in dem Wissen, 
daß der Heilige Geist der Geist Jesu Christi ist. 

Alle Begeisterung muß sich an der harten Tatsachenwelt messen, die in 
Jesus und seinem Kreuz sichtbar ist. Nur an beiden Stellen ist der ganze 
Gott sichtbar. In der konkreten Tatsächlichkeit, wie sie am tragischen To- 
desgeschick Jesu erlebt wurde, und in dem großen Bogen des Ganzen, im 
•Reich des Geistes", wovon Hegel und der Marxist Ernst Bloch träumten. 
Auch im persönlichen Leben des Christen und der christlichen Gemein- 

21 Die Schrift selbst benutzt diese Worte, die uns so sachlich, so •ungeistlich" klingen. 



Aus dem Leben der Kirche 288 

schaft ist Gott nur an beiden Stellen zugleich: Im bescheidenen Alltag, auf 
den Jesus mit der Nächstenliebe hinweist, und im Ausblick auf die Weite 
der Hoffnung; in der Nüchternheit der Gegenwart und der Hoffnung der 
Zukunft. 

Die Grundpolarität der Geistwirklichkeit kehrt zurück: Das Ganze und 
das Einzelne, die Weite und die Konkretheit, die Geisthoffnung auf die 
vollkommene Zukunft und die Jesus-Wirklichkeit des Kreuzes. Beides zu- 
sammen erst öffnet unseren Blick auf den ewigen Vater, auf Gott, den Ur- 
sprung allen Lebens, aus dem uns der Mensch Jesus wie auch die Weite des 
Geistes entgegentritt. 

Gewiß, es ist nicht leicht, in den Alltäglichkeiten eines Gemeinschaftsle- 
bens zu realisieren, daß es eine geistliche Gemeinschaft, eine Gemeinschaft 
aus dem Geist ist. Aber - auch das ist ein Stück Geisterfahrung - in dem 
Bemühen darum, in den Impulsen von dorther, in den Enttäuschungen, die 
bestanden und überwunden werden, wird die Kraft des Geistes lebendig, 
die den Menschen aus dem eigenen Ich heraushebt in das Wir der Gemein- 
schaft und damit in das Wir Gottes. 

Das aber ist der Geist, den Martin Buber ahnt, wenn er schreibt: •Nicht 
im Ich, sondern zwischen Ich und Du". Und von dem Paulus spricht: •Wir, 
die wir die Erstlingsgabe des Geistes haben, warten auf die volle Offen- 
barung der Annahme an Sohnes statt" (Rom 8, 23). Es ist der Geist, der 
uns •in die Tiefen Gottes" einführt (1 Kor 2, 1). 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Unsere Besuche bei Ordensschwestern 

Bericht eines Neupriesters 

Wen man nicht kennt, dessen Anliegen und Sorgen kann man nur schwerlich be- 
greifen. Dieser Grundtatsache menschlichen Zusammenlebens begegneten wir als 
Seminaristen vor der Priesterweihe, als es um das Verhältnis Seelsorgepriester- 
Ordensschwestern ging. Jeder von uns kennt Ordensschwestern in ihren verschie- 
denen Einsatzgebieten innerhalb der großen Diözese. Wir leben sogar unter 
einem Dach, denn Schwestern versorgen den Haushalt im Seminar. Trotzdem ist 
man einander fremd, lebt wie in zwei grundverschiedenen Welten nebeneinander, 
anstatt im echten Miteinander. 




