Beten in zwei Richtungen

Zur christlichen Methode des betenden Sich-Entscheidens
Jan Bots SJ, Amsterdam

Folgende Uberlegungen stellen in plastischer, konkreter Weise ein Grund-
element der ignatianischen Exerzitien in das Beten des heutigen Menschen
hinein. Was hier methodisch aus einem breiteren Vollzug herausgeldst und
fiir sich dargestellt wird, ist zweifelsohne einer der Ziige, der den ignatia-
nischen Exerzitien ihre grofie Bedeutung verschafft. Es ist notwendig, auch
heute wieder diese niichterne Radikalitdt des Heiligen von Loyola sich be-
wuflt zu machen.

Wer zuriickschreckt vor der Prazision des Gesagten, kann die Hinweise
in den breiteren Rahmen hineinstellen, den A. Keller in dieser Zeitschrift
entworfen hat: Zur ,Unterscheidung der Geister* in den ignatianischen
Exerzitien, GuL 51 (1978) 38-54. (Schriftleitung)

Haben wir nicht schon wihrend einer schwierigen Entscheidung den Rat erhalten:
»Beten Sie doch einmal dariiber“? Und wo ein Christ sich in einer solchen Situa-
tion befindet, wird er es auch kaum unterlassen, sein Anliegen vor Gott zu stellen.
Aber folgt die Entscheidungshilfe Gottes automatisch aus dem Beten? Wie kann
einer wissen, ob er im Willen Gottes steht? Was gibt den Ausschlag? Die Ver-
niinftigkeit der Gedanken? Oder die Tiefe der Gefithle? Was z&hlt?

Natiirlich gehort das Gebet in die Situation der Entscheidung. Aber allein die
Tatsache, dafl einer dabei betet, gibt noch keine Gewifiheit, dafl die entsprechende
Entscheidung richtig ist, daf man sich in Gottes Willen befindet. Ist es nicht mdg-
lich, dafl die menschliche Veranlagung zur Selbsttduschung auch im Gebet sich
durchsetzt? Im Evangelium wird ausdriicklich vor dem ,betenden® Selbstbetrug
gewarnt: ,Was nennt ihr mich: Herr! Herr!, wenn ihr nicht tut, was ich sage.”
(Lk 6, 46) Das Anrufen Gottes: Herr! Herr!, ist fir sich allein noch kein Garan-
tieschein fiir die Richtigkeit der Entscheidung, die daraus erfliefit.

Die Frage muf} also genauer gestellt werden. Nicht nur, dafl man beten soll,
sondern: Wie mufl man beten, wenn man in der Lebensentscheidung Gottes Wil-
len suchen, wenn man ihm die Herrschaft {iber das eigene Leben {ibergeben will.
Dazu méchte vorliegende Uberlegung eine Hilfe geben. Im Anschluf} an ignatia-
nische Exerzitien-Hinweise soll eine Methode des Betens gezeigt werden, mittels
derer man in den konkreten Situationen des Lebens Gottes Willen erfahren kann.

Der Sitz im Leben

Wer zweifelt, steht innerlich vor zwei Moglichkeiten. Er wird gleichsam in zwei
Richtungen gezogen; er steht wie Herkules am Scheideweg vor einer Weggabe-
lung: Wohin soll er gehen?

Sollte er also nicht auch in diese doppelte Moglichkeit hinein sein Gebet rich-
ten? Beten soll einer doch so, wie er ist; im Gebet darf er ganz und gar er selbst



Einiibung und Weisung 297

sein. Wer sich rebellisch fithlt, darf seinen rebellischen Gefithlen im Gebet Raum

geben. Wer klagt und trauert, soll im Gebet klagen und travern. Die Psalmen des

Alten Testaments, die zuom Gebet der Kirche geworden sind, geben ein groflarti-

ges Zeugnis fir dieses Beten in und aus der persénlichen Situation des Beters.

Wer also zweifelt, innerlich geteilt ist, sollte auch so beten.

Dasjenige, woritber man im Zweifel ist und ins Gebet bringt, kann alles mog-
liche sein — wenn es eben nur fiir das eigene Leben wichtig ist. Man kann im su-
chenden Zweifel sein {iber den eigenen Lebensstandard, iber Formen des Apo-
stolats, in das man sich hineinbegibt, iiber eine Anderung im Lebensweg, iiber den
Partner firs Leben, ob man eine groflere oder eine kleinere Familie griinden soll,
wie man in der Erziehung der Kinder vorangehen muf.

Hinter allem steht die grofiere christliche Bereitschaft, sich in den Willen Gottes
hineinzubegeben, sich Gott zu tiberlassen. Der eigentliche Angelpunkt der christ-
lichen Lebensentscheidung besteht ja nicht so sehr in der Klarheit iber das, was
man tun muf}, sondern in dem wachsenden Bewufitsein, daf} das Leben nicht mir
gehort, sondern Thm, der mich leitet. Die ignatianische ,Indifferenz® will dahin
fithren, daf} einer ein Leben lebt, das ganz im Willen Gottes steht, Thm gehort.

Wie kann man sich nun in diese Offenheit der Entscheidung hineinbeten? Igna-
tius gibt eine recht einfach scheinende Methode an:

1. Sich hinein-meditieren und -leben in einen Evangelienabschnitt; von dort aus
sich hinein-leben und -meditieren in eine der Moglichkeiten der Entscheidung;
abschliefend ein Uberdenken der entsprechenden Erfahrungen in der soge-
nannten Reflexion.

2. Das gleiche, vielleicht von einem anderen Evangelienabschnitt her, mit der an-
deren Wahlméglichkeit und wieder eine Reflexion.

3. Ein Vergleich der Reflexionen.
Wichtig ist der Anfang mit dem Evangelientext. Es ist ndmlich notwendig, zuerst
Abstand von den Emotionalititen der Entscheidung zu bekommen. Zuerst muff
man sich — weg vom Ich, hin zu Gott — bekehren. Die Wabhl sollte damit beginnen,
dafl man die zu wihlenden Mdéglichkeiten relativiert. Das geschieht mit dem Blick
auf Thn. Um Ihn, um Gott in Jesus Christus, geht es ja; Ihn suchen wir im Evan-
gelium; in Thn sollen wir umgestaltet werden. Es geht zuerst nicht darum, daff
etwas von Ihm in unser cigenes Leben hineingenommen wird, sondern umgekehrt:
wir sollen integriert werden in Thn. Das Gréflere darf nicht auf das kleinere redu-
ziert, sondern das Kleine mufi zum Grofleren erweitert werden.

Die Entscheidungssuche, die Wahl zwischen diesem oder jenem beginnt also
damit, dafl man Thn grofler sein 1afit als dieses und jenes und alles, was uns
beschiftigt. Er mufl so grofl werden, dafl es fiir uns einerlei ist, ob nun dieses
oder jenes geschieht. Ignatius von Loyola hat dies in seinem ,Fundament® als
Grundvoraussetzung der Exerzitien aufgestellt.

Der Text

An und fiir sich ware es gleichgiiltig, welchen Schrifitext man nimmt. Jesus Chri-
stus ist immer derselbe. Uberall im Evangelium ist Er ganz und gar. Es gibt keine
Evangelienabschnitte, tiber denen steht: Nicht fiir Verheiratete, oder: Nur fiir Or-



Einiibung und Weisung 298

densleute. Wer Jesus kennengelernt hat, erkennt ihn iiberall wieder. Um ein Bei-
spiel zu nennen: Die Perikope vom Reichen Jingling (Mk 10, 17-22) ist nicht nur
fir den da, der sich in die Moglichkeit eines Ordenseintritts hineinmeditieren will.
Wie viele Christen der Wirtschaft und wie viele Eheleute haben sich schon an die-
ser Perikope orientiert. Fiir den Ungeiibten aber kann es schwierig werden, sich in
jeder Perikope wiederzufinden. Er sollte besser das aus dem Evangelium aus-
wihlen, was seiner Entscheidungssituation entspricht. Ob nicht doch die ,Hoch-
zeit von Kana“ fiir die Ehe eine bessere Vorlage bietet, wihrend die Gestalt Jesu,
wie sie vor dem ,Reichen Jingling“ steht, eher geeignet ist fiir das Ordensleben?

Allerdings mufl man darauf achten, dafl man nicht nur Abschnitte wihlt, dic
schén und erbaulich klingen: Jesus, der Wohltaten spendend einherzieht, der
Wunder tut und in hohem Ansehen steht. Auch der Jesus, der verraten und ver-
worfen wird, der sich der Stunde des Vaters unterwirft, geh6rt mitten hinein in
die Wahl-Betrachtung. Mit ihm erst stehen wir vor dem ganzen Christus. Je ndher
wir Ihm kommen, je mehr wir uns seine Gesinnung zu eigen machen, desto ndher
wird uns auch Gott sein, in dem Trost, mit dem er uns seinen Willen kund tut.

Die Linge der ausgewéhlten Perikope, die mir helfen soll, mich in das Leben
Jesuhineinzudenken, hiangt von der eigenen Verfassung ab; der eine braucht mehr,
um Erfahrung anzustoflen, der andere weniger. Allgemein lafit sich sagen: man
sollte so viel Stoff nehmen, dafi man nicht plétzlich obne eine Vorlage dasteht;
und andererseits: man sollte davon jedesmal nur so wenig wie moglich gebrau-
chen, damit man das, was man nimmt, auch geistlich , verzehrt®.

Sich-hineinleben

Man lebt sich in den Text des Evangeliums hinein, indem man die handelnden
und redenden Personen je fiir sich betrachtet; indem man hort, was sie sagen, und
sieht, was sie tun. Ignatius regt dazu an, selbst den Ort wie ein Bilthnenbild vor
seinen Augen aufzubauen und anzuschauen.

Diese Meditation wird dann erweitert und aktualisiert, indem man sie mit dem
eigenen Leben konfrontiert. Das heifit fur das ,Beten in zwei Richtungen®, daf}
man betend itberdenkt, wie wiirde der Evangelientext in dieser meiner konkreten
Entscheidungsmoéglichkeit realisiert. Wie kénnte ich dem Text in dieser einen
der moéglichen Situationen entsprechen, wie kénnte ich ihm nachfolgen?

Es sollen also nicht sofort Vor- und Nachteile der Wahlrichtungen abgewogen
werden. Denn dann entscheidet man sich eher aufgrund eigener Einsichten und
Vorlieben. Man uiberldfit aber Ihm die Entscheidung, wenn man bereit ist, beide
Richtungen mit ihren Vor- und Nachteilen einzeln fiir sich in der Nachfolge Jesu
meditativ zu verarbeiten, so wie man ihm beim Betrachten des Evangeliums be-
gegnet ist. Daf} das intellektuelle Abwiégen der Vor- und Nachteile nicht immer
ausschlaggebend ist, wird deutlich, wenn man bedenkt, wie oft Menschen weit-
reichende Entscheidungen iber etwas treffen, wofiir sie nur wenige Vernunft-
griinde anfihren kénnen.

Man kann vom Vergleichen der Vor- und Nachteile wegkommen, wenn man
diese auflerhalb der Meditationen fiir sich selbst aufschreibt und sich dann ein-
fach wihrend der Betrachtung dem Text hingibt.



Einiibung und Weisung , 299

Das erste, was beim ,Beten in zwei Richtungen® geschehen soll, ist nicht der
Vergleich der beiden Wege, sondern die Entdeckung der Eigengestalt und des
Eigenwertes einer jeden der beiden Richtungen. So mufl man, wenn man die eine
Moglichkeit durchbetet, die andere gleichsam vergessen; man will ja beobachten,
wie das eigene Wesen und die eigene innere Stimmung sich zu dieser moglichen
Situation verhalten. Es ist also gut, sich ganz und gar auf diese eine der beiden
Wahlmaéglichkeiten zu konzentrieren: gesetzt den Fall, dafl Gott diesen Weg von
mir will. Man soll sich dies so konkret wie méglich vorstellen: wie wird es sein,
was werde ich tun, wie soll ich es anfangen, wie werde ich mein Leben gestalten
und vor allem, wie soll ich Ihm darin nachfolgen, so wie ich Ihn in dem Evange-
lientext kennengelernt habe? Die Kunst besteht darin, die beiden Lebensmodelle -
das des Evangeliums und das der betreffenden Lebensmoglichkeiten—so aufeinan-
der einwirken zu lassen, daf} sie eins werden: ein christliches Lebensmodell.

Christlicher Gleichmut: Das mufl man mit beiden Wahlmaéglichkeiten so lange tun,
bis man Ihn in jeder der beiden Alternativen wirklich ganz und gar gefunden hat,
und alle entgegengeseizten ,ja aber’ aufgearbeitet sind. Denn eine Wahl ist erst
dann wirklich frei, wenn man aus seiner eigenen Erfahrung heraus spiirt, daff
man sich sowohl fiir das eine als auch fiir das andere entscheiden konnte. Man
muf so lange ,in zwei’ beten, bis man gleichmiitig geworden ist gegeniiber beiden
Wegen, d. h. bis man erfahren hat, daf} es einen selbst nicht mehr aus der Verbun-
denheit mit Gott herauslésen wird, ob man diesen oder jenen Weg einschligt. So-
lange die Schwierigkeiten eines bestimmten Lebensmodelles oder einer Alterna-
tive uns noch niedergeschlagen machen und man IThn darin noch nicht wirklich
finden kann, hat man sich noch nicht ganz mit Ihm vereinigt. Man sollte nicht zwi-
schen etwas wahlen, das Trost (Freude) schenkt, und etwas, das trostlos (traurig)
macht; denn mit Thm kann man verbunden bleiben (Freude) und doch Schwierig-
keiten (Trauer) erfahren; auch das Bittere kann mit dem Herrn sii} werden.

Evangelischer Vorzug: Wenn man in dieser Weise gleichmiitig geworden ist, soll
man noch einen Schritt weitergehen und das bejahen, was Jesus selbst bevorzugt
hat; man — so sagt Ignatius — soll sich Armut und Deniut vor Augen stellen. Die
Seele der Entscheidung fiir einen bestimmten Weg ist ja die Entscheidung fiir eine
bestimmte Gesinnung, von der unsere Entscheidung geprigt sein sollte; diese Ge-
sinnung aber soll die Jesu sein: ,Ihr sollt so gesinnt sein wie Christus“. Man soll
sich vom Evangelium so umformen lassen, dafl man die Aspekte der Wahlmég-
lichkeiten mehr beachtet, die der menschlichen Veranlagung weniger anziehend
erscheinen: dienen, gehorchen, Verborgenheit, Demut, Armut. Denn diesen Weg
ist Er gegangen. Diesen Weg will Er aufs neue in jeder Entscheidung Seiner Jiin-
ger gehen. ,Ohne diese Identifikation® mit dem erniedrigten Jesus ,verflacht
die Gotteserfahrung zu einer allgemein religiosen Erfahrung“t. Manchmal ent-
scheiden sich Menschen aufgrund von Erfahrungen, wie: .darin habe ich Frieden
gefunden’ oder ,beim Gedanken an diese Entscheidung kam Ruhe iiber mich‘ oder
,ich fithlte mich dazu gedringt’ usw. Solche Gefiihle sagen noch nichts iiber den

1 P. Penning de Vries, Onderscheiding der geesten, Patmos Antwerpen, S. 18.



Einiibung und Weisung 300

Willen Gottes aus. Ob Ruhe, Frieden und Dringen christlich sind, 148t sich erst
daran erkennen, dafl ihre Erfahrung andauert, auch wenn die Entscheidung dem
eigenen Triebverlangen widerspricht.

Das heifit keineswegs, dafl man sich fir das entscheiden mufl, was einem am
meisten querliegt. Nein, denn auch dann wiirde man die Entscheidung wieder
eigenmichtig bestimmen. Die Norm wire dann nicht mehr das, was Er will, son-
dern das, was der menschlichen Veranlagung entgegensteht. Bei einer guten Ent-
scheidung mufl man abwarten, was Er fiir mich auswahlt. Verlangt wird nicht,
dafl man den eigenen Geschmack aufgibt, sondern den Eigenwillen.

Erfakrung des Geistes: Wie weil man nun, was Er will? Wenn jemand gleich-
miitig geworden ist und sich in die christliche Vorliebe fiir Armut und Niedrigkeit
hineinmeditiert hat, dann muf} er darauf achten, ob er nach dem Gebet iber eine
der Wahlméoglichkeiten eine grofere Liebe fir Christus und eine intensivere
Geisterfahrung erspiirt. Diese Richtung, in die hinein die tieferen Geisterfahrun-
gen schwingen, ist zweifellos die Richtung, in die Gott jemand fithren will. Um
dies zu spiiren, soll der Meditierende iiber die Meditation reflektieren.

Wer sich so entscheidet, dessen Entscheidung ist nicht nur frei nnd also ganz
und gar von ihm selbst, sondern er gehdrt darin auch Christus an, denn er hat
durch seine Liebe zu Christus diese Entscheidung gefunden.

Der Unterschied zwischen der Erfahrung von Friede und Trost, worin ein
Mensch seinen eigenen Antrieben nachspiirt, und der Erfahrung von Friede und
Trost, worin ein Mensch sich dem Herrn angleicht, wird in dieser wichtigen Ak-
zentsetzung auf ,Kreuzesnachfolge“ deutlich. Durch sie ndmlich wird der Mensch
endgiiltig aus dem Kreisen um sich selbst herausgerissen und auf Jesus gelenkt.
Durdh sie nimlich wird die Verwechslung vermieden, die zwischen einem Ruhe-
Gefiihl in sich selber und Friedens-Erfahrung, die auf Jesus schaut, geschehen
kann.

Reflexion

Nadch der Betrachtung soll man eine Bestandsaufnahme oder einen Riidkblick an-

stellen, die sogenannte Reflexion. Das geschiecht am besten an Hand der folgen-

den Fragen:

1. Wo war ich, als ich nicht bei Thm war? (Innere Stérungen wahrend des vorauf-
gegangenen Gebetes)

2. Wann war ich wohl bei Thm? (Gedanken, Worte, Gesten, Haltung)

3. Was fithle ich nun, nach dem Gebet, fiir Thn?

Zur ersten Frage: Wenn man sich sagen mufl, zu Zeiten, wo ich nicht bei Thm war,
befand ich mich in Auseinandersetzung mit den Schwierigkeiten, die mich aus
der betreffenden Entscheidungsmoglichkeit anschauten; ich wurde abwechselnd
mutlos und rebellisch, — dann wire das ein Zeichen dafiir, daf ich offenbar noch
nicht gleichmiitig, ,indifferent”, geworden bin. Meine eigene Innerlichkeit ist noch
nicht in Einklang mit der Wirklichkeit Jesu gebracht worden.

Innere Storungen zeigen immer, was dem Leben mit Thm im Wege steht und
was noch nicht in das Verhaltnis zu Thm integriert worden ist. Sie zeigen also auf,



Einiibung und Weisung 301

wo jemand sein Leben noch aus eigener Hand, unabhingig vom Willen Gottes, be-
stimmen mochte.

Man sollte immer wieder darauf zuriickkommen und versuchen, ob man sich
nicht noch niher zum Willen Gottes in Jesus hinbewegen kann.

Die 2weite Frage 148t mich entdecken, wann ich mich in seiner Nahe befand. Orte
und Méaglichkeiten werden aufindig gemacht, an denen ein Funke iiberspringt,
an denen Er bei mir angekommen ist, wo Er bei mir die gréfiten Chancen hat.

Es konnte den Anschein haben, als wolle man hiermit das Geheimnis von Got-
tes Wirken und Wesen ergriinden und erkldren. Aber man erklart in der Re-
flexion nicht das Geheimnis, sondern den Eindrudk, den es in mir hinterlassen bat.
Man deutet und legt nicht Gottes Geheimnis aus, sondern stellt nur die Spuren
in der eigenen Erfahrung fest. Dabei sollte man wissen, dafl das Gebet immer
grofler ist als das, was man davon aufschreibt und reflektiert. Das gilt auch fur
die Zerstreuungen. Woran man sich erinnert, ist nur die Spitze eines Eisbergs. Die
Tiefe der inneren Auflehnung bleibt unseren Augen gewohnlich verborgen. Aber
auch die Tiefe der Gnade Gottes entzieht sich dem menschlichen Wahrnebmungs-
vermdgen. Ahnliches gilt ja auch fiir den gewdhnlichen zwischenmenschlichen
Kontakt. Er selbst ist mebr als die Worte, Gedanken und Gefiihle iiber Thn, viel
mehr als alles, was man dariiber sagen kann. Mit diesem zweiten Punkt wird also
nicht die Gnade Gottes in uns analysiert, sondern nur das, was man davon bewufit
erfahren und wessen man sich nach dem Gebet noch reflex erinnern kann, in Er-
innerung gerufen.

Die dritte Frage geht der anhaltenden Wirkung nach, die das Gebet in mir zu-
riickgelassen hat. Dafl das Gebet eine Wirklichkeit ist und etwas bewirkt, kann
man an dem Geschehen wihrend des Gebetes erkennen, dem die zweite Frage
nachgeht. Deutlicher noch kann man das spiiren an den Wirkungen des Gebetes
nach dem Ablauf der Gebetszeit: an der Ausrichtung des Lebens, am Wachsen in
der Erkenntnis, in Selbstverleugnung, im Freisein fir die Menschen und fiir Gott,
in Demut, Sanfimut und Geduld.

Dies ist fur die Wahl ausschlaggebend, denn erkennen, was Gott mit meinem
Leben will, kann man nicht aufgrund flicchtiger Erfahrungen von Trost und
Trostlosigkeit im Gebet, sondern aufgrund dessen, was die Konfrontation mit
dem Evangelium in jemand bewirkt hat und welche Konsequenzen sich ergeben.
Diese Reflexion beschaftigt sich nicht mit der eigentlichen Meditation, sondern
will wissen: wie bin ich nun, in diesem Augenblick? Wahrend man betet, beein-
fluBt man auch seine Gefiihle. Solche Gefithle kommen auch auf, wenn man z. B.
an eine Person denkt, die man nicht ausstehen kann, oder wenn man seine eigene
Obnmacht spiirt. Es sind Gefiihle, die man selbst mehr oder weniger in der
Hand hat. Aber wenn man das Geschehen des Evangeliums betrachtet, ereignet
sich etwas in einer Tiefe, die einem nicht unmittelbar zuginglich ist. Man nimmt
also aus dem Gebet etwas mit ins Leben, das man nicht auf Anhieb vollig durch-
schaut. Es kann z. B. vorkommen, daf} jemand wahrend der Meditation den Ein-
druck hat, sehr gut zu beten, aber nach dem Gebet eine gewisse Unruhe oder Kilte
zuriickgeblieben sind. Offensichtlich hat er sich in der Tiefe doch nicht wirklich



Einiibung und Weisung 302

hingegeben. Es kann auch sein, dal das Gebet selbst sehr schwierig war, und
daf man dennoch in der Tiefe zu einer groferen Verbundenheit mit Ihm gewach-
sen ist.

Darauf also richtet sich der dritte Gang der Reflexion — auf diese tiefer lie-
genden ,Erfahrungen®, die man nicht ganz in der Hand hat: ,Was fihle ich nun
fiir Thn?* Das ist etwas, was man selbst nicht machen kann, das aber den eigent-
lichen Angelpunkt ausmacht.

Unterscheidung der Gefiihle: Die Gefilhle wdhrend des Gebetes sind in die-
ser Hinsicht weniger verlafilich als die Tiefenerfahrung, die sich auch nadk dem
Gebet auswirken, die Tieferes aufdecken. Sie bleiben auch im Alltag, wenn die
Gedanken einen anderen Weg gehen und sich nicht ausdriicklich mit Thm be-
schiftigen konnen. Diese Gefiible sind so tief verwurzelt, daf sie selbst unange-
nchmen Erfahrungen mit Menschen und Dingen standhalten. Im Innersten wird
man von ,Seinem® Frieden bewahrt. Es sind ja keine nur psychischen Gefihle.
Solche bleiben abhiingig von der Situation; psychische Gefithle des Friedens und
der Rube stehen in Korrelation zu friedlichen, rubigen duferen Umstdnden.

Die ,Gefiihle“ aber, die Er in uns hervorbringt, sind ,geistlich“, werden be-
wirkt durch den Heiligen Geist. Es ist ein Friede, der auch im friedlosen Zustand
bewahrt bleibt, eine Ruhe, die standhalt in Unruhe und Verwirrung. Diese ,,geist-
lichen® Gefiihle sollen die Wahl zur Entscheidung bringen.

Ein Unterscheidungsmerkmal zwischen rein psychologischen und ,geistlichen®
Gefiihlen besteht darin, dafl es dem geistlichen Menschen um Thn geht, dafl es
nicht ein Gefiihl in sich, sondern ein Gefiihl fiir Ihn bedeutet. Das greift tiefer in
die Person hinein als die gewdhnlichen, psychischen Erfahrungen; das hat mit
Entscheidung und Ganzheit und Glaube zu tun.

Die Entscheidung also fiir die eine oder die andere Wahlmaglichkeit wird aus
dem genommen, was man in der einen oder anderen Wahlméglichkeit fiir
Thn fiihlt, nicht aber, was sich alles an psychologischen Erlebnissen im Menschen
ereignet.

Das Ziel also dieses ,Betens in zwei Richtungen® ist, daf} ich das, was Gott mit
mir mdchte, erfahre. Die Unterscheidung der Geister stiitzt sich auf das Finden
von Friede und Freude, die der Geist schenkt, ein so grofler Friede und eine so
grofRe Freude in einer der Lebensméglichkeiten, dafl man iiberzeugt ist: hier finde
ich Thn mehr, das will Er von mir.

Verhilt es sich damit nicht wie mit einem Koch, der wissen méchte, was sein
Herr am liebsten mag? Wenn er nur eine Schiissel auftischt, kann er es nicht fest-
stellen. Tischt er jedoch zwei Schilsseln auf, dann erfihrt er, welche die Lieb-
lingsspeise seines Herrn ist; er sieht dann, was sein Herr méchte.

Vergleichen beider Erfahrungen

Beten ,in zwei Richtungen‘ beruht auf einem Zusammenspiel von Verstand und
Gefiihl, wobei beide, Verstand und Gefiihl, ganz integriert werden. Zuerst be-
trachtet man das Evangelium, und im Betrachten steht Er lebend vor einem. Das
ist nicht nur Gefiihl und nicht nur Verstand, sondern eine ganzheitliche, mensch-



Einiibung und Weisung 303

liche Begegnung. In der Begegnung steht Jesus vor uns als vor den Menschen, die
wir sind, mit Verstand und Gefiihl. Wenn man nach der Meditation aufgeschrie-
ben hat, was das Evangelium an Eindriicken von Thm hinterlifit, die eine tie-
tere Verbundenheit mit ihm dokumentieren, dann ist nochmals der Verstand an-
gefordert, der niichtern vergleicht, in welcher Wahlméglichkeit man am meisten
von LThm beriihrt wurde, oder anders gesagt: welche Wahlméglichkeit uns am mei-
sten dazu befdhigte, unser totales Bezogensein auf Ihn zu verstirken und zu
steigern.

Nachtrag

Diese Art des Betens und des Sich-Entscheidens wird einigen kiinstlich erscheinen.
Sie macht aber nur bewufit, was jeder Christ immer spontan und unbewufit tut,
wenn er eine verantwortliche Entscieidung trifft. Spontan versetzt er sich jeweils
in eine der beiden Moglichkeiten, zwischen denen er innerlich geteilt (,in zweif)
ist, um sich einmal in die eine, dann wieder in die andere Richtung hineinzu-
tiihlen, um festzustellen, wo seine Grund-Entscheidung fiir Christus am meisten
zu ihrem Recht kommt. Dieser spontane Prozef}, in zwei Richtungen zu denken-
beten-fithlen, kann schnell zur Entscheidung kommen. Dann hitte die oben be-
schriebene Methode des Entscheidens nicht viel Sinn. Manchmal aber macht dieses
Entscheiden Mithe und kommt kaum zum Ziel; dann kann es sinnvoll sein, be-
wufiter und systematischer vorzugehen, damit die Gefithle gereinigt und geord-
net oder wenigstens in ihrer Ambivalenz erkannt werden.

Auch im Leben der Kirche haben Elemente dieser Entscheidungsfindung Biir-
gerrecht erhalten. Bei jedem Heiligsprechungsprozefl wird dem ,Advocatus dia-
boli’ (Teufelsadvokat) eine ,entscheidende® Rolle eingerdumt. Er zwingt den
Richter ,in zwei Richtungen’ zu denken. Auch bei jeder Ernennung eines neuen
Bischofs findet in Rom ein Prozef statt zwischen einem dazu ernannten Befiir-
worter und einem Gegner, die die Aufgabe haben, die Bewerbung eines bestimm-
ten Priesters zu verteidigen bzw. anzufechten. Durch diesen ,kiinstlichen‘ Eingriff
zwingt sich die romische Kongregation, das Fiir und Wider des Bischofskandida-
ten zu durchdenken.

Daf} auch der Einzelchrist von Ignatius von Loyola aufgefordert wird, sich in
einen dhnlichen Prozef des Fiir und Wider hineinzumeditieren, sollte uns darauf
aufmerksam machen, worum es geht: Um das Schicksal der Menschen und damit:
Um den heiligen Willen Gottes, den der Psalmist ,hoher schitzt als Gold und
Juwelen®, der ,wohlschmeckender ist als Honig“ (Ps 19).

JanBots S]





