
Beten in zwei Richtungen 

Zur christlichen Methode des betenden Sich-Entscheidens 

Jan Bots SJ, Amsterdam 

Folgende Überlegungen stellen in plastischer, konkreter Weise ein Grund- 
element der ignatianischen Exerzitien in das Beten des heutigen Menschen 
hinein. Was hier methodisch aus einem breiteren Vollzug herausgelöst und 
für sich dargestellt wird, ist zweifelsohne einer der Züge, der den ignatia- 
nischen Exerzitien ihre große Bedeutung verschafft. Es ist notwendig, auch 
heute wieder diese nüchterne Radikalität des Heiligen von Loyola sich be- 
wußt zu machen. 

Wer zurückschreckt vor der Präzision des Gesagten, kann die Hinweise 
in den breiteren Rahmen hineinstellen, den A. Keller in dieser Zeitschrift 
entworfen hat: Zur .Unterscheidung der Geister' in den ignatianischen 
Exerzitien, GuL 51 (1978) 38-54. (Schriftleitung) 

Haben wir nicht schon während einer schwierigen Entscheidung den Rat erhalten: 
•Beten Sie doch einmal darüber"? Und wo ein Christ sich in einer solchen Situa- 
tion befindet, wird er es auch kaum unterlassen, sein Anliegen vor Gott zu stellen. 
Aber folgt die Entscheidungshilfe Gottes automatisch aus dem Beten? Wie kann 
einer wissen, ob er im Willen Gottes steht? Was gibt den Ausschlag? Die Ver- 
nünftigkeit der Gedanken? Oder die Tiefe der Gefühle? Was zählt? 

Natürlich gehört das Gebet in die Situation der Entscheidung. Aber allein die 
Tatsache, daß einer dabei betet, gibt noch keine Gewißheit, daß die entsprechende 
Entscheidung richtig ist, daß man sich in Gottes Willen befindet. Ist es nicht mög- 
lich, daß die menschliche Veranlagung zur Selbsttäuschung auch im Gebet sich 
durchsetzt? Im Evangelium wird ausdrücklich vor dem •betenden" Selbstbetrug 
gewarnt: •Was nennt ihr mich: Herr! Herr!, wenn ihr nicht tut, was ich sage." 
(Lk 6, 46) Das Anrufen Gottes: Herr! Herr!, ist für sich allein noch kein Garan- 
tieschein für die Richtigkeit der Entscheidung, die daraus erfließt. 

Die Frage muß also genauer gestellt werden. Nicht nur, daß man beten soll, 
sondern: Wie muß man beten, wenn man in der Lebensentscheidung Gottes Wil- 
len suchen, wenn man ihm die Herrschaft über das eigene Leben übergeben will. 
Dazu möchte vorliegende Überlegung eine Hilfe geben. Im Anschluß an ignatia- 
nische Exerzitien-Hinweise soll eine Methode des Betens gezeigt werden, mittels 
derer man in den konkreten Situationen des Lebens Gottes Willen erfahren kann. 

Der Sitz im Leben 

Wer zweifelt, steht innerlich vor zwei Möglichkeiten. Er wird gleichsam in zwei 
Richtungen gezogen; er steht wie Herkules am Scheideweg vor einer Weggabe- 
lung: Wohin soll er gehen? 

Sollte er also nicht auch in diese doppelte Möglichkeit hinein sein Gebet rich- 
ten? Beten soll einer doch so, wie er ist; im Gebet darf er ganz und gar er selbst 



Einübung und Weisung 297 

sein. Wer sich rebellisch fühlt, darf seinen rebellischen Gefühlen im Gebet Raum 
geben. Wer klagt und trauert, soll im Gebet klagen und trauern. Die Psalmen des 
Alten Testaments, die zum Gebet der Kirche geworden sind, geben ein großarti- 
ges Zeugnis für dieses Beten in und aus der persönlichen Situation des Beters. 
Wer also zweifelt, innerlich geteilt ist, sollte auch so beten. 

Dasjenige, worüber man im Zweifel ist und ins Gebet bringt, kann alles mög- 
liche sein - wenn es eben nur für das eigene Leben wichtig ist. Man kann im su- 
chenden Zweifel sein über den eigenen Lebensstandard, über Formen des Apo- 
stolats, in das man sich hineinbegibt, über eine Änderung im Lebensweg, über den 
Partner fürs Leben, ob man eine größere oder eine kleinere Familie gründen soll, 
wie man in der Erziehung der Kinder vorangehen muß. 

Hinter allem steht die größere christliche Bereitschaft, sich in den Willen Gottes 
hineinzubegeben, sich Gott zu überlassen. Der eigentliche Angelpunkt der christ- 
lichen Lebensentscheidung besteht ja nicht so sehr in der Klarheit über das, was 
man tun muß, sondern in dem wachsenden Bewußtsein, daß das Leben nicht mir 
gehört, sondern Ihm, der mich leitet. Die ignatianische •Indifferenz" will dahin 
führen, daß einer ein Leben lebt, das ganz im Willen Gottes steht, Ihm gehört. 

Wie kann man sich nun in diese Offenheit der Entscheidung hineinbeten? Igna- 
tius gibt eine recht einfach scheinende Methode an: 
1. Sich hinein-meditieren und -leben in einen Evangelienabschnitt; von dort aus 

sich hinein-leben und -meditieren in eine der Möglichkeiten der Entscheidung: 
abschließend ein Überdenken der entsprechenden Erfahrungen in der soge- 
nannten Reflexion. 

2. Das gleiche, vielleicht von einem anderen Evangelienabschnitt her, mit der an- 
deren Wahlmöglichkeit und wieder eine Reflexion. 

3. Ein Vergleich der Reflexionen. 
Wichtig ist der Anfang mit dem Evangelientext. Es ist nämlich notwendig, zuerst 
Abstand von den Emotionalitäten der Entscheidung zu bekommen. Zuerst muß 
man sich • weg vom Ich, hin zu Gott • bekehren. Die Wahl sollte damit beginnen, 
daß man die zu wählenden Möglichkeiten relativiert. Das geschieht mit dem Blick 
auf Ihn. Um Ihn, um Gott in Jesus Christus, geht es ja; Ihn suchen wir im Evan- 
gelium; in Ihn sollen wir umgestaltet werden. Es geht zuerst nicht darum, daß 
etwas von Ihm in unser eigenes Leben hineingenommen wird, sondern umgekehrt: 
wir sollen integriert werden in Ihn. Das Größere darf nicht auf das kleinere redu- 
ziert, sondern das Kleine muß zum Größeren erweitert werden. 

Die Entscheidungssuche, die Wahl zwischen diesem oder jenem beginnt also 
damit, daß man Ihn größer sein läßt als dieses und jenes und alles, was uns 
beschäftigt. Er muß so groß werden, daß es für uns einerlei ist, ob nun dieses 
oder jenes geschieht. Ignatius von Loyola hat dies in seinem •Fundament" als 
Grundvoraussetzung der Exerzitien aufgestellt. 

Der Text 

An und für sich wäre es gleichgültig, welchen Schrifttext man nimmt. Jesus Chri- 
stus ist immer derselbe. Überall im Evangelium ist Er ganz und gar. Es gibt keine 
Evangelienabschnitte, über denen steht: Nicht für Verheiratete, oder: Nur für Or- 



Einübung und Weisung 298 

densleute. Wer Jesus kennengelernt hat, erkennt ihn überall wieder. Um ein Bei- 
spiel zu nennen: Die Perikope vom Reichen Jüngling (Mk 10, 17-22) ist nicht nur 
für den da, der sich in die Möglichkeit eines Ordenseintritts hineinmeditieren will. 
Wie viele Christen der Wirtschaft und wie viele Eheleute haben sich schon an die- 
ser Perikope orientiert. Für den Ungeübten aber kann es schwierig werden, sich in 
jeder Perikope wiederzufinden. Er sollte besser das aus dem Evangelium aus- 
wählen, was seiner Entscheidungssituation entspricht. Ob nicht doch die •Hoch- 
zeit von Kana" für die Ehe eine bessere Vorlage bietet, während die Gestalt Jesu, 
wie sie vor dem •Reichen Jüngling" steht, eher geeignet ist für das Ordensleben? 

Allerdings muß man darauf achten, daß man nicht nur Abschnitte wählt, die 
schön und erbaulich klingen: Jesus, der Wohltaten spendend einherzieht, der 
Wunder tut und in hohem Ansehen steht. Auch der Jesus, der verraten und ver- 
worfen wird, der sich der Stunde des Vaters unterwirft, gehört mitten hinein in 
die Wahl-Betrachtung. Mit ihm erst stehen wir vor dem ganzen Christus. Je näher 
wir Ihm kommen, je mehr wir uns seine Gesinnung zu eigen machen, desto näher 
wird uns auch Gott sein, in dem Trost, mit dem er uns seinen Willen kund tut. 

Die Länge der ausgewählten Perikope, die mir helfen soll, mich in das Leben 
Jesu hineinzudenken, hängt von der eigenen Verfassung ab; der eine braucht mehr, 
um Erfahrung anzustoßen, der andere weniger. Allgemein läßt sich sagen: man 
sollte so viel Stoff nehmen, daß man nicht plötzlich ohne eine Vorlage dasteht; 
und andererseits: man sollte davon jedesmal nur so wenig wie möglich gebrau- 
chen, damit man das, was man nimmt, auch geistlich •verzehrt". 

Sich-hineinleben 

Man lebt sich in den Text des Evangeliums hinein, indem man die handelnden 
und redenden Personen je für sich betrachtet; indem man hört, was sie sagen, und 
sieht, was sie tun. Ignatius regt dazu an, selbst den Ort wie ein Bühnenbild vor 
seinen Augen aufzubauen und anzuschauen. 

Diese Meditation wird dann erweitert und aktualisiert, indem man sie mit dem 
eigenen Leben konfrontiert. Das heißt für das •Beten in zwei Richtungen", daß 
man betend überdenkt, wie würde der Evangelientext in dieser meiner konkreten 
Entscheidungsmöglichkeit realisiert. Wie könnte ich dem Text in dieser einen 
der möglichen Situationen entsprechen, wie könnte ich ihm nachfolgen? 

Es sollen also nicht sofort Vor- und Nachteile der Wahlrichtungen abgewogen 
werden. Denn dann entscheidet man sich eher aufgrund eigener Einsichten und 
Vorlieben. Man überläßt aber Ihm die Entscheidung, wenn man bereit ist, beide 
Richtungen mit ihren Vor- und Nachteilen einzeln für sich in der Nachfolge Jesu 
meditativ zu verarbeiten, so wie man ihm beim Betrachten des Evangeliums be- 
gegnet ist. Daß das intellektuelle Abwägen der Vor- und Nachteile nicht immer 
ausschlaggebend ist, wird deutlich, wenn man bedenkt, wie oft Menschen weit- 
reichende Entscheidungen über etwas treffen, wofür sie nur wenige Vernunft- 
gründe anführen können. 

Man kann vom Vergleichen der Vor- und Nachteile wegkommen, wenn man 
diese außerhalb der Meditationen für sich selbst aufschreibt und sich dann ein- 
fach während der Betrachtung dem Text hingibt. 



Einübung und Weisung 299 

Das erste, was beim •Beten in zwei Richtungen" geschehen soll, ist nicht der 
Vergleich der beiden Wege, sondern die Entdeckung der Eigengestalt und des 
Eigenwertes einer jeden der beiden Richtungen. So muß man, wenn man die eine 
Möglichkeit durchbetet, die andere gleichsam vergessen; man will ja beobachten, 
wie das eigene Wesen und die eigene innere Stimmung sich zu dieser möglichen 
Situation verhalten. Es ist also gut, sich ganz und gar auf diese eine der beiden 
Wahlmöglichkeiten zu konzentrieren: gesetzt den Fall, daß Gott diesen Weg von 
mir will. Man soll sich dies so konkret wie möglich vorstellen: wie wird es sein, 
was werde ich tun, wie soll ich es anfangen, wie werde ich mein Leben gestalten 
und vor allem, wie soll ich Ihm darin nachfolgen, so wie ich Ihn in dem Evange- 
lientext kennengelernt habe? Die Kunst besteht darin, die beiden Lebensmodelle - 
das des Evangeliums und das der betreffenden Lebensmöglichkeiten-so aufeinan- 
der einwirken zu lassen, daß sie eins werden: ein christliches Lebensmodell. 

Christlicher Gleichmut: Das muß man mit beiden Wahlmöglichkeiten so lange tun, 
bis man Ihn in jeder der beiden Alternativen wirklich ganz und gar gefunden hat, 
und alle entgegengesetzten ,ja aber' aufgearbeitet sind. Denn eine Wahl ist erst 
dann wirklich frei, wenn man aus seiner eigenen Erfahrung heraus spürt, daß 
man sich sowohl für das eine als auch für das andere entscheiden könnte. Man 
muß so lange ,in zwei' beten, bis man gleichmütig geworden ist gegenüber beiden 
Wegen, d. h. bis man erfahren hat, daß es einen selbst nicht mehr aus der Verbun- 
denheit mit Gott herauslösen wird, ob man diesen oder jenen Weg einschlägt. So- 
lange die Schwierigkeiten eines bestimmten Lebensmodelles oder einer Alterna- 
tive uns noch niedergeschlagen machen und man Ihn darin noch nicht wirklich 
finden kann, hat man sich noch nicht ganz mit Ihm vereinigt. Man sollte nicht zwi- 
schen etwas wählen, das Trost (Freude) schenkt, und etwas, das trostlos (traurig) 
macht; denn mit Ihm kann man verbunden bleiben (Freude) und doch Schwierig- 
keiten (Trauer) erfahren; auch das Bittere kann mit dem Herrn süß werden. 

Evangelischer Vorzug: Wenn man in dieser Weise gleichmütig geworden ist, soll 
man noch einen Schritt weitergehen und das bejahen, was Jesus selbst bevorzugt 
hat; man - so sagt Ignatius - soll sich Armut und Demut vor Augen stellen. Die 
Seele der Entscheidung für einen bestimmten Weg ist ja die Entscheidung für eine 
bestimmte Gesinnung, von der unsere Entscheidung geprägt sein sollte; diese Ge- 
sinnung aber soll die Jesu sein: •Ihr sollt so gesinnt sein wie Christus". Man soll 
sich vom Evangelium so umformen lassen, daß man die Aspekte der Wahlmög- 
lichkeiten mehr beachtet, die der menschlichen Veranlagung weniger anziehend 
erscheinen: dienen, gehorchen, Verborgenheit, Demut, Armut. Denn diesen Weg 
ist Er gegangen. Diesen Weg will Er aufs neue in jeder Entscheidung Seiner Jün- 
ger gehen. •Ohne diese Identifikation" mit dem erniedrigten Jesus •verflacht 
die Gotteserfahrung zu einer allgemein religiösen Erfahrung"1. Manchmal ent- 
scheiden sich Menschen aufgrund von Erfahrungen, wie: .darin habe ich Frieden 
gefunden' oder ,beim Gedanken an diese Entscheidung kam Ruhe über mich' oder 
,ich fühlte mich dazu gedrängt' usw. Solche Gefühle sagen noch nichts über den 

1 P. Penning de Vries, Onderscheiding der geesten, Patmos Antwerpen, S. 18. 



Einübung und Weisung 300 

Willen Gottes aus. Ob Ruhe, Frieden und Drängen christlich sind, läßt sich erst 
daran erkennen, daß ihre Erfahrung andauert, auch wenn die Entscheidung dem 
eigenen Triebverlangen widerspricht. 

Das heißt keineswegs, daß man sich für das entscheiden muß, was einem am 
meisten querliegt. Nein, denn auch dann würde man die Entscheidung wieder 
eigenmächtig bestimmen. Die Norm wäre dann nicht mehr das, was Er will, son- 
dern das, was der menschlichen Veranlagung entgegensteht. Bei einer guten Ent- 
scheidung muß man abwarten, was Er für mich auswählt. Verlangt wird nicht, 
daß man den eigenen Geschmack aufgibt, sondern den Eigenwillen. 

Erfahrung des Geistes: Wie weiß man nun, was Er will? Wenn jemand gleich- 
mütig geworden ist und sich in die christliche Vorliebe für Armut und Niedrigkeit 
hineinmeditiert hat, dann muß er darauf achten, ob er nach dem Gebet über eine 
der Wahlmöglichkeiten eine größere Liebe für Christus und eine intensivere 
Geisterfahrung erspürt. Diese Richtung, in die hinein die tieferen Geisterfahrun- 
gen schwingen, ist zweifellos die Richtung, in die Gott jemand führen will. Um 
dies zu spüren, soll der Meditierende über die Meditation reflektieren. 

Wer sich so entscheidet, dessen Entscheidung ist nicht nur frei und also ganz 
und gar von ihm selbst, sondern er gehört darin auch Christus an, denn er hat 
durch seine Liebe zu Christus diese Entscheidung gefunden. 

Der Unterschied zwischen der Erfahrung von Friede und Trost, worin ein 
Mensch seinen eigenen Antrieben nachspürt, und der Erfahrung von Friede und 
Trost, worin ein Mensch sich dem Herrn angleicht, wird in dieser wichtigen Ak- 
zentsetzung auf •Kreuzesnachfolge" deutlich. Durch sie nämlich wird der Mensch 
endgültig aus dem Kreisen um sich selbst herausgerissen und auf Jesus gelenkt. 
Durch sie nämlich wird die Verwechslung vermieden, die zwischen einem Ruhe- 
Gefühl in sich selber und Friedens-Erfahrung, die auf Jesus schaut, geschehen 
kann. 

Reflexion 

Nach der Betrachtung soll man eine Bestandsaufnahme oder einen Rückblick an- 
stellen, die sogenannte Reflexion. Das geschieht am besten an Hand der folgen- 
den Fragen: 
1. Wo war ich, als ich nicht bei Ihm war? (Innere Störungen während des vorauf- 

gegangenen Gebetes) 
2. Wann war ich wohl bei Ihm? (Gedanken, Worte, Gesten, Haltung) 
3. Was fühle ich nun, nach dem Gebet, für Ihn? 

Zur ersten Frage: Wenn man sich sagen muß, zu Zeiten, wo ich nicht bei Ihm war, 
befand ich mich in Auseinandersetzung mit den Schwierigkeiten, die mich aus 
der betreffenden Entscheidungsmöglichkeit anschauten; ich wurde abwechselnd 
mutlos und rebellisch, - dann wäre das ein Zeichen dafür, daß ich offenbar noch 
nicht gleichmütig, •indifferent", geworden bin. Meine eigene Innerlichkeit ist noch 
nicht in Einklang mit der Wirklichkeit Jesu gebracht worden. 

Innere Störungen zeigen immer, was dem Leben mit Ihm im Wege steht und 
was noch nicht in das Verhältnis zu Ihm integriert worden ist. Sie zeigen also auf, 



Einübung und Weisung 301 

wo jemand sein Leben noch aus eigener Hand, unabhängig vom Willen Gottes, be- 
stimmen möchte. 

Man sollte immer wieder darauf zurückkommen und versuchen, ob man sich 
nicht noch näher zum Willen Gottes in Jesus hinbewegen kann. 

Die zweite Frage läßt mich entdecken, wann ich mich in seiner Nähe befand. Orte 
und Möglichkeiten werden aufindig gemacht, an denen ein Funke überspringt, 
an denen Er bei mir angekommen ist, wo Er bei mir die größten Chancen hat. 

Es könnte den Anschein haben, als wolle man hiermit das Geheimnis von Got- 
tes Wirken und Wesen ergründen und erklären. Aber man erklärt in der Re- 
flexion nicht das Geheimnis, sondern den Eindruck, den es in mir hinterlassen hat. 
Man deutet und legt nicht Gottes Geheimnis aus, sondern stellt nur die Spuren 
in der eigenen Erfahrung fest. Dabei sollte man wissen, daß das Gebet immer 
größer ist als das, was man davon aufschreibt und reflektiert. Das gilt auch für 
die Zerstreuungen. Woran man sich erinnert, ist nur die Spitze eines Eisbergs. Die 
Tiefe der inneren Auflehnung bleibt unseren Augen gewöhnlich verborgen. Aber 
auch die Tiefe der Gnade Gottes entzieht sich dem menschlichen Wahrnehmungs- 
vermögen. Ähnliches gilt ja auch für den gewöhnlichen zwischenmenschlichen 
Kontakt. Er selbst ist mehr als die Worte, Gedanken und Gefühle über Ihn, viel 
mehr als alles, was man darüber sagen kann. Mit diesem zweiten Punkt wird also 
nicht die Gnade Gottes in uns analysiert, sondern nur das, was man davon bewußt 
erfahren und wessen man sich nach dem Gebet noch reflex erinnern kann, in Er- 
innerung gerufen. 

Die dritte Frage geht der anhaltenden Wirkung nach, die das Gebet in mir zu- 
rückgelassen hat. Daß das Gebet eine Wirklichkeit ist und etwas bewirkt, kann 
man an dem Geschehen während des Gebetes erkennen, dem die zweite Frage 
nachgeht. Deutlicher noch kann man das spüren an den Wirkungen des Gebetes 
nach dem Ablauf der Gebetszeit: an der Ausrichtung des Lebens, am Wachsen in 
der Erkenntnis, in Selbstverleugnung, im Freisein für die Menschen und für Gott, 
in Demut, Sanftmut und Geduld. 

Dies ist für die Wahl ausschlaggebend, denn erkennen, was Gott mit meinem 
Leben will, kann man nicht aufgrund flüchtiger Erfahrungen von Trost und 
Trostlosigkeit im Gebet, sondern aufgrund dessen, was die Konfrontation mit 
dem Evangelium in jemand bewirkt hat und welche Konsequenzen sich ergeben. 
Diese Reflexion beschäftigt sich nicht mit der eigentlichen Meditation, sondern 
will wissen: wie bin ich nun, in diesem Augenblick? Während man betet, beein- 
flußt man auch seine Gefühle. Solche Gefühle kommen auch auf, wenn man z. B. 
an eine Person denkt, die man nicht ausstehen kann, oder wenn man seine eigene 
Ohnmacht spürt. Es sind Gefühle, die man selbst mehr oder weniger in der 
Hand hat. Aber wenn man das Geschehen des Evangeliums betrachtet, ereignet 
sich etwas in einer Tiefe, die einem nicht unmittelbar zugänglich ist. Man nimmt 
also aus dem Gebet etwas mit ins Leben, das man nicht auf Anhieb völlig durch- 
schaut. Es kann z. B. vorkommen, daß jemand während der Meditation den Ein- 
druck hat, sehr gut zu beten, aber nach dem Gebet eine gewisse Unruhe oder Kälte 
zurückgeblieben sind. Offensichtlich hat er sich in der Tiefe doch nicht wirklich 



Einübung und Weisung 302 

hingegeben. Es kann auch sein, daß das Gebet selbst sehr schwierig war, und 
daß man dennoch in der Tiefe zu einer größeren Verbundenheit mit Ihm gewach- 
sen ist. 

Darauf also richtet sich der dritte Gang der Reflexion - auf diese tiefer lie- 
genden •Erfahrungen", die man nicht ganz in der Hand hat: ,Was fühle ich nun 
für Ihn?' Das ist etwas, was man selbst nicht machen kann, das aber den eigent- 
lichen Angelpunkt ausmacht. 

Unterscheidung der Gefühle: Die Gefühle während des Gebetes sind in die- 
ser Hinsicht weniger verläßlich als die Tiefenerfahrung, die sich auch nach dem 
Gebet auswirken, die Tieferes aufdecken. Sie bleiben auch im Alltag, wenn die 
Gedanken einen anderen Weg gehen und sich nicht ausdrücklich mit Ihm be- 
schäftigen können. Diese Gefühle sind so tief verwurzelt, daß sie selbst unange- 
nehmen Erfahrungen mit Menschen und Dingen standhalten. Im Innersten wird 
man von •Seinem" Frieden bewahrt. Es sind ja keine nur psychischen Gefühle. 
Solche bleiben abhängig von der Situation; psychische Gefühle des Friedens und 
der Ruhe stehen in Korrelation zu friedlichen, ruhigen äußeren Umständen. 

Die •Gefühle" aber, die Er in uns hervorbringt, sind •geistlich", werden be- 
wirkt durch den Heiligen Geist. Es ist ein Friede, der auch im friedlosen Zustand 
bewahrt bleibt, eine Ruhe, die standhält in Unruhe und Verwirrung. Diese •geist- 
lichen" Gefühle sollen die Wahl zur Entscheidung bringen. 

Ein Unterscheidungsmerkmal zwischen rein psychologischen und •geistlichen" 
Gefühlen besteht darin, daß es dem geistlichen Menschen um Ihn geht, daß es 
nicht ein Gefühl in sich, sondern ein Gefühl für Ihn bedeutet. Das greift tiefer in 
die Person hinein als die gewöhnlichen, psychischen Erfahrungen; das hat mit 
Entscheidung und Ganzheit und Glaube zu tun. 

Die Entscheidung also für die eine oder die andere Wahlmöglichkeit wird aus 
dem genommen, was man in der einen oder anderen Wahlmöglichkeit für 
Ihn fühlt, nicht aber, was sich alles an psychologischen Erlebnissen im Menschen 
ereignet. 

Das Ziel also dieses •Betens in zwei Richtungen" ist, daß ich das, was Gott mit 
mir möchte, erfahre. Die Unterscheidung der Geister stützt sich auf das Finden 
von Friede und Freude, die der Geist schenkt, ein so großer Friede und eine so 
große Freude in einer der Lebensmöglichkeiten, daß man überzeugt ist: hier finde 
ich Ihn mehr, das will Er von mir. 

Verhält es sich damit nicht wie mit einem Koch, der wissen möchte, was sein 
Herr am liebsten mag? Wenn er nur eine Schüssel auftischt, kann er es nicht fest- 
stellen. Tischt er jedoch zwei Schüsseln auf, dann erfährt er, welche die Lieb- 
lingsspeise seines Herrn ist; er sieht dann, was sein Herr möchte. 

Vergleichen beider Erfahrungen 

Beten ,in zwei Richtungen' beruht auf einem Zusammenspiel von Verstand und 
Gefühl, wobei beide, Verstand und Gefühl, ganz integriert werden. Zuerst be- 
trachtet man das Evangelium, und im Betrachten steht Er lebend vor einem. Das 
ist nicht nur Gefühl und nicht nur Verstand, sondern eine ganzheitliche, mensch- 



Einübung und Weismig 303 

liehe Begegnung. In der Begegnung steht Jesus vor uns als vor den Menschen, die 
wir sind, mit Verstand und Gefühl. Wenn man nach der Meditation aufgeschrie- 
ben hat, was das Evangelium an Eindrücken von Ihm hinterläßt, die eine tie- 
fere Verbundenheit mit ihm dokumentieren, dann ist nochmals der Verstand an- 
gefordert, der nüchtern vergleicht, in welcher Wahlmöglichkeit man am meisten 
von Ihm berührt wurde, oder anders gesagt: welche Wahlmöglichkeit uns am mei- 
sten dazu befähigte, unser totales Bezogensein auf Ihn zu verstärken und zu 
steigern. 

Nachtrag 

Diese Art des Betens und des Sich-Entscheidens wird einigen künstlich erscheinen. 
Sie macht aber nur bewußt, was jeder Christ immer spontan und unbewußt tut, 
wenn er eine verantwortliche Entscheidung trifft. Spontan versetzt er sich jeweils 
in eine der beiden Möglichkeiten, zwischen denen er innerlich geteilt (,in zwei') 
ist, um sich einmal in die eine, dann wieder in die andere Richtung hineinzu- 
fühlen, um festzustellen, wo seine Grund-Entscheidung für Christus am meisten 
zu ihrem Recht kommt. Dieser spontane Prozeß, in zwei Richtungen zu denken- 
beten-fühlen, kann schnell zur Entscheidung kommen. Dann hätte die oben be- 
schriebene Methode des Entscheidens nicht viel Sinn. Manchmal aber macht dieses 
Entscheiden Mühe und kommt kaum zum Ziel; dann kann es sinnvoll sein, be- 
wußter und systematischer vorzugehen, damit die Gefühle gereinigt und geord- 
net oder wenigstens in ihrer Ambivalenz erkannt werden. 

Auch im Leben der Kirche haben Elemente dieser Entscheidungsfmdung Bür- 
gerrecht erhalten. Bei jedem Heiligsprechungsprozeß wird dem .Advocatus dia- 
boli' (Teufelsadvokat) eine •entscheidende" Rolle eingeräumt. Er zwingt den 
Richter ,in zwei Richtungen' zu denken. Auch bei jeder Ernennung eines neuen 
Bischofs findet in Rom ein Prozeß statt zwischen einem dazu ernannten Befür- 
worter und einem Gegner, die die Aufgabe haben, die Bewerbung eines bestimm- 
ten Priesters zu verteidigen bzw. anzufechten. Durch diesen ,künstlichen' Eingriff 
zwingt sich die römische Kongregation, das Für und Wider des Bischofskandida- 
ten zu durchdenken. 

Daß auch der Einzelchrist von Ignatius von Loyola aufgefordert wird, sich in 
einen ähnlichen Prozeß des Für und Wider hineinzumeditieren, sollte uns darauf 
aufmerksam machen, worum es geht: Um das Schicksal der Menschen und damit: 
Um den heiligen Willen Gottes, den der Psalmist •höher schätzt als Gold und 
Juwelen", der •wohlschmeckender ist als Honig" (Ps 19). 

Jan Bots SJ 




