
BUCHBESPRECHUNGEN 

Mystik 
Neuner, Peter: Religion zwischen Kir- 
che und Mystik. Friedrich von Hügel 
und der Modernismus. Frankfurt/M., 
Verlag Josef Knecht 1977. 158 S., Pb. 

DM 19,80. 

Baron Friedrich von Hügel (1852-1925), 
der als Deutscher von Geburt und Sprache 
die wichtigsten Jahre seines Lebens in Eng- 
land verbrachte und zu europäischer Be- 
deutung erwuchs, gilt vielen als •Papst des 
Modernismus", d. h. jener inner- und 
außerkirchlichen Bewegung, die um die 
Jahrhundertwende eine Versöhnung von 
traditionellem christlichen Glauben und 
moderner Wissenschaft versuchte. Heute ist 
man sich darin einig, daß in diesem Moder- 
nismus widerstrebende Kräfte im Spiel wa- 
ren - von der Kirche weg- und zu einer 
heutigen Kirche hin-führend. Vor jedem 
Urteilen über einen Vertreter des Moder- 
nismus ist erst hinzuschauen, wo dieser 
•Modernist" seinen Standpunkt hatte. 

Vorliegende gut lesbare Studie (Neben- 
produkt einer wissenschaftlichen Arbeit) 
geht dem Leben von Hügels entlang, knüpft 
aber daran die Behandlung der grundle- 
genden Fragen an. Diese lassen sich fast 
alle unter das Begriffspaar: Glaube und 
Erfahrung unterordnen. Baron von Hügel 
versuchte von der Erfahrung und der Er- 
fahrungs-Erwartung des modernen Men- 
schen her den christlichen Glauben zu ver- 
stehen. Besonders für sein Spätwerk zeigt 
Neuner, daß an seiner Rechtgläubigkeit 
nicht zu zweifeln ist: Je tiefer die religiöse 
Erfahrung des Menschen sich ihrer bewußt 
wird, um so klarer muß in dieser •Imma- 
nenz" aufleuchten, daß Gott der •Andere", 
der •Transzendente", der •Gegenüberste- 
hende" ist. v. Hügel selbst versuchte 
zwischen den Fronten zu vermitteln; ver- 
geblich, wie die Geschichte der Verurtei- 
lung und des Abfalls der Modernisten 
zeigt. 

Aber was an Fragen damals unerledigt 
blieb, ist in den siebziger Jahren von neu- 

em zum Brennpunkt der Diskussion gewor- 
den. Für die Leser unserer Zeitschrift ist 
wichtig, daß v. Hügel die Synthese auf spi- 
rituellem Gebiet suchte, also dort, wo der 
Glaube zur Erfahrung wird. Sein Haupt- 
werk ist das zweibändige Buch über die 
Mystik Katharinas von Genua. Sein Weg 
zur Synthese des Christentums (Hervorhe- 
bung des Personalen innerhalb der Erfah- 
rung, der Dreifaltigkeit in der Gottesbe- 
gegnung, des gleichzeitigen Wachsens von 
Immanenz-Erfahrung und Transzendenz- 
Verwiesenheit, der Spannung zwischen Ge- 
wissen und Kirchlichkeit) ist in vielem 
auch heute noch vorbildlich. Sicher aber 
ist sein Leben vorbildlidi, wie auch sein 
mit-leidendes Ringen um die Freunde am 
Rand der Kirche und seine oft schmerzvolle 
Treue zur Kirchlichkeit in allen Schwierig- 
keiten. /. Sudbrack SJ 

Ghazzali, Ahmad: Gedanken über die 
Liebe. Nach der Edition von Helmut 
Ritter aus dem Persischen übertragen 
von Gisela Wendt. (Castrum Peregrini 
GXXXI) Amsterdam, Castrum Pere- 
grini Presse 1978,107 S., geb. DM 30,-. 

Man spricht nicht gern von •Geschenk"; 
aber hier sollte es gewagt werden. Die 
Übersetzung dieser kleinen Schrift des be- 
kannten islamischen Mystikers ist eine 
wertvolle Bereicherung des nicht immer 
qualitätvollen Büchermarktes an Medita- 
tion und Mystik. Ghazzali lebte unter dem 
Kalifat der Abbasiden und starb 1126 in 
Kaswin. Ein guter Freund hatte ihn gebe- 
ten, •Gedanken" oder •Einfälle" über die 
Gotteserfahrung niederzuschreiben. Sie ge- 
hören zur Welt des Sufismus. Es sind 75 
kürzere (oft nur wenige Zeilen; einige Male 
bis zu vier Seiten) Ausführungen, die alle 
um die •Liebe" kreisen. Eine wissende und 
feinsinnige Einleitung führt in die Welt 
des Mystikers ein. 

Ghazzalis Mystik ist eine Liebesmystik, 
die immer wieder von Einheit spricht, aber 



Buchbesprechungen 313 

dann diese •Einheit" aufbricht zum Gegen- 
über von Liebendem und Geliebtem: 
•Durch sich selbst zu existieren, gehört zur 
Unreife des Liebesanfangs. Sobald man 
sich - auf dem Weg der Reife - nicht mehr 
selbst gehört, sich von sich distanziert, er- 
reicht man den Geliebten und erreicht zu- 
gleich - mit ihm und durch ihn - wiederum 
sich selbst". 

Die Übersetzung scheint nicht für den 
Spezialisten, sondern für den Liebhaber 
gemacht zu sein. Deshalb bemüht sich die 
Übersetzerin, auch die ständig wiederkeh- 
rende Poesie poetisch zu übersetzen. Einige 
Erklärungen in und unter dem Text hin- 
dern den Fluß der Sprache nicht. Das Lesen 
der Übersetzung aber erfordert einige 
Mühe, wobei dem Unkundigen nicht klar 
wird, ob die Verständnisschwierigkeiten 
vom Original oder von der Übersetzung 
herrühren. Der Spezialist wird in •Gedan- 
ken", wo (wie in LVIII) nur auf ein un- 
übertragbares Wortspiel verwiesen wird, 
tiefer eindringen wollen. Aber der Leser, 
besonders der christliche, sollte erfreut sein, 
hier einer nicht-christlichen Gotteserfah- 
rung zu begegnen, die zur christlichen 
Mystik zumindest offen steht, wenn nicht 
gar mitten hineinragt. Mir scheint dieses 
Zeugnis sprachlich, sicher aber inhaltlich, 
weit über dem meisten zu stehen, was an 
ostasiatischer •Mystik" den Markt über- 
schwemmt. Vielleicht können die •Gedan- 
ken über die Liebe" Ahmad Ghazzalis auch 
zur Unterscheidung der wahrhaft christlich- 
theistischen Gotteserfahrung beitragen. Auf 
jeden Fall ist es ein wertvolles Geschenk 
für die, die echte Gotteserfahrung suchen. 

/. Sudbrack SJ 

Mallory, Marilyn May: Christian My- 
sticism: Transcending Techniques. A 
Theological Reflection on the Empiri- 
cal Testing of the Teaching of St. John 
of the Cross. Assen, The Netherlands, 
Van Gorcum & Comp. 1977, XIX/300 
S., Pb. Dfl, 59,50. 

Der deutsche Titel könnte lauten: Christ- 
liche Mystik und die Techniken der Be- 
wußtseinserweiterung - ein aktuelles 
Thema. Der Untertitel verspricht noch 
mehr: Eine theologische Reflexion anhand 
empirischer Testreihen über die Lehre des 

hl. Johannes vom Kreuz. Die Testpersonen 
waren 54 Mitglieder der holländisch-flämi- 
schen Unbeschuhten Karmeliten (aus insge- 
samt etwa 400). Die Tests selbst bestanden 
einmal aus detaillierten Fragebogen (über 
Gebetserfahrung; über die Beziehung zu 
Texten des Johannes vom Kreuz; über psy- 
chologische, kulturelle und persönliche Hin- 
tergründe). Erklärtes Ziel war dabei auch 
die Frage, ob die unbezweif elbar dualistische 
Philosophie des Johannes vom Kreuz in- 
tegrierender Bestandteil seiner mystischen 
Erfahrung und der seiner Schüler sei, was 
eindeutig verneint wird. Die zweite Ver- 
suchsreihe bestand aus elektro-enzephalo- 
graphischen (EEG) Tests, also aus Messung 
von Gehirnströmen während der Kontem- 
plation. •Springender Punkt war die Hy- 
pothese, daß die christliche Kontemplation 
dieselben EEG-Ergebnisse zeitigt wie ver- 
gleichbare östliche Traditionen, z. B. des 
Soto-Zen. Und dies deshalb, weil doch 
wohl beide kontemplative Traditionen 
auf den gleichen somatisch-nervlichen Vor- 
aussetzungen aufbauen" (91). All dies wird 
genau beschrieben, tabellarisch belegt und 
ausgewertet. 

Es gibt zwei Phasen in der kontempla- 
tiven Konzentration. •In der ersten erreicht 
der Mensch innere Ruhe und Samm- 
lung ... In der christlichen Spiritualität 
mangelt es hier wohl an Techniken, die das 
Nervensystem mittels Abbau von Ängst- 
lichkeit und Aufbau von Absicherungsbar- 
rieren stärken . . . Die zweite, emotionale 
Phase wird durch die erste ermöglicht, in 
der das emotionale Strebevermögen (von 
Ablenkungen) befreit wurde. Durch Absi- 
cherung gegen die kortikale (Rückenmarks-) 
Aktivität (besonders der Ideenproduktion 
und der Sprache) sind die Gefühle gleich- 
sam ungebunden. Das ist also der Mecha- 
nismus der sogenannten via negativa. Die 
Versuchspersonen dieser zweiten Phase ten- 
dieren zur Extraversion, zur Auskehr aus 
der eigenen Innerlichkeit" (107). In die- 
ser zweiten Phase liegt das Schwergewicht 
der christlichen Mystik. W'ährend die eben- 
falls analysierten östlichen Methoden dazu 
neigen, in der ersten Phase stehen zu blei- 
ben, hat die christliche Kontemplation 
einen Nachholbedarf an methodischen Hil- 
fen für die erste Phase. 

In den weiteren Kapiteln geht die Auto- 
rin nun den theologischen Implikationen 



Buchbesprechungen 314 

nach. Die Leibfeindlichkeit innerhalb der 
christlichen Mystik, die aus einem dualisti- 
schen Denkansatz stammt, wird auf ihr 
eigentliches Erfahrungszentrum zurückge- 
führt. •Die eigentliche Absicht Johannes' 
vom Kreuz (vgl. DN 1, 8, 3) liegt in der 
Hilfe für diejenigen, die einige Fortschrit- 
te mit Hilfe meditativer Techniken gemacht 
haben, aber dann stehen blieben. Seine 
Anti-Technik möchte ihnen dadurch wei- 
terhelfen, daß sie lehrt, nun alle Techni- 
ken hinter sich zu lassen" (150). Das ist 
der Übergang von der ersten zur zweiten 
Phase, der - ähnlich wie die Konzentra- 
tionsübungen der ersten Phase - in einer 
negativen, leibfeindlichen Sprache be- 
schrieben wird; aber der Sinn ist, die to- 
tale Liebesfähigkeit des Menschen (die 
jenseits aller Technik liegt) auf Gott hin 
freizulegen. Und hier entpuppt sich die 
christliche Mystik als viel stärker leib- und 
auch erotisch-orientiert als die vergleich- 
baren östlichen Traditionen. •Die christli- 
che Lehre von der Auferstehung des Lei- 
bes ist die logische Folgerung aus der Erlö- 
sung des affektiven Lebens, aus der Befrei- 
ung der verfremdeten Erotik; dorthin zielt 
die christliche Mystik. Die Möglichkeiten, 
die sich aus der Gleichgestaltung mit 
dem auferstandenen Christus ergeben, wer- 
denweiter untersucht: es sind Möglichkeiten, 
die jenseits der östlichen Traditionen lie- 
gen, die aber zentral zur christlichen Mystik 
gehören. Und man darf aus dieser Re- 
flexion über die Rolle des Leibes im Gebet 
schließen, daß die Erotik innerhalb der 
Liebesmystik keine Sublimation oder Pro- 
jektion eines sexuellen Begehrens ist, son- 
dern eine erlebte Teilhabe an der göttli- 
chen Erotik, der Liebe zu Gott" (219). 

Ein Buch, das so vieles vereint: psycho- 
logische und EEG-Experimente, historische 
Untersuchungen und theologische Reflexio- 
nen - wobei alles über das begrifflich kaum 
zu fassende Sachgebiet der Gotteserfah- 
rung geht -, ist an vielen Punkten angreif- 
bar. Ob man hier überhaupt •experimen- 
tieren" kann und darf? Ob die experimen- 
telle Basis breit genug ist? Ob die ge- 
schichtlichen Untersuchungen nicht zu un- 
differenziert sind? (Ps. Dionysius ist eher 
ein Gelehrter als ein Erfahrener!) Ob nicht 
an manchen Stellen Frauen-emanzipatori- 
sche Elemente den Gedankengang bestim- 
men? Aber die Unbekümmertheit, mit der 

die Autorin an die Fragen herangeht, ihr 
weiter Horizont und auch ihr Mut, zu fra- 
gen und zu sehen, machen das Buch zu einer 
anregenden und wertvollen Hilfe inner- 
halb der Diskussion um Gottes-Erfahrung, 
Meditation und Mystik. Und die Grund- 
aussage scheint mir zu stimmen: a) christ- 
liche Gotteserfahrung hat von östlichen 
Methoden zu lernen - gerade was die leib- 
liche, ganzheitliche Komponente angeht; 
b) aber während die östlichen Methoden 
in der Gefahr stehen, bei dieser Leib- und 
Selbst-Erfahrung stehen zu bleiben, wagt 
die christliche Mystik den alles entschei- 
denden Schritt darüber hinaus, den lie- 
benden, ganzheitlichen Überstieg zum Du 
Gottes. /. Sudbrack SJ 

Bobhan, Ulrich: Gott - Mensch - Welt 
in der Sicht Teresas von Avila. Frank- 
furt/M. - Bern - Las Vegas, Peter Lang 
Verlag 1978. XVI/420 S. (Europäische 
Hochschulschriften, Reihe XXIII 
•Theologie", Bd. 101). Brosch. sfr. 76,-. 

Vorliegende Würzburger Dissertation ver- 
dient einen Leserkreis weit über diejenigen 
hinaus, die an der Person der spanischen 
Kirchenlehrerin der Mystik interessiert 
sind. Über Teresa selbst wird nach dem 
heutigen Stand der Forschung in vorbild- 
licher Genauigkeit das Wissenswerte zu- 
sammengetragen und synthetisiert (2. Teil, 
127-170). Der vorbereitende 1. Teil (17- 
126) versucht ihre Umwelt zu charakteri- 
sieren; es ist verständlich, daß in die 
grundsätzlich wohl richtig gezeichneten Li- 
nien (wichtig: Teresa als Conversa, ihr 
Großvater war ein jüdischer Konvertit; 
und: Die Stellung der Frau) noch einige Zü- 
ge genauer einzutragen wären. So zur dialo- 
gischen Mystik; oder zur Frage, ob die 
Trennungslinie zwischen der Häresie der 
Alumbrados und der Orthodoxie nicht im- 
mer noch zu scharf gezogen ist. In Teresa 
und Gott (3. Teil, 171-222) wird ihre dia- 
logische Mystik (Freundschaft mit Gott) 
herausgearbeitet, die sich immer stärker als 
durch und durch kirchenbezogen entfalte- 
te. Bei Teresas Verhalten zu den Menschen 
(4. Teil, 223-332) hätte man auch gerne ihr 
Verhalten zu Johannes vom Kreuz oder Hie- 
ronymus Gracian monographisch darge- 
stellt gesehen; aber die gründlichen Einzel- 
untersuchungen zeigen  zur  Genüge,  daß 



Buchbesprechungen 315 

Teresa ein Genie der Freundschaft und der 
Menschenbehandlung war. Aus alledem 
wird es klar, daß Teresa und die Welt (5. 
Teil, 333-395) ganz und gar nicht mit den 
herkömmlichen Klischees der weltflüchti- 
gen, hinter Mauern und Gittern verborge- 
nen Klosterfrau zu begreifen ist. 

Im historischen Bereich wird man nicht 
nur in Deutschland diese Arbeit als einen 
Abschluß bisheriger Forschungsarbeit und 
eine Basis für kommende Untersuchungen 
bewerten. Mit dieser Gründlichkeit hängt 
zusammen, daß manches überaus ausführ- 
lich und ins einzelne gehend behandelt 
wird. Doch darüber hinaus führt Dobhans 
Untersuchung in zwei moderne Fragestel- 
lungen ein: a) Die christliche Gotteser- 
fahrung ist auf dem absoluten Gipfel, den 

Teresa markierte, eine Erfahrung der Be- 
gegnung und nicht der Verschmelzung. 
Das Zeugnis Teresas wiegt so stark, daß 
manches unbedarfte Liebäugeln mit ande- 
ren Vorstellungen von •Mystik" im christ- 
lichen Bereich nicht mehr möglich sein 
sollte, b) Die Emanzipationsbemühungen 
der Teresa sind zweifelsohne von der heu- 
tigen karmelitischen Praxis (der Frauen- 
klöster) noch nicht eingeholt worden. Die 
Frage nach •Frau in der Kirche" ist auch 
für heute unüberhörbar gestellt. 

Mit diesen beiden durchgängigen Akzen- 
ten scheint uns P. Dobhan der heutigen 
Spiritualität einen noch größeren Dienst er- 
wiesen zu haben als mit der genauen Dar- 
stellung von Teresas Leben und Lehre. 

/. Sndbrack SJ 

Mönchtum und Ordensleben 

Nouwen, Henri J. M.: Ich hörte auf die 
Stille. Sieben Monate im Trappisten- 
kloster. Freiburg-Basel-Wien, Herder 
1978. 205 S., kart., DM 19,80. 

Der Autor, ein holländischer Priester, Do- 
zent an der Yale Divinity School in New 
Haven, USA (Conn.) hatte sich für sieben 
Monate in ein Trappistenkloster (Genesee, 
NY) zurückgezogen, um sein Leben und 
seine Arbeit neu zu überdenken, sich in der 
Einsamkeit mit der eigenen Tiefe zu kon- 
frontieren und zugleich auf Gottes Stimme 
und Ruf zu horchen. Er schloß sich dabei 
nicht nur dem Tagesrhythmus, sondern auch 
dem Leben, dem Gebet und der Arbeit der 
Mönche an, lebte sozusagen ganz wie einer 
von ihnen und wurde auch von den Mön- 
chen ganz in ihre Gemeinschaft aufgenom- 
men. Der Abt selbst war während dieser 
Zeit sein geistlicher Vater; mit ihm konnte 
er immer wieder seine Situation, die Erfah- 
rungen, die er machte, und die Fragen, die 
ihm kamen, besprechen; von ihm erhielt er 
Rat und Weisung. 

Das vorliegende Buch enthält die Tage- 
buchaufzeichnungen Nouwens während 
seines monastischen Experiments. Sie wur- 
den sehr spontan und mit großer Offen- 
heit, was die eigenen inneren Zustände, 
Erlebnisse, Beobachtungen und Reaktionen 
betrifft, niedergeschrieben und sind hinter- 

her nur wenig überarbeitet worden. So 
kann man an Hand der täglichen Notizen 
den Weg mitverfolgen, den der Autor in 
seinem bisweilen harten, aber im tiefsten 
beglückenden, weil reinigenden und Gott 
näherbringenden Experiment zurückgelegt 
hat. Dabei nimmt man auch am Tageslauf 
der Mönche teil, erfährt etwas von ihrer 
Berufung und wie sie gelebt wird. 

In einem Nachwort zieht der Autor Bi- 
lanz und macht die ernüchternde Feststel- 
lung, daß er trotz tiefer Erfahrungen, neu- 
er Einsichten, besserer Selbsterkenntnis, 
trotz des ihm geschenkten Friedens und der 
gewonnenen Übereinstimmung mit sich 
selbst, kein neuer Mensch geworden sei und 
er sich mit seinen Lebensproblemen weiter 
herumzuschlagen habe. War das Experi- 
ment deshalb umsonst? Nach seiner Mei- 
nung keineswegs. Im Gegenteil: er möchte 
es nicht missen; es wird ihm immer eine 
wesentliche Hilfe sein. Aber es bleibt die 
Erkenntnis, und sie ist ihm ganz wesent- 
lich -, daß man nicht durch eigene An- 
strengungen heilig werde; Wandlung im 
Sinne evangelischer Vollkommenheit sei 
vielmehr in allen Phasen zunächst Ge- 
schenk der Gnade; der Glaubende solle sich 
darum stets dessen bewußt bleiben, daß er 
bis zum Ende auf dem Wege sei. •Mitten 
in all meinen Zwängen, Illusionen und 
Einbildungen,   die   geblieben   sind,   wird 



Buchbesprechungen 316 

mir diese Erinnerung immer gegenwärtig 
sein, um falsche Träume zu verscheuchen 
und mir Hinweise für den richtigen Weg 
zu geben". Das letzte Wort seines Tage- 
buchs lautet: •Gott sei Dank, daß ich hier 
gewesen bin". 

Man liest das sehr gut übersetzte Buch, 
dem der Prior von Mariawald, Bernardin 
Schellenberger, ein Vorwort vorangestellt 
hat, gern und mit Gewinn.       F. Wulf SJ 

Merton, Thomas: 1. Meditation im 
Regen. Heimbach (Eifel), Abtei Maria- 
wald 1977. 16 S. Brosch. DM 3,-. 2. 
Mönch zwischen gestern und morgen. 
Frankfurt/M., Verlag Gerhard Kaffke 
1977. 48 S. (Schriftenreihe zur Medita- 
tion Nr. 25) Brosch. DM 5,80. 

Die beiden Kleinschriften spiegeln einige 
der vielfältigen Fazetten vom Geist ihres 
Autors. 

1. Die •Meditation im Regen" beginnt 
besinnlich: Natur, Schweigen, Fest, Wald. 
Mit dem seltsamen Thoreau (dessen Na- 
turschwärmerei scheiterte und den man in 
Deutschland jetzt überflüssigerweise popu- 
larisieren will) kommt Sentimentalität in 
die Musikalität des Textes. Zurück zur 
Natur? Doch Merton ist kein Schwärmer. 
Es geht um den Menschen, um dessen In- 
nerlichkeit. Und nun entpuppt sich der 
Natur-•Schwärmer" als ein Gelehrter und 
als ein scharfsichtiger Zeit-Diagnostiker. 
Der alte Mönch Philoxenos, der moderne 
Theaterdichter Ionesco und über beiden 
Christus. Sind wir nicht alle auf dem 
Wege, Nashörner zu werden, •Gefangene 
des Bedarfs", •Sklaven", Roboter"? •Wer 
keinen Sinn für den Nutzen des Nutzlosen 
und die Nutzlosigkeit des Nützlichen 
hat . . ." Die Werte des Nutzlosen scheinen 
auf, der Einsamkeit, der Stille, des •Ein- 
fachen-Daseins". Der Regen hört langsam 
auf. •Jetzt beginnen die Wachteln in den 
feuchten Büschen zart zu pfeifen. Ihr Laut 
ist absolut nutzlos, und ebenso die Freude, 
die ich daran habe. Ich würde nichts lieber 
hören . . .". Kann man das •kontemplative 
Leben" schöner beschreiben? 

2. Der Möndi zwischen gestern und mor- 
gen" entstammt einem Sammelband, von 
dessen Aufsätzen der erste •Problems and 
Prospects"  mit seiner harten Kritik noch 

mehr verdient, übersetzt zu werden als 
vorliegender mit dem Original-Titel •Re- 
newal and Discipline". Die Übersetzung 
ist genau und etwas zu sachlich. Alles, was 
Merton zur Reform vorbringt - Freiheit 
und Ordnung; Umkehr, nicht Ideologie; 
wahre Ordnung ist personal; Disziplin als 
Hilfe; Notwendigkeit der Einübung; Au- 
torität und Offenheit; Sich-selbst-in- 
Frage-Stellen; der ganze Mensch; Einsam- 
keit und Unabhängigkeit - ist richtig und 
aus einer geistlichen Erfahrung formuliert, 
die aus dem Leben stammt. 

Dazwischen liest man seine Auffassung 
vom Mönchtum, das gleichsam hinter allen 
religiösen Verschiedenheiten eine einheit- 
liche Grundtendenz des Menschen aus- 
macht. Z. B.: •Bereiche des Glaubens, der 
Liebe, der Erfahrung und überhaupt der 
Existenz jenseits der Grenzen des üblichen 
Gewohnheitskatholizismus zu erkunden." 
•Die Beschränkungen, die das soziale Le- 
ben auferlegt, (standen) einer anderen 
Wirklichkeit im Wege . . .; und der Mönch 
war einer, der diese ,andere' Wirklichkeit 
erkunden wollte." 

Ist das der genuine Ansatzpunkt zum 
Verständnis christlichen Mönchtums? Er 
steht fast kontradiktorisch zum sozialen 
Engagement des von J. B. Metz propagier- 
ten Bildes. Ich glaube, hier ist einer der 
wichtigsten Ansatzpunkte, um mit Merton 
darüber zu sprechen, was ein Mönch ist, 
und damit auch, was ein Christ ist. Die in 
beiden Broschüren seltsam zurücktretende 
Du-Dimension, die die Nachfolge Jesu 
konstituiert, müßte in diesem Gespräch 
eine wichtige Rolle spielen. 

/. Sudbrack SJ 

Bernstein, Marcelle: Nonnen. Leben in 
zwei Welten, München, Kindler Verlag 
1977. 348 S. Geb. DM 29,80. 

Alle, die sich selbstkritisch um Ordensre- 
form bemühen, sollten dieses Buch zur Hand 
nehmen. Eine jüdische Journalistin, die 
sich selbst für •in keiner Hinsicht" religiös 
hält, bereitet - in typischer Voreingenom- 
menheit - eine Reportage über Schwestern 
von heute vor. Aber die •Nonnen" sind 
ganz anders; und nun macht sie sich über 
vier Jahre daran, Schwestern zu befragen - 
meist in England und den USA. Das Er- 
gebnis ist vorliegendes Buch: flott geschrie- 



Buchbesprechungen 317 

ben; in journalistischer Neugier dringt es 
in die Karmel-Einsamkeit wie in die Wer- 
beagentur einer kalifornischen Schwester 
ein; keine Frage wird ausgespart, keine 
Kritik zurückgehalten. Aber in wachsender 
Hochachtung stellt sich die Journalistin auf 
die Seite der Schwestern. 

Natürlich gibt es viele Einseitigkeiten. 
Der antiquierte Titel •Nonnen" steht für 
manches, was in Wirklichkeit längst oder 
doch seit Jahren überholt ist; bedenken 
muß man, daß in Mitteleuropa die Situa- 
tion eine andere ist als in den von der 
Autorin bereisten Ländern. Fragen muß 
man auch, ob es notwendig war, in der 
Skandalkiste der Vergangenheit zu kra- 
men, obgleich dazu gesagt wird, daß diese 
Geschichten •größtenteils" falsch und ent- 
stellt, eben •schwarze Legende" seien. In 
das innere Geheimnis der religiösen Be- 
rufung kann die Journalistin nicht ein- 
dringen; dafür aber wirkt ihre Begei- 
sterung für Frauen-Bewegung und 
Emanzipation, für Women's Lib manchmal 
etwas kindisch. Was das Namensregister 
will, wurde mir auch nicht klar, da es in 
seltsamer Antisystematik Wichtiges und 
Unwichtiges, Historisches und Gegenwärti- 
ges zusammenwirft und dabei zentrale 
Verweise (z. B. bei der bekannten Schwe- 
ster Maryellen Muckenhirn) vergißt. 

Doch das mindert nicht den Wert der 
ganzen Reportage. Man bekommt ein brei- 
tes Spektrum von Tatsachen vorgelegt, 
durchzogen von einem großartigen Zeug- 
nis der befragten Schwestern. Man wird 
durch beschauliche Orden und durch Slums 
geführt; man nimmt an unscheinbaren 
Diensten und publikumswirksamen Auf- 
tritten teil (Corita Kent fehlt im Index, 
nicht im Text); man lernt den Wert der 
geistigen Kraft der Zukunfts-Experimente. 

Dieses breite Spektrum - unkritisch, aber 
engagiert dargeboten - macht den Wert 
der Reportage aus. Und hoffentlich wird 
mancher - auch manche Schwester selbst! - 
zur Einsicht kommen, daß unsere •Non- 
nen" doch etwas anderes bedeuten, als er 
es bisher sich vorstellte.        /. Sudbrack SJ 

Haikenhäuser, Johannes: Kirche und 
Kommunität. Ein Beitrag zur Geschichte 
und zum Auftrag der kommunitären 
Bewegung in den Kirchen der Refor- 

mation. Paderborn, Verlag Bonifacius- 
Druckerei 1978 (Konfessionskundliche 
und kontroverstheologische Studien, 
Band 42), 441 S., Ln. DM 48,-. 

Es ist schon begrüßenswert, daß ein evange- 
lischer Autor über die •evangelischen Kom- 
munitäten" arbeitet und dieses wichtige 
Buch in einer katholischen Reihe des Johann- 
Adam-Möhler-Instituts (Paderborn) veröf- 
fentlicht. Während der Beschäftigung mit 
dieser Würzburger Doktorarbeit (an der 
katholischen Fakultät!) steigt die Freude 
über diesen Band. 

Das Kapitel über Luther mit der Fort- 
setzung der frühen nachreformatorischen 
Zeit lehrt ein zweifaches: a) die lutherische 
Kritik am •Mönchtum", die vielleicht nicht 
immer die Realität, aber zweifelsohne - 
auch für katholisches Verständnis von 
heute - etwas überaus Wesentliches traf; 
b) •daß sowohl bei Luther wie in den 
lutherischen Bekenntnisschriften Ansätze 
zu einer positiven Wertung des monasti- 
schen Phänomens zu finden sind, die ein 
aus dem Geist des Evangeliums erneuertes 
Mönchtum als legitime Ausprägung christ- 
licher Existenzverwirklichung anerkennen 
und zulassen." Diese Ansätze sind reicher 
und fruchtbarer, als man gemeinhin an- 
nimmt. 

Die weitere Geschichte zeigt neben der 
radikalen Verkennung des Ordenslebens 
ein Weiterleben des •monastischen" Ge- 
dankens im Bereich des Pietismus und dann 
- erstaunlicherweise - eine Neuentdeckung 
durch die liberale Theologie. Die Vielzahl 
der neuerwachten ordensähnlichen Gemein- 
schaften (206ff; 219ff) innerhalb der Kir- 
chen der Reformation - mit meist kleiner 
Mitgliederzahl - bezeugt die unaufgebbare 
Bedeutung des monastischen Gedankens 
für das Christentum. Ein systematischer 
Teil (238-420) gibt eine biblisch-theologi- 
sche Fundierung des Ordenslebens, die - 
in dieser reichhaltigen und gut belegten 
Weise - auch im katholischen Bereich kaum 
eine moderne Parallele hat. Ich fand nur 
einen Punkt, wo - wie mir scheint - der 
katholische Partner andere Akzente setzen 
sollte. Haikenhäuser kommt vom Mönch- 
tum her; dort aber kann es scheinen, als ob 
das Gefüge der Gesamtkirche gegenüber 
der Ordnung einer geschlossenen Mönch- 
gemeinde   zurücktritt.   Von   hierher   ent- 



Buchbesprechungen 318 

wickelt Halkenhäuser seine Theologie des 
Zeichens. In einer meist kaum merkbaren 
Differenzierung muß man als Katholik 
wohl sagen: Nachfolge als Zeichen: Ja! - 
aber nur wenn anerkannt ist, daß Ursprung 
und Sinn alles christlichen •Zeichen-seins" 
die Kirche selbst ist. 

Damit aber bekommt die Nachfolge 
Christi unter den evangelischen Räten stär- 
ker den Akzent einer •Nachfolge als Dienst 
an und in der Kirche", die allein das •hoch- 
erhobene Zeichen unter den Völkern" (Vat. 
I) ist. Die konkrete Nachfolge selbst wird 
bescheidener, weniger elitär, aber dafür um 
so kirchlicher und dienender. 

Die Akzentsetzung auf •Nachfolge als 
Zeichen" (der monastisch aufgefaßten, 
sichtbaren Kommunität und nicht so sehr 
der sichtbaren Kirche) gebührt einem evan- 
gelischen Autor. Sie schmälert nicht im ge- 
ringsten die Bedeutung dieser Arbeit - 
sowohl für das ökumenische Gespräch der 
Kirchen, wie auch für das Verständnis des 
schlichten Lebens innerhalb der Nachfolge 
Christi, ob katholisch oder evangelisch ge- 
deutet. /. Sudbrack SJ 

Gyr, Meinrad: Im Dienst der Liebe. 
Gedanken und Meditationen zu den 
evangelischen Räten. Freiburg/Schweiz- 
Konstanz, Kanisius Verlag 1978, 93 S., 
kt. DM 9,80. 

Seit einiger Zeit sind wir daran, religiöse 
Werte und Erfahrungen, die man vor eini- 
gen Jahren begraben wollte, wieder neu zu 
entdecken und ins Leben hineinzustellen. 

Vorliegendes Büchlein ist ein sympathisches 
Beispiel dafür. 

Es geht um das Leben nach den Evange- 
lischen Räten. Der Aufbau ist einfach: 
Armut, Jungfräulichkeit, Gehorsam - je 
betrachtet unter den Gesichtspunkten von 
Gottesliebe und Nächstenliebe. Die Sprache 
ist schlicht und sachlich, das heißt: es wird 
weder geblümt-überschwenglich gespro- 
chen, noch mit einem pseudo-aktuellen So- 
zial-Jargon geliebäugelt. Der Inhalt ist 
zentral-christlich: Ohne den Glauben an 
Gott, der den Menschen persönlich anruft, 
und an Jesus Christus, den menschgewor- 
denen Sohn des Vaters, wäre alles weitere 
Spiegelfechterei. Von dieser Mitte aus kann 
Gyr auch die Forderungen des Ordensle- 
bens klar aussprechen; zum Gehorsam ge- 
hört die •Last des Gehorsams"; er wagt es 
sogar - gegen einen immer noch lebendigen 
psychologistischen Trend - von einem 
•Verzicht auf Entfaltung" zu sprechen. Und 
von dorther kann Gyr auch zu vielen Fra- 
gen unserer Zeit Stellung nehmen. 

Alles dies ist deshalb glaubhaft, weil es 
auf gründlicher Bibelkenntnis und auf einer 
gewissenhaften Theologie aufruht. Man 
wird mit den vielen biblischen Ausführun- 
gen auch weiter arbeiten können und müs- 
sen und dann bald dem positiven Grund- 
tenor des Büchleins zustimmen: •Es ist die 
Liebe Christi, die einlädt und um den Men- 
schen wirbt; und wenn sie verspürt und 
verstanden wird, so sollte sie mit Gegen- 
liebe beantwortet werden, und zwar frei- 
willig, jenseits von allem Dürfen und 
Müssen." /. Sudbrack SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Löser, Werner: Im Geiste des Orige- 
nes. Hans Urs von Balthasar als Inter- 
pret der Theologie der Kirchenväter. 
Frankfurt/Main, Verlag Josef Knecht 
1976 (Frankfurter Theologische Stu- 
dien, Band 23). VIII/270 S., kart. DM 

43,-. 

Die vorliegende Freiburger Doktorarbeit 
(1975) wählt den sichersten Weg, das Werk 
Hans Urs v. Balthasars für heutige Chri- 
sten zu erschließen; denn verschlossen ist 
der Baseler Theologe immer noch. Sie geht 

nur einem einzigen, allerdings zentralen 
Arbeitsgebiet des Forschers nach: der Pa- 
tristik, von den griechischen Apologeten bis 
zu Maximus Confessor. Spezialisten wer- 
den Löser dankbar sein, daß sie auf kürze- 
stem Raum a) einen Zugang zu v. Baltasars 
theologischer Hermeneutik der Väter, und 
b) auch einen Zugang zu den wichtigen, 
von ihm dargestellten Kirchenvätern ha- 
ben; denn Löser versucht die Forschungen 
Balthasars in gemäßer Knappheit auf den 
heutigen Stand zu bringen. Dem vorge- 
schaltet ist eine Darstellung der theologi- 
schen Methode von Balthasars (3 bis 57), 



Buchbesprechungen 319 

die beschrieben wird als •theologische Phä- 
nomenologie", d. h. Beschreibung der gro- 
ßen Gestalten und Ideen (als loci theolo- 
gici, Quellorte theologischer Einsicht), aber 
unter dem Horizont theologischer Einsicht. 
Es geht dabei um das Verhältnis von End- 
lich-Unendlich, von Dasein-Sosein, von Ge- 
schöpf-Schöpfer, Eros-Agape, um die Chri- 
stozentrik alles Geschaffenen und die Uni- 
versalität des Katholischen. 

Wer v. Balthasar kennt, weiß, daß all 
dies von eminent geistlicher Bedeutung ist. 
Dies wird deutlich im Schlußteil (235-254) 
über •von Balthasars Theologie als Fort- 
führung und christliche Vertiefung der Vä- 
tertheologie". Hier kommen die großen 
Themen christlicher Spiritualität zur Spra- 
che: Karsamstag- und Kreuz-Erfahrung 
(gesehen vom Tod Jesu her) und das Ver- 
hältnis von Actio-Contemplatio (in das 
trinitarische Zueinander hineingehoben). 

Die Arbeit zeigt deutlich die Schwierig- 
keit des Umgangs mit v. Balthasars Werk. 
Einmal wird so gut wie keine Kritik geübt 
(von einigen historischen Anmerkungen 
abgesehen: 126. 211 f. 218); verdiente aber 
nicht gerade ein solch einmaliges Werk wie 
das von Balthasars den kritischen Dialog? 
Und zum anderen scheinen mir die drei 
Teile doch etwas unvermittelt nebeneinan- 
der zu stehen. Ein guter Sachindex (Litera- 
tur- und Personen-Verzeichnis sind vor- 
handen, 255-270) hätte dem abhelfen kön- 
nen. 

Aber die dienende Aufgabe, mit der vor- 
liegende Arbeit ohne vorschnelle Synthe- 
sen einen wichtigen Teil der Theologie 
Balthasars erschließt, ist die unerläßliche 
Vorarbeit, damit das Denken des großen 
Theologen besser und fruchtbringender in 
das Gespräch von heute eingebracht werden 
kann. Dafür ist man dem Autor dankbar. 

J. Sudbrack SJ 

Das Eichstätter Stundenbuch. Die latei- 
nische Handschrift 428 der Bibliothek 
des Bischöflichen Seminars Eichstätt. 
Kommentar von Hermann Hauke. 
Nachwort von Hermann Köstler. Eich- 
stätt, Lehmair & Zinser 1977. 133 S., 
Geb. DM 38,-. 

Spätmittelalterliche Stundenbücher sind 
Gebetbücher für Laien, die sich in etwa 
(meist mit einem Jahreskalender) an litur- 

gische Tagzeiten anlehnen und überdies 
vielfältige andere Gebete enthalten. Sie 
sind oftmals mit einem kostbaren Bild- 
schmuck ausgestattet. Die hier als Teil- 
Faksimile herausgegebene und analysierte 
Handschrift ist wohl aus zwei Teilen zu- 
sammengebunden worden. Der mit 24 
Bildern vollständig wiedergegebene Ka- 
lender ist um 1500 für jemanden aus der 
Mainzer Diözese hergestellt worden, wo- 
bei die Monatsbilder auf flämische Vorbil- 
der verweisen. Von dem nicht genauer lo- 
kalisier- und datierbaren Gebetsteil sind 
nur einige typische Blätter faksimiliert, 
darunter aber die drei ganzseitigen Minia- 
turen. H. Hauke bringt nach einer Einfüh- 
rung in die Geschichte und das Wesen der 
Stundenbücher eine genaue Beschreibung 
dieser Eichstätter Handschrift. Frömmig- 
keitsgeschichtlich bietet das Buch keine 
überraschend neuen Erkenntnisse. Wie üb- 
lich werden die Tagesgebete nach dem Ab- 
lauf des Leidens Christi interpretiert. Dar- 
auf folgt ein interessantes Offizium vom 
•Mitleiden Maria" (•mit" den Etappen 
des Leidens Christi). 

Das Büchlein ist ein Zeugnis für eine 
- in Frömmigkeit wie in bildhaften Aus- 
drucksformen - reiche Vergangenheit. Es 
verdient nicht nur Fachgelehrte, sondern 
auch Liebhaber als Käufer. 

/. Sudbrack SJ 

Die Diskussion um das •Heilige". 
Hrsg.: Carsten Colpe. Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977 
(Wege der Forschung, Bd. 305), XXV/ 
500 S., Ln. DM 83- (Ladenpreis); für 
Mitglieder DM 49,-. 

Die wichtige Aufsatzsammlung (von 1877 
bis 1964) versteht sich als ein Beitrag zur 
Religionswissensdiaft. Sie möchte zeigen, 
daß die Definition von Religion als •Be- 
gegnung mit dem Heiligen" kaum etwas 
sagt, weil •das Heilige" selbst sehr ver- 
schieden bestimmt wird. Nach einer auf- 
zählenden Wortuntersuchung im deutschen 
Sprachbereich (Grimmsches Wörterbuch) 
wird zuerst •Das Heilige in der Theorie 
seiner Heterogonie" durch drei (transzen- 
dental-philosophische und empirische) An- 
sätze behandelt: das Heilige, verstanden 
also als Gegensatz zum Profanen, das Hei- 
lige, das anderswo herkommt, was einen an- 



Buchbesprechungen 320 

deren, einen •Tabu"-Bereidi bildet. Eine 
weitere Zusammenstellung von Aufsätzen 
trägt ethnologisches Material zusammen: 
griechisch, biblisch, arabisch, iranisch, in- 
dogermanisch, wobei fast alle diese Arbei- 
ten sich an der Heterogonie-Theorie orien- 
tieren. 

Ein anderer Teil bringt •Auseinander- 
setzungen um Rudolf Ottos Theorie des 
Heiligen": Heilig also als das, was dem 
•sensusnuminis" entspricht, das •tremendum 
et fascinosum"; Heilig vom Inhalt des Er- 
habenen bestimmt, das zugleich erzittern 
macht wie anzieht. Die Diskussion fragt, 
ob dieser irrationale Ansatz erlaubt ist und 
ob man damit nicht doch wieder in die 
Theorie der Heterogonie hineingerät. Der 
Abschnitt •Neue Problemstellungen" be- 
handelt zum Teil kurzschließende Theorien 
(als könne man Heilig naturwissenschaft- 
lich als eine Art •Elektrizität" fassen) zum 
Teil weiterführend (soziologisch, dialek- 
tisch). 

In einem kurzen, aber aufschlußreichen 
Vorwort begründet der Herausgeber über- 
dies seine Zusammenstellung und auch, 
warum er die drei wichtigen Autoren Mir- 
cea Eliade, Mary Douglas und Paul Ri- 
coeur nicht zu Wort kommen ließ. Aber 
dennoch gibt die Aufsatzsammlung einen 
wichtigen Einblick in heutige Bewegungen 
und Ansätze. Sie warnt auch davor, allzu 
leichtsinnig und schnell mit Vokabeln wie 
•heilig" oder •religiös" umzugehen. Das 
schwer zu lesende Buch ist wohl weniger 
ein Wegweiser in der heutigen Diskussion 
als ein Mahnmal zum vorsichtigen Nach- 
denken. /. Sudbrack SJ 

Bürkle, Horst: Einführung in die Theo- 
logie der Religionen. Darmstadt, Wis- 
senschaftliche Buchgesellschaft 1977. 
(Reihe: Die Theologie) X/191 S. kart, 
Ladenpreis DM 28,50; Mitgliederpreis 
DM 19,-. 

In der weiträumigen Übersicht und den 
präzisen Aussagen ist diese gut lesbare 
Einführung mit  ausführlichem Literatur- 

verzeichnis (155-179) vorbildlich zu nen- 
nen. Während das zu Extremen neigende 
evangelische Verständnis von nicht-christ- 
licher Religion (6-25) heutzutage überra- 
schend tief in die jeweilig anderen Le- 
benserfahrungen eindringt, ist die ruhigere 
katholisch-theologische Stellungnahme (25 
bis 33) eher durch spekulative Durchdrin- 
gung ausgezeichnet. Am Hinduismus (36 
bis 63), Buddhismus (63-92) und den afri- 
kanischen Stammesreligionen (92-121) zeigt 
der Vf. Methode und Inhalt der Theologie 
der Religionen. Das abendländische Chri- 
stentum hat viel zu lernen in der Begeg- 
nung mit den anderen Religionen. Es geht 
dabei um Wiederaufwertung von kosmisch- 
universalen Kategorien, von mythischer 
Bildkraft, von sakramentalem und spiri- 
tuellem Tun, von ganzheitlichem Verhal- 
ten. Es geht um die Hochschätzung der re- 
ligiös-transzendenten Werte gegenüber 
allem politischen Handeln und zugleich um 
die Neuentdeckung der aszetisch-mysti- 
schen Werte, die im Ordensleben zu fin- 
den sind. Es geht um Erfahrungen der Ge- 
meinsamkeit, die in den afrikanischen 
Stammesreligionen leben. 

Aber zugleich gelingt es dem Münchner 
Missionswissenschaftler, die Eigenart des 
Christlichen gegenüber jeder Einebnung 
aufzuzeigen: Das Geschichtliche, das in der 
Gestalt Jesu Christi kulminiert. Das Kon- 
krete, das nicht wie bei Radhakrishnan sich 
in Prinzipienforderungen verflüchtigt. Das 
Eschatologische, das gleichermaßen von 
marxistischer Diesseitsutopie wie buddhi- 
stischer Diesseitsverachtung unterschieden 
ist. Die Toleranz, die weit entfernt ist von 
einer aufklärerischen Laissez-Faire-Hal- 
tung. 

Der •Epilog" (122-138) über •Das Uni- 
versale des Christentums und die anderen 
Religionen" bietet einen Ausblick in das, 
was theoretisch und praktisch geschehen 
muß. 

Nicht nur Spezialisten, auch anderen, die 
z. B. in der Meditation Begegnung mit 
fremden Religionen suchen, ist dies Buch 
überaus zu empfehlen. /. Sudbrack SJ 




