BUCHBESPRECHUNGEN

Mystik

Neuner, Peter: Religion zwischen Kir-
che und Mystik. Friedrich von Higel
und der Modernismus. Frankfurt/M.,
Verlag Josef Knecht 1977. 158 S., Pb.
DM 19,80.

Baron Friedrich von Hiigel (1852-1925),
der als Deutscher von Geburt und Sprache
die wichtigsten Jahre seines Lebens in Eng-
land verbrachte und zu europiischer Be-
deutung erwudhs, gilt vielen als ,Papst des
Modernismus®, d. h. jener inner- und
auBerkirchlichen Bewegung, die um die
Jahrhundertwende eine Verséhnung von
traditionellem christlichen Glauben und
moderner Wissenschaft versuchte. Heute ist
man sich darin einig, daf} in diesem Moder-
nismus widerstrebende Krifte im Spiel wa-
ren — von der Kirche weg- und zu einer
heutigen Kirche hin-filhrend. Vor jedem
Urteilen iiber einen Vertreter des Moder-
nismus ist erst hinzuschauen, wo dieser
~Modernist* seinen Standpunkt hatte.

Vorliegende gut lesbare Studie (Neben-
produkt einer wissenschaftlichen Arbeit)
geht dem Leben von Hiigels entlang, kniipft
aber daran die Behandlung der grundle-
genden Fragen an. Diese lassen sich fast
alle unter das Begriffspaar: Glaube und
Erfahrung unterordnen. Baron von Hiigel
versuchte von der Erfahrung und der Er-
fahrungs-Erwartung des modernen Men-
schen her den dhristlichen Glauben zu ver-
stehen. Besonders fir sein Spitwerk zeigt
Neuner, dafl an seiner Rechtglaubigkeit
nicht zu zweifeln ist: Je tiefer die religidse
Erfahrung des Menschen sich ihrer bewufit
wird, um so klarer muf in dieser ,Imma-
nenz“ aufleuchten, dal Gott der ,Andere®,
der ,Transzendente®, der ,Gegeniiberste-
hende* ist. v. Hiigel selbst versuchte
zwischen den Fronten zu vermitteln; ver-
geblich, wie die Geschichte der Verurtei-
lung und des Abfalls der Modernisten
zeigt.

Aber was an Fragen damals unerledigt
blieb, ist in den siebziger Jahren von neu-

em zum Brennpunkt der Diskussion gewor-
den. Fir die Leser unserer Zeitschrift ist
wichtig, dafl v. Hiigel die Synthese auf spi-
rituellem Gebiet suchte, also dort, wo der
Glaube zur Erfahrung wird. Sein Haupt-
werk ist das zweibdndige Buch iiber die
Mystik Katharinas von Genua. Sein Weg
zur Synthese des Christentums (Hervorbe-
bung des Personalen innerhalb der Erfab-
rung, der Dreifaltigkeit in der Gottesbe-
gegnung, des gleichzeitigen Wachsens von
Ilmmanenz-Erfahrung und Transzendenz-
Verwiesenheit, der Spannung zwischen Ge-
wissen und Kirchlichkeit) ist in vielem
auch heute noch vorbildlich. Sicher aber
ist sein Leben vorbildlich, wie auch sein
mit-leidendes Ringen um die Freunde am
Rand der Kirche und seine oft schmerzvolle
Treue zur Kirchlichkeit in allen Schwierig-
keiten. J. Sudbrack S]

Ghazzali, Ahmad: Gedanken iber die
Liebe. Nach der Edition von Helmut
Ritter aus dem Persischen ibertragen
von Gisela Wendt. (Castrum Peregrini
CXXXI) Amsterdam, Castrum Pere-
grini Presse 1978, 107 S., geb. DM 30,—.

Man spricht nicht gern von ,Geschenk®;
aber hier sollte es gewagt werden. Die
Ubersetzung dieser kleinen Schrift des be-
kannten islamischen Mystikers ist eine
wertvolle Bereicherung des nicht immer
qualititvollen Biichermarktes an Medita-
tion und Mystik. Ghazzali lebte unter dem
Kalifat der Abbasiden und starb 1126 in
Kaswin. Ein guter Freund hatte ihn gebe-
ten, ,Gedanken“ oder ,Einfille“ iiber die
Gotteserfahrung niederzuschreiben. Sie ge-
horen zur Welt des Sufismus. Es sind 75
kiirzere (oft nur wenige Zeilen; einige Male
bis zu vier Seiten) Ausfithrungen, die alle
um die ,Liebe” kreisen. Fine wissende und
feinsinnige Einleitung fiihrt in die Welt
des Mystikers ein.

Ghazzalis Mystik ist eine Liebesmystik,
die immer wieder von Einheit spricht, aber



Buchbesprechungen

dann diese ,Einheit aufbricht zum Gegen-
iber von Liebendem und Geliebtem:
»Durch sich selbst zu existieren, gehort zur
Unreife des Liebesanfangs. Sobald man
sich — auf dem Weg der Reife — nicht mehr
selbst gehort, sich von sich distanziert, er-
reicht man den Geliebten und erreicht zu-
gleich — mit ihm und durch ihn — wiederum
sich selbst“.

Die Ubersetzung scheint nicht fir den
Spezialisten, sondern fiir den Liebhaber
gemacht zu sein. Deshalb bemiht sich die
Ubersetzerin, auch die stindig wiederkeh-
rende Poesie poetisch zu iibersetzen. Einige
Erklirungen in und unter dem Text hin-
dern den Fluf} der Sprache nicht. Das Lesen
der Ubersetzung aber erfordert einige
Miihe, wobei dem Unkundigen nicht klar
wird, ob die Verstindnisschwierigkeiten
vom Original oder von der Ubersetzung
herrithren. Der Spezialist wird in ,Gedan-
ken®, wo (wie in LVIII) nur auf ein un-
itbertragbares Wortspiel verwiesen wird,
tiefer eindringen wollen. Aber der Leser,
besonders der christliche, sollte erfreut sein,
hier einer nicht-christlichen Gotteserfah-
rung zu begegnen, die zur christlichen
Mystik zumindest offen steht, wenn nicht
gar mitten hineinragt. Mir scheint dieses
Zeugnis sprachlich, sicher aber inhaltlich,
weit iber dem meisten zu stehen, was an
ostasiatischer ,Mystik den Markt iiber-
schwemmt. Vielleicht kénnen die ,Gedan-
ken iiber die Liebe“ Ahmad Ghazzalis auch
zur Unterscheidung der wahrhaft christlich-
theistischen Gotteserfahrung beitragen. Auf
jeden Fall ist es ein wertvolles Geschenk
fiir die, die echte Gotteserfahrung suchen.

J. Sudbrack S]

Mallory, Marilyn May: Christian My-
sticism: Transcending Techniques. A
Theological Reflection on the Empiri-
cal Testing of the Teaching of St. John
of the Cross. Assen, The Netherlands,
Van Gorcum & Comp. 1977, XI1X/300
S., Pb. D], 59,50.

Der deutsche Titel kénnte lauten: Christ-
liche Mystik und die Techniken der Be-
wufltseinserweiterung - ein  aktuelles
Thema. Der Untertitel verspricht noch
mehr: Eine theologische Reflexion anhand
empirischer Testreihen fiber die Lehre des

313

hl. Johannes vom Kreuz. Die Testpersonen
waren 54 Mitglieder der hollandisch-flimi-
schen Unbeschuhten Karmeliten (aus insge-
samt etwa 400). Die Tests selbst bestanden
einmal aus detaillierten Fragebogen (iiber
Gebetserfahrung; tber die Beziehung zu
Texten des Johannes vom Kreuz; iiber psy-
chologische, kulturelle und personliche Hin-
tergriinde). Erklirtes Ziel war dabei auch
dieFrage, ob dic unbezweifelbar dualistische
Philosophie des Johannes vom Kreuz in-
tegrierender Bestandteil seiner mystischen
Erfahrung und der seiner Schiiler sei, was
eindeutig verneint wird. Die zweite Ver-
suchsrethe bestand aus elektro-enzephalo-
graphischen (EEG) Tests, also aus Messung
von Gehirnstromen wihrend der Kontem-
plation. ,Springender Punkt war die Hy-
pothese, dafl die christliche Kontemplation
dieselben EEG-Ergebnisse zeitigt wie ver-
gleichbare ostliche Traditionen, z. B. des
Soto-Zen. Und dies deshalb, weil doch
wohl beide kontemplative Traditionen
auf den gleichen somatisch-nervlichen Vor-
aussetzungen aufbauen® (91). All dies wird
genau beschrieben, tabellarisch belegt und
ausgewertet.

Es gibt zwei Phasen in der kontempla-
tiven Konzentration. ,In der ersten erreicht
der Mensch innere Ruhe und Samm-
lung . . . In der dhristlichen Spiritualitit
mangelt es hier wohl an Techniken, die das
Nervensystem mittels Abbau von Angst-
lichkeit und Aufbau von Absicherungsbar-
rieren stirken... Die zweite, emotionale
Phase wird durch die erste erméglicht, in
der das emotionale Strebevermdgen (von
Ablenkungen) befreit wurde. Durch Absi-
cherung gegen die kortikale (Riickenmarks-)
Aktivitdt (besonders der Ideenproduktion
und der Sprache) sind die Gefiihle gleich-
sam ungebunden. Das ist also der Mecha-
nismus der sogenannten via negativa. Die
Versuchspersonen dieser zweiten Phase ten-
dieren zur Extraversion, zur Auskehr aus
der cigenen Innerlichkeit® (107). In die-
ser zweiten Phase liegt das Schwergewicht
der christlichen Mystik. Wihrend die eben-
falls analysierten 6stlichen Methoden dazu
neigen, in der ersten Phase stehen zu blei-
ben, hat die christliche Kontemplation
einen Nachholbedarf an methodischen Hil-
fen fiir die erste Phase.

In den weiteren Kapiteln geht die Auto-
rin nun den theologischen Implikationen



Buchbesprechungen

nach. Die Leibfeindlichkeit innerhalb der
christlichen Mystik, die aus einem dualisti-
schen Denkansatz stammt, wird auf ihr
eigentliches Erfahrungszentrum zuriickge-
fiihrt. ,Die eigentliche Absicht Johannes’
vom Kreuz (vgl. DN 1, 8, 3) liegt in der
Hilfe fiir diejenigen, die einige Fortschrit-
te mit Hilfe meditativer Tecniken gemacht
haben, aber dann stehen blieben. Seine
Anti-Technik méchte ibnen dadurch wei-
terhelfen, daf} sie lehrt, nun alle Techni-
ken hinter sich zu lassen® (150). Das ist
der Ubergang von der ersten zur zweiten
Phase, der — dhnlich wie die Konzentra-
tionsiibungen der ersten Phase — in einer
negativen, leibfeindlichen Sprache be-
schrieben wird; aber der Sinn ist, die to-
tale Liebesfahigkeit des Menschen (die
jenseits aller Technik liegt) auf Gott bin
freizulegen. Und hier entpuppt sich die
christliche Mystik als viel starker leib- und
auch erotisch-orientiert als die vergleich-
baren ostlichen Traditionen. ,Die christli-
che Lehre von der Auferstehung des Lei-
bes ist die logische Folgerung aus der Erlo-
sung des affektiven Lebens, aus der Befrei-
ung der verfremdeten Erotik; dorthin zielt
die christliche Mystik. Die Moglichkeiten,
die sich aus der Gleichgestaltung mit
dem auferstandenen Christus ergeben, wer-
den weiter untersucht: es sind Méglichkeiten,
die jenseits der ostlichen Traditionen lie-
gen, die aber zentral zur christlichen Mystik
gehéren. Und man darf aus dieser Re-
flexion iiber die Rolle des Leibes im Gebet
schliefen, dafl die Erotik innerhalb der
Liebesmystik keine Sublimation oder Pro-
jektion eines sexuellen Begehrens ist, son-
dern eine erlebte Teilhabe an der gottli-
chen Erotik, der Liebe zu Gott* (219).

Ein Budh, das so vieles vereint: psycho-
logische und EEG-Experimente, historische
Untersuchungen und theologische Reflexio-
nen — wobei alles iiber das begrifflich kaum
zn fassende Sachgebiet der Gotteserfah-
rung geht -, ist an vielen Punkten angreif-
bar. Ob man hier iiberhaupt ,experimen-
tieren“ kann und darf? Ob die experimen-
telle Basis breit genug ist? Ob die ge-
schichtlichen Untersuchungen nicht zu un-
differenziert sind? (Ps. Dionysius ist cher
ein Gelehrter als ein Erfahrener!) Ob nicht
an manchen Stellen Frauen-emanzipatori-
sche Elemente den Gedankengang bestim-
men? Aber die Unbekiimmertheit, mit der

314

die Autorin an die Fragen herangebt, ihr
weiter Horizont und auch ihr Mut, zu fra-
gen und zu sehen, machen das Buch zu einer
anregenden und wertvollen Hilfe inner-
halb der Disknssion um Gottes-Erfahrung,
Meditation und Mystik. Und die Grund-
aussage scheint mir zu stimmen: a) christ-
liche Gotteserfahrung hat von éstlichen
Methoden zu lernen — gerade was die leib-
liche, ganzheitliche Komponente angeht;
b) aber wihrend die 6stlichen Methoden
in der Gefahr stehen, bei dieser Leib- und
Selbst-Erfahrung stehen zn bleiben, wagt
die christliche Mystik den alles entschei-
denden Sdiritt dariiber hinaus, den lie-
benden, ganzheitlichen Uberstieg zum Du
Gottes. J. Sudbrack S]

Dobhan, Ulrich: Gott — Mensch — Welt
in der Sicht Teresas von Avila. Frank-
furt/M. — Bern — Las Vegas, Peter Lang
Verlag 1978. XVI1/420 S. (Europaische
Hodhschulschrifiten, Reihe XXIII
» Lheologie“, Bd. 101). Brosch. sfr. 76,—.

Vorliegende Wiirzburger Dissertation ver-
dient cinen Leserkreis weit fiber diejenigen
hinaus, die an der Person der spanischen
Kirchenlehrerin der Mystik interessiert
sind. Uber Teresa selbst wird nach dem
heutigen Stand der Forschung in vorbild-
licher Genauigkeit das Wissenswerte zu-
sammengetragen und synthetisiert (2. Teil,
127-170). Der vorbereitende 1. Teil (17~
126) versucht ikre Umwelt zu charakteri-
sieren; es ist verstindlich, dafl in die
grundsatzlich wohl richtig gezeichneten Li-
nien (wichtig: Teresa als Conversa, ihr
Grofivater war ein jiidischer Konvertit;
und: Die Stellung der Frau) noch einige Zii-
ge genauer einzutragen wiren. So zur dialo-
gischen Mystik; oder zur Frage, ob die
Trennungslinie zwischen der Haresie der
Alumbrados und der Orthodoxie nicht im-
mer noch zu scharf gezogen ist. In Teresa
und Gott (3. Teil, 171-222) wird ihre dia-
logische Mystik (Freundschaft mit Gott)
herausgearbeitet, die sich immer stéarker als
durch und durch kirchenbezogen entfalte-
te. Bei Teresas Verhalten zu den Menschen
(4. Teil, 228-332) hitte man auch gerne ihr
Verhalten zu Jobannes vom Kreuz oder Hie-
ronymus Gracidn monographisch darge-
stellt gesehen; aber die griindlichen Einzel-
untersuchungen zeigen zur Geniige, dafl



Buchbesprechungen

Teresa ein Genie der Freundschaft und der
Menschenbehandlung war. Aus alledem
wird es klar, daf Teresa und die Welt (5.
Teil, 333-395) ganz und gar nicht mit den
herkommlichen Klischees der weltfliichti-
gen, binter Mauern und Gittern verborge-
nen Klosterfrau zu begreifen ist.

Im historischen Bereich wird man nicht
nur in Deutschland diese Arbeit als einen
Abschlufl bisheriger Forschungsarbeit und
eine Basis fiir kommende Untersuchungen
bewerten. Mit dieser Griindlichkeit hingt
zusammen, dafl manches iiberaus ausfithr-
lich und ins einzelne gehend behandelt
wird. Doch dariiber hinaus fithrt Dobhans
Untersuchung in zwei moderne Fragestel-
lungen ein: a) Die diristliche Gotteser-
fahrung ist auf dem absoluten Gipfel, den

Mbénchtum und Ordensleben

Nouwen, Henri J. M.: 1ch horte auf die
Stille. Sieben Monate im Trappisten-
kloster. Freiburg-Basel-Wien, Herder
1978. 205 S., kart., DM 19,80.

Der Autor, ein hollindischer Priester, Do-
zent an der Yale Divinity School in New
Haven, USA (Conn.) hatte sich fiir sieben
Monate in ein Trappistenkloster (Genesee,
NY) zuriickgezogen, um sein Leben und
seine Arbeit nen zu iiberdenken, sich in der
Einsamkeit mit der eigenen Tiefe zu kon-
frontieren und zugleich auf Gottes Stimme
und Ruf zu horchen. Er schloff sich dabei
nicht nur dem Tagesrhythmus, sondern auch
dem Leben, dem Gebet und der Arbeit der
Mbnche an, lebte sozusagen ganz wie einer
von ihnen und wurde auch von den Mén-
chen ganz in ihre Gemeinschaft aufgenom-
men. Der Abt selbst war wihrend dieser
Zeit sein geistlicher Vater; mit ihm konnte
er immer wieder seine Situation, die Erfah-
rungen, die er machte, und die Fragen, die
ihm kamen, besprechen; von ihm erhielt er
Rat und Weisung.

Das vorliegende Buch enthilt die Tage-
buchaufzeichnungen Nouwens wi&hrend
seines monastischen Experiments. Sie wur-
den sehr spontan und mit grofler Offen-
heit, was die eigenen inneren Zustinde,
Erlebnisse, Beobachtungen und Reaktionen
betrifft, niedergeschrieben und sind hinter-

315

Teresa markierte, eine Erfahrung der Be-
gegnung und nicht der Verschmelzung.
Das Zeugnis Teresas wiegt so stark, dafl
manches unbedarfte Liebdugeln mit ande-
ren Vorstellungen von ,Mystik“ im christ-
lichen Bereich nicht mechr méglich sein
sollte. b} Die Emanzipationsbemithungen
der Teresa sind zweifelsohne von der heu-
tigen karmelitischen Praxis (der Franen-
kldster) noch nicht eingeholt worden. Die
Frage nach ,Frau in der Kirche® ist auch
fiir heute uniiberhérbar gestellt.

Mit diesen beiden durchgingigen Akzen-
ten scheint uns P. Dobhan der heutigen
Spiritualitit einen noch gréfleren Dienst er-
wiesen zu haben als mit der genauen Dar-
stellung von Teresas Leben und Lehre.

J. Sudbract S}

her nur wenig iiberarbeitet worden. So
kann man an Hand der tiglichen Notizen
den Weg mitverfolgen, den der Autor in
seinem bisweilen barten, aber im tiefsten
begliikenden, weil reinigenden und Gott
niherbringenden Experiment zuriidkgelegt
hat. Dabei nimmt man auch am Tageslauf
der Monche teil, erfibrt etwas von ihrer
Berufung und wie sie gelebt wird.

In einem Nachwort zieht der Autor Bi-
lanz und madht die erniichternde Feststel-
lung, dafl er trotz tiefer Erfahrungen, neu-
er FEinsichten, besserer Selbsterkenntnis,
trotz des ihm geschenkten Friedens und der
gewonnenen Ubereinstimmung mit sich
selbst, kein neuer Mensch geworden sei und
er sich mit seinen Lebensproblemen weiter
herumzuschlagen habe. War das Experi-
ment deshalb umsonst? Nach seiner Mei-
nung keineswegs. Im Gegenteil: er mochte
es nicht missen; es wird ihm immer eine
wesentliche Hilfe sein. Aber es bleibt die
Erkenntnis, und sie ist thm ganz wesent-
lich —, dafl man nicht durch eigene An-
strengungen heilig werde; Wandlung im
Sinne evangelischer Vollkommenheit sei
vielmehr in allen Phasen zunidchst Ge-
schenk der Gnade; der Glaubende solle sich
darum stets dessen bewufit bleiben, dafl er
bis zum Ende auf dem Wege sei. ,Mitten
in all meinen Zwingen, lllusionen und
Einbildungen, die geblieben sind, wird



Buchbesprechungen

mir diese Erinnerung immer gegenwirtig
sein, um falsche Triume zu verscheuchen
und mir Hinweise fiir den richtigen Weg
zu geben“. Das letzte Wort seines Tage-
buchs lautet: ,,Gott sei Dank, dafl ich hier
gewesen bin“.

Man liest das sebr gut iibersetzte Buch,
dem der Prior von Mariawald, Bernardin
Schellenberger, ein Vorwort vorangestellt
hat, gern und mit Gewinn. F. Wulf§]

Merton, Thomas: 1. Meditation im
Regen. Heimbach (Eifel), Abtei Maria-
wald 1977. 16 S. Brosch. DM 3,—. 2.
Monch zwischen gestern und morgen.
Frankfurt/M., Verlag Gerhard Kaffke
1977. 48 S. (Schriftenreihe zur Medita-
tion Nr. 25) Brosch. DM 5,80.

Dic beiden Kleinschriften spiegeln einige
der vielfaltigen Fazetten vom Geist ihres
Autors.

1. Die ,Meditation im Regen“ beginnt
besinnlich: Natur, Schweigen, Fest, Wald.
Mit dem seltsamen Thoreau (dessen Na-
turschwirmerei scheiterte und den man in
Deutschland jetzt iiberfliissigerweise popu-
larisieren will) kommt Sentimentalitit in
die Musikalitit des Textes. Zuriik zur
Natur? Doch Merton ist kein Schwirmer.
Es geht um den Menschen, um dessen In-
nerlichkeit. Und nun entpuppt sich der
Natur-,Schwirmer® als ein Gelehrter und
als ein scharfsichtiger Zeit-Diagnostiker.
Der alte Monch Philoxenos, der moderne
Theaterdichter Tonesco und iiber beiden
Christus. Sind wir nicht alle auf dem
Wege, Nashérner zu werden, ,,Gefangene
des Bedarfs®, ,Sklaven“, Roboter“? ,Wer
keinen Sinn fir den Nutzen des Nutzlosen
und die Nutzlosigkeit des Niitzlichen
hat . . .“ Die Werte des Nutzlosen scheinen
auf, der Einsamkeit, der Stille, des ,Ein-
fachen-Daseins“. Der Regen hort langsam
auf. ,Jetzt beginnen die Wachteln in den
feuchten Biischen zart zu pfeifen. Thr Laut
ist absolut nutzlos, und ebenso die Freude,
die ich daran habe. Ich wiirde nichts lieber
horen . . .“. Kann man das ,kontemplative
Leben® schoner beschreiben?

2. Der Mondh zwischen gestern und mor-
gen® entstammt einem Sammelband, von
dessen Aufsatzen der erste ,,Problems and
Prospects“ mit seiner harten Kritik noch

316

mehr verdient, iibersetzt zu werden als
vorliegender mit dem Original-Titel ,Re-
newal and Discipline“. Die Ubersetzung
ist genau und etwas zu sachlich. Alles, was
Merton zur Reform vorbringt — Freiheit
und Ordnung; Umkehr, nicht Ideologie;
wahre Ordnung ist personal; Disziplin als
Hilfe; Notwendigkeit der Einiibung; Au-
toritit und Offenheit; Sich-selbst-in-
Frage-Stellen; der ganze Mensch; Einsam-
keit und Unabhéngigkeit — ist richtig und
aus einer geistlichen Erfahrung formuliert,
die aus dem Leben stammt.

Dazwischen liest man seine Auffassung
vom Monchtum, das gleichsam hinter allen
religidsen Verschiedenheiten eine einheit-
liche Grundtendenz des Menschen aus-
macht. Z. B.: ,Bereiche des Glaubens, der
Liebe, der Erfahrung und iiberhaupt der
Existenz jenseits der Grenzen des iiblichen
Gewohnheitskatholizismus zu erkunden.”
»Die Beschrinkungen, die das soziale Le-
ben auferlegt, (standen) einer anderen
Wirklichkeit im Wege . . .; und der Monch
war einer, der diese ,andere’ Wirklichkeit
erkunden wollte.“

Ist das der genuine Ansatzpunkt zum
Verstindnis christlichen Ménchtums? Er
steht fast kontradiktorisch zum sozialen
Engagement des von J. B. Metz propagier-
ten Bildes. Ich glaube, hier ist einer der
wichtigsten Ansatzpunkte, um mit Merton
dariiber zu sprechen, was ein Mondh ist,
und damit auch, was ein Christ ist. Die in
beiden Broschiiren seltsam zuriicktretende
Du-Dimension, die die Nachfolge Jesu
konstituiert, miifite in diesem Gespriach
eine wichtige Rolle spielen.

J. Sudbrack S]

Bernstein, Marcelle: Nonnen. Leben in
zwei Welten, Miinchen, Kindler Verlag
1977. 348 S. Geb. DM 29,80.

Alle, die sich selbstkritisch um Ordensre-
form bemiihen, sollten dieses Buch zur Hand
nehmen. Eine jiidische Journalistin, die
sich selbst fiir ,in keiner Hinsicht“ religios
hilt, bereitet — in typischer Voreingenom-
menheit — eine Reportage iiber Schwestern
von heute vor. Aber die ,Nonnen“ sind
ganz anders; und nun macht sie sich Gber
vier Jahre daran, Schwestern zu befragen —
meist in England und den USA. Das Er-
gebnis ist vorliegendes Buch: flott geschrie-



Buchbesprechungen

ben; in journalistischer Neugier dringt es
in die Karmel-Einsamkeit wie in die Wer-
beagentur einer kalifornischen Schwester
ein; keine Frage wird ausgespart, keine
Kritik zuriickgehalten. Aber in wachsender
Hochachtung stellt sich die Journalistin auf
die Seite der Schwestern.

Natirlich gibt es viele Einseitigkeiten.
Der antiquierte Titel ,Nonnen® steht fiir
manches, was in Wirklichkeit ldngst oder
doch seit Jahren idiberholt ist; bedenken
mufl man, dafl in Mitteleuropa die Situa-
tion eine andere ist als in den von der
Autorin bereisten Lindern. Fragen mufl
man auch, ob es notwendig war, in der
Skandalkiste der Vergangenheit zu kra-
men, obgleich dazu gesagt wird, dafl diese
Geschichten ,grofitenteils® falsch und ent-
stellt, eben ,schwarze Legende” seien. In
das innere Geheimnis der religidsen Be-
rufung kann die Journalistin nicht ein-
dringen; dafiir aber wirkt ihre Begei-
sterung  flir  Frauen-Bewegung und
Emanzipation, fir Women’s Lib manchmal
etwas kindisch. Was das Namensregister
will, warde mir auch nicht klar, da es in
seltsamer Antisystematik Wichtiges und
Unwichtiges, Historisches und Gegenwirti-
ges zusammenwirft und dabei zentrale
Verweise (z. B. bei der bekannten Schwe-
ster Maryellen Muckenhirn) vergifit.

Doch das mindert nicht den Wert der
ganzen Reportage. Man bekommt ein brei-
tes Spektrum von Tatsachen vorgelegt,
durchzogen von einem groflartigen Zeug-
nis der befragten Schwestern. Man wird
durch beschauliche Orden und durch Slums
gefithrt; man nimmt an unscheinbaren
Diensten und publikumswirksamen Auf-
tritten teil (Corita Kent fehlt im Index,
nicht im Text); man lernt den Wert der
geistigen Kraft der Zukunfis-Experimente.

Dieses breite Spektrum — unkritisch, aber
engagiert dargeboten — macht den Wert
der Reportage aus. Und hoffentlich wird
mancher — auch manche Schwester selbst! -
zur Einsicht kommen, daf} unsere ,Non-
nen* doch etwas anderes bedeuten, als er
es bisher sich vorstellte. J. Sudbrack S]

Halkenhéuser, Johannes: Kirche und
Kommunitit. EinBeitrag zur Geschichte
uud zum Auftrag der kommunitiren
Bewegung in den Kirchen der Refor-

317

mation. Paderborn, Verlag Bonifacius-
Druckerei 1978 (Konfessionskundliche
und kontroverstheologische Studien,
Band 42), 441 S., Ln. DM 48,—.

Es ist schon begriifenswert, dafl ein evange-
lischer Autor iiber die ,evangelischen Kom-
munititen® arbeitet und dieses wichtige
Buchin ciner katholischen Reihe des Jobann-
Adam-Méhler-Instituts (Paderborn) verdf-
fentlicht. Wahrend der Beschiftigung mit
dieser Wiirzburger Doktorarbeit (an der
katholischen Fakultit!) steigt die Freude
iiber diesen Band.

Das Kapitel iiber Luther mit der Fort-
setzung der frithen nachreformatorischen
Zeit lehrt ein zweifaches: a) die lutherische
Kritik am ,Monchtum®, die vielleicht nicht
immer die Realitit, aber zweifelsohne —
auch fir katholisches Verstindnis von
heute — etwas iiberaus Wesentliches traf;
b) ,dafl sowohl bei Luther wie in den
lutherischen Bekenntnisschriften Ansitze
zu einer positiven Wertung des monasti-
schen Phinomens zu finden sind, die ein
aus dem Geist des Evangeliums erneuertes
Moénchtum als legitime Ausprigung christ-
licher Existenzverwirklichung anerkennen
und zulassen.“ Diese Ansitze sind reicher
und fruchtbarer, als man gemeinhin an-
nimmt.

Die weitere Geschichte zeigt neben der
radikalen Verkennung des Ordenslebens
ein Weiterleben des ,monastischen“ Ge-
dankens im Bereich des Pietismus und dann
— erstaunlicherweise — eine Neuentdeckung
durch die liberale Theologie. Die Vielzahl
der neuerwachten ordensihnlichen Gemein-
schaften (206ff; 219ff) innerhalb der Kir-
chen der Reformation — mit meist kleiner
Mitgliederzahl — bezeugt die unaufgebbare
Bedeutung des monastischen Gedankens
fir das Christentum. Ein systematischer
Teil (238-420) gibt cine biblisch-theologi-
sche Fundierung des Ordenslebens, die —
in dieser reichhaltigen und gut belegten
Weise — auch im katholischen Bereich kaum
eine moderne Parallele hat. Ich fand nur
einen Punkt, wo — wie mir scheint — der
katholische Partner andere Akzente setzen
sollte. Halkenhduser kommt vom Monch-
tum her; dort aber kann es scheinen, als ob
das Geliige der Gesamtkirche gegeniiber
der Ordnung einer geschlossenen Monch-
gemeinde zuriicktritt. Von hierher ent-



Buchbesprechungen

widckelt Halkenhiuser seine Theologie des
Zeichens. In einer meist kaum merkbaren
Differenzierung muf man als Katholik
wobl sagen: Nadhfolge als Zeichen: Ja! -
aber nur wenn anerkannt ist, dafl Ursprung
und Sinn alles dhristlichen ,Zeichen-seins
die Kirche selbst ist.

Damit aber bekommt die Nachfolge
Cbristi unter den evangelischen Riten stir-
ker den Akzent einer ,Nachfolge als Dienst
an und in der Kirche“, die allein das ,hoch-
erbobene Zeichen unter den Vélkern® (Vat.
I) ist. Die konkrete Nachfolge selbst wird
bescheidener, weniger elitir, aber dafiir um
so kirchlicher und dienender.

Die Akzentsetzung auf ,Nachfolge als
Zeichen® (der monastisch aufgefafiten,
sichtbaren Kommunitit und nicht so sehr
der sichtbaren Kirche) gebiihrt einem evan-
gelischen Autor. Sie schmilert nicht im ge-
ringsten die Bedeutung dieser Arbeit —
sowohl fiir das kumenische Gesprich der
Kirchen, wie auch fiir das Verstindnis des
schlichten Lebens innerhalb der Nachfolge
Christi, ob katholisch oder evangelisch ge-
deutet. J. Sudbrack S]

Gyr, Meinrad: Im Dienst der Liebe.
Gedanken und Meditationen zu den
evangelischen Raten. Freiburg/Schweiz-
Konstanz, Kanisius Verlag 1978, 93 S,,
kt. DM 9,80.

Seit einiger Zeit sind wir daran, religidse
Werte und Erfahrungen, die man vor eini-
gen Jahren begraben wollte, wieder neu zu
entdecken und ins Leben hineinzustellen.

Frommigkeitsgeschichte

Léser, Werner: Im Geiste des Orige-
nes. Hans Urs von Balthasar als Inter-
pret der Theologie der Kirchenviter.
Frankfurt/Main, Verlag Josef Knecht
1976 (Frankfurter Theologische Stu-
dien, Band 23). VIII/270 S., kart. DM
43—

Die vorliegende Freiburger Doktorarbeit
(1975) wihlt den sichersten Weg, das Werk
Hans Urs v. Balthasars fiir heutige Chri-
sten zu erschliefen; denn verschlossen ist
der Baseler Theologe immer noch. Sie geht

318

Vorliegendes Biichlein ist ein sympathisches
Beispiel dafiir.

Es geht um das Leben nach den Evange-
lischen Riten. Der Aufbau ist einfach:
Armut, Jungfriulichkeit, Gehorsam — je
betrachtet unter den Gesichtspunkten von
Gottesliebe und Nichstenliebe. Die Sprache
ist schlicht und sachlich, das heifit: es wird
weder gebliimt-iiberschwenglich gespro-
chen, noch mit einem pseudo-aktuellen So-
zial-Jargon geliebdugelt. Der Inbalt ist
zentral-christlich: Ohne den Glauben an
Gott, der den Menschen personlich anruft,
und an Jesus Christus, den menschgewor-
denen Sohn des Vaters, wire alles weitere
Spiegelfechterei. Von dieser Mitte aus kann
Gyr auch die Forderungen des Ordensle-
bens klar aussprechen; zum Gehorsam ge-
hort die ,Last des Gehorsams®; er wagt es
sogar — gegen einen immer noch lebendigen
psychologistischen Trend - von einem
» Verzicht auf Entfaltung® zu sprechen. Und
von dorther kann Gyr auch zu vielen Fra-
gen unserer Zeit Stellung nehmen.

Alles dies ist deshalb glaubhaft, weil es
auf griindlicher Bibelkenntnis und auf einer
gewissenhaften Theologie aufruht. Man
wird mit den vielen biblischen Ausfithrun-
gen auch weiter arbeiten kénnen und miis-
sen und dann bald dem positiven Grund-
tenor des Biichleins zustimmen: , Es ist die
Liebe Christi, die einlidt und um den Men-
schen wirbt; und wenn sie verspiirt und
verstanden wird, so sollte sie mit Gegen-
liecbe beantwortet werden, und zwar frei-
willig, jenseits von allem Dirfen und
Miissen.“ J. Sudbrack S}

nur einem einzigen, allerdings zentralen
Arbeitsgebiet des Forschers nach: der Pa-
tristik, von den griechischen Apologeten bis
zu Maximus Confessor. Spezialisten wer-
den Loser dankbar sein, daf sie auf kiirze-
stem Raum a) einen Zugang zu v. Baltasars
theologischer Hermeneutik der Viter, und
b) auch einen Zugang zu den wichtigen,
von ihm dargestellten Kirchenvitern ha-
ben; denn Léser versucht die Forschungen
Balthasars in gemifer Knappheit auf den
heutigen Stand zu bringen. Dem vorge-
schaltet ist eine Darstellung der theologi-
schen Methode von Balthasars (3 bis 57),



Buchbesprechungen

die beschrieben wird als ,theologische Pha-
nomenologie®, d. b. Beschreibung der gro-
Ren Gestalten und Ideen (als loci theolo-
gici, Quellorte theologischer Einsicht), aber
unter dem Horizont theologischer Einsicht.
Es geht dabei um das Verhiltnis von End-
lich-Unendlich, von Dasein-Sosein, von Ge-
schopf-Schopfer, Eros-Agape, um die Chri-
stozentrik alles Geschaffenen und die Uni-
versalitdt des Katholischen.

Wer v. Balthasar kennt, weif}, daf} all
dies von eminent geistlicher Bedeutung ist.
Dies wird deutlich im Schlufiteil (235-254)
iiber ,von Balthasars Theologie als Fort-
filhrung und dhristliche Vertiefung der Va-
tertheologie“. Hier kommen die groflen
Themen dhristlicher Spiritualitit zur Spra-
che: Karsamstag- und Kreuz-Erfahrung
(gesehen vom Tod Jesu her) und das Ver-
héltnis von Actio-Contemplatio (in das
trinitarische Zueinander hineingehoben).

Die Arbeit zeigt deutlich die Schwierig-
keit des Umgangs mit v. Balthasars Werk.
Einmal wird so gut wic keine Kritik geiibt
(von einigen historischen Anmerkungen
abgesehen: 126. 211 {. 218); verdiente aber
nicht gerade ein solch einmaliges Werk wie
das von Balthasars den kritischen Dialog?
Und zum anderen scheinen mir die drei
Teile doch etwas unvermittelt nebeneinan-
der zu stehen. Ein guter Sachindex (Litera-
tur- und Personen-Verzeichnis sind vor-
handen, 255-270) hitte dem abhelfen kon-
nen.

Aber die dienende Aufgabe, mit der vor-
liegende Arbeit ohne vorschnelle Synthe-
sen einen wichtigen Teil der Theologie
Balthasars erschliefit, ist die unerldfliche
Vorarbeit, damit das Denken des grofien
Theologen besser und fruchtbringender in
das Gesprich von heute eingebracht werden
kann. Dafiir ist man dem Autor dankbar.

J. Sudbrack S1

Das Eichstitter Stundenbuch. Die latei-
nische Handschrift 428 der Bibliothek
des Bischoflichen Seminars Eichstitt.
Kommentar von Hermann Hauke.
Nachwort von Hermann Koéstler. Eich-
statt, Lehmair & Zinser 1977. 133 S.,
Geb. DM 38,—.

Spatmittelalterliche Stundenbiicher sind
Gebetbiicher fiir Laien, die sich in etwa
(meist mit einem Jahreskalender) an litur-

319

gische Tagzeiten anlebhnen und iiberdies
vielfdltige andere Gebete enthalten. Sie
sind oftmals mit einem kostbaren Bild-
schmuck ausgestattet. Die hier als Teil-
Faksimile herausgegebene und analysierte
Handschrift ist wohl aus zwei Teilen zu-
sammengebunden worden. Der mit 24
Bildern vollstindig wiedergegebene Ka-
lender ist um 1500 fiér jemanden aus der
Mainzer Didzese hergestellt worden, wo-
bei die Monatsbilder auf flimische Vorbil-
der verweisen. Von dem nicht genauer lo-
kalisier- und datierbaren Gebetsteil sind
nur einige typische Blitter faksimiliert,
darunter aber die drei ganzseitigen Minia-
turen. H. Hauke bringt nach einer Einfiih-
rung in die Geschichte und das Wesen der
Stundenbiicher eine genaue Beschreibung
dieser Eichstitter Handschrift. Frommig-
keitsgeschichtlich bietet das Buch keine
iiberraschend neuen Erkenntnisse. Wie iib-
lich werden die Tagesgebete nach dem Ab-
lauf des Leidens Christi interpretiert. Dar-
auf folgt ein interessantes Offizium vom
~Mitleiden Marid“ (,mit* den Etappen
des Leidens Christi).

Das Biichlein ist ein Zeugnis fiir eine
- in Frommigkeit wie in bildhaften Aus-
drucksformen — reiche Vergangenheit. Es
verdient nicht nur Fachgelehrte, sondern
auch Liebbaber als Kiufer.

J. Sudbrack S|

Die Diskussion um das ,Heilige”.
Hrsg.: Carsten Colpe. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977
(Wege der Forschung, Bd. 305), XXV/
500 S., Ln. DM 83,~ (Ladenpreis); fir
Mitglieder DM 49,

Die wichtige Aufsatzsammlung (von 1877
bis 1964) versteht sich als ein Beitrag zur
Religionswissenschaft. Sie mochte zeigen,
dafl die Definition von Religion als ,Be-
gegnung mit dem Heiligen® kaum etwas
sagt, weil ,das Heilige“ selbst sehr ver-
schieden bestimmt wird. Nach einer auf-
zdhlenden Wortuntersuchung im deutschen
Sprachbereich (Grimmsches Worterbuch)
wird zuerst ,Das Heilige in der Theorie
seiner Heterogonie“ durch drei (transzen-
dental-philosophische und empirische) An-
sitze behandelt: das Heilige, verstanden
also als Gegensatz zum Profanen, das Hei-
lige, das anderswo herkommt, was einen an-



Buchbesprechungen

deren, einen ,Tabu“-Bereich bildet. Eine
weitere Zusammenstellung von Aufsitzen
tragt ethnologisches Material zusammen:
griechisch, biblisch, arabisch, iranisch, in-
dogermanisch, wobei fast alle diese Arbei-
ten sich an der Heterogonie-Theorie orien-
tieren.

Ein anderer Teil bringt ,Auseinander-
setzungen um Rudolf Ottos Theorie des
Heiligen“: Heilig also als das, was dem
»sensusnuminis“ entspricht,das ,tremendum
et fascinosum“; Heilig vom Inhalt des Er-
babenen bestimmt, das zugleich erzittern
macht wie anzieht. Die Diskussion fragt,
ob dieser irrationale Ansatz erlaubt ist und
ob man damit nicht doch wieder in die
Theorie der Heterogonie hineingerit. Der
Abschnitt ,Neue Problemstellungen“ be-
handelt zum Teil kurzschlieBende Theorien
(als kénne man Heilig naturwissenschaft-
lich als eine Art ,Elektrizitdt® fassen) zum
Teil weiterfilhrend (soziologisch, dialek-
tisch).

In einem kurzen, aber aufschluf8reichen
Vorwort begriindet der Herausgeber iiber-
dies seine Zusammenstellung und auch,
warum er die drei wichtigen Autoren Mir-
cea Eliade, Mary Douglas und Paul Ri-
coeur nicht zu Wort kommen lief. Aber
dennoch gibt die Aufsatzsammlung einen
wichtigen Einblick in heutige Bewegungen
und Ansitze. Sie warnt auch davor, allzu
leichtsinnig und schnell mit Vokabeln wie
yheilig® oder ,religiés“ umzugehen. Das
schwer zu lesende Buch ist wohl weniger
ein Wegweiser in der heutigen Diskussion
als ein Mahnmal zum vorsichtigen Nach-
denken. J. Sudbrack S]

Biirkle, Horst: Einfiihrung in die Theo-
logie der Religionen. Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1977.
(Reihe: Die Theologie) X/191 S. kart.,
Ladenpreis DM 28,50; Mitgliederpreis
DM 19,

In der weitrdumigen Ubersicht und den

prizisen Aussagen ist diese gut lesbare
Einfihrung mit ausfithrlichem Literatur-

320

verzeichnis (155-179) vorbildlich zu nen-
nen. Wihrend das zu Extremen neigende
evangelische Verstindnis von nicht-christ-
licher Religion (6-25) heutzutage iiberra-
schend tief in die jeweilig anderen Le-
benserfahrungen eindringt, ist die ruhigere
katholisch-theologische Stellungnahme (25
bis 33) eher durch spekulative Durchdrin-
gung ausgezeichnet. Am Hinduismus (36
bis 63), Buddhismus (63-92) und den afri-
kanischen Stammesreligionen (92-121) zeigt
der Vi. Methode und Inhalt der Theologie
der Religionen. Das abendlandische Chri-
stentum hat viel zu lernen in der Begeg-
nung mit den anderen Religionen. Es geht
dabei um Wiederaufwertung von kosmisch-
universalen Kategorien, von mythischer
Bildkraft, von sakramentalem und spiri-
tuellem Tun, von ganzheitlichem Verhal-
ten. Es geht um die Hochschitzung der re-
ligigs-transzendenten Werte gegeniiber
allem politischen Handeln und zugleich um
die Neuentdeckung der aszetisch-mysti-
schen Werte, die im Ordensleben zu fin-
den sind. Es geht um Erfahrungen der Ge-
meinsamkeit, die in den afrikanischen
Stammesreligionen leben.

Aber zugleich gelingt es dem Miinchner
Missionswissenschaftler, die Eigenart des
Christlichen gegeniiber jeder Einebnung
aufzuzeigen: Das Geschichtliche, das in der
Gestalt Jesu Christi kulminiert. Das Kon-
krete, das nicht wie bei Radhakrishnan sich
in Prinzipienforderungen verfliichtigt. Das
Eschatologische, das gleichermaflen von
marxistischer Diesseitsutopie wie buddhi-
stischer Diesseitsverachtung unterschieden
ist. Die Toleranz, die weit entfernt ist von
einer aufklirerischen Laissez-Faire-Hal-
tung.

Der ,Epilog“ (122-138) iiber ,Das Uni-
versale des Christentums und die anderen
Religionen® bietet einen Ausblick in das,
was theoretisch und praktisch geschehen
muf.

Nicht nur Spezialisten, auch anderen, die
z. B. in der Meditation Begegnung mit
fremden Religionen suchen, ist dies Buch
iiberaus zu empfehlen. J. Sudbrack S]





