Giinter Bleickert 326

ches der HI. Schrift, in der Geheimen Offenbarung Johannis, spricht Chri-
stus: ,Alle, die siegen, werden mit weilen Gewéandern bekleidet werden.
Nie werde ich ihren Namen aus dem Buch des Lebens 16schen . . .4,

Gott lasse uns alle die trostende und begliickende Wahrheit dieser
Worte immer tiefer erfahren!

Die Seligpreisungen

Eine meditative Erschliefung

Giinter Bleickert, Puchheim bei Miinchen

Selig ihr Armen:
euch gehort das Gottesreich

Diese erste Seligpreisung am Anfang der Bergpredigt, in der Version des
Lukas (6, 20), ist Dynamit, und, kein Zweifel, es ist eines jener Worte, die
hart klingen, wadchriitteln, provozieren — ,heraus-rufen —, vor die Ent-
scheidung stellen, Gsenzen markieren. Jesus ist Partei, und sein Wort, sein
Erscheinen sind Gericht. ,Meint ihr, ich sei gekommen, um Frieden auf
die Erde zu bringen? Nein, sage ich euch, sondern Spaltung . . . Ich bin
gekommen, um Feuer auf die Erde zu werfen; wie froh ware ich, wenn es
schon brennen wiirde“ (Lk 12, 51. 49). Umsturz und Revolution liegen in
der Luft; Parteilichkeit, verscharft durch den antithetischen Wehe-Ruf:
. Weh eudh, ihr Reichen: ihr habt euren Trost bereits empfangen® (6, 24).

Gewif}, eine politisch-agitatorische Rede sind die Seligpreisungen nicht.
Und doch geht es um Umsturz und Revolution. Nicht aber sollen einfach
blof} politische Fithrer ausgewechselt, staatliche Strukturen verdndert, die
sogenannten gesellschaftlichen Verhiltnisse verbessert werden. Vielmehr:

4 Offb. 8, 5; vgl. dagegen die folgenden urbuddhistischen Verse iiber des Menschen Ein-
gang ins Nirwana als Eintreten ,in ein impersonales, bewufitloses Ruhesein® (Men-
sching):

»Gleichwie das Licht, vom Windeswehn getroffen,

Zur Ruhe eingeht und dem Blick entschwindet,

So geht der Weise, Nam’ und Leib ablegend,

Zur Ruhe ein, entschwindend jedem Blicke®.

Zit. n. G. Mensching, Jesus im Kreise der Religionsstifter, in: F. J. Schierse (Hrsg.), Jesus
von Nazareth, Mainz (Griinewald-Materialbiicher) 1972, S. 45.



Die Seligpreisungen 327

die Herzen sollen verwandelt werden und anderen Sinnes; das die Einzel-
nen faktisch beherrschende Un-Wertsystem mit den Gétzen Ehre, Macht,
GenuR soll aus den Angeln gehoben werden. Nicht die Welt, die sein soll,
sondern die Welt in den Herzen, die verhdrteten Herzen selbst, sollen in
Brand gesteckt werden und Hochmut und Stolz gebrochen. Diese Selig-
preisung, ein Lobpreis der Demut, bezeichnet die Geisteshaltung, die es
dem Menschen allein erméglicht, das ankommende Gottesreich aufzuneh-
men. Den ,im Geiste* Armen — wie die mattiische Version (5, 8) dieser
Stelle verdeutlicht — gehdrt das Gottesreich, den Demiitigen, den vor Gott
Kleinen, die dann freilich so viel und so wenig Gréfle wie vor Gott vor
den Mitmenschen beanspruchen mogen. Das ist der Umsturz jedes sich in
sich selbst griinden wollenden Menschseins, der Aufruf zur Umkehr, zur
Selbstbegrindung in Gott, zur Bewufitwerdung und zur Verwirklichung
der Gotteskindschaft.

Selig ihr Armen, die ihr — wie Paulus immer wieder sagt (Kol 3, 9 u. a.)
— euren alten Menschen ,ausgezogen®, euer mithseliges gesellschaftliches
Rollenspiel aufgegeben habt, eure Maske habt fallen lassen — habt fallen
lassen miissen vielleicht: die ithr arm und nackt seid vor Gott. Selig seid
ihr, wenn ihr nicht wichtigtut vor Gott und voreinander, nicht euch auf
euch selber zu begriinden sucht, nicht hochmiitig, stolz und egoistisch auf
den kleinen Vorteil des Augenblicks setzt, sondern eure Sache, euch selbst,
ganz Gott anheimstellt; wenn ihr euch durch eure Hoffnung iiber euch
selber und tber die Kraft und Reichweite eures Handelns hinaustragen
laft. Selig seid ihr — und das ist der Kern dieser Zusage Jesu —, wenn ihr
mich braucht, mich brauchen kénnt: ich bin euer Trost: ,Kommt zu mir alle,
die ihr von Mithen und Lasten niedergedriickt seid: 1ch will euch aufhelfen.
Nehmt mein Joch auf euch und lernt von mir, ich bin sanftmiitig und demu-
tig von Herzen, und ihr werdet Ruhe finden fiir eure Seelen: Mein Joch
ist sanft und meine Last leicht“! (Mt 11, 28-30).

»Euch gehort das Gottesreich — das ist in der Sprache Jesu nur eine
andere Formel fiir: Ich gehore euch. Ich bin auf eurer Seite. Ich identifiziere
mich mit den Kleinsten und Armsten von euch (vgl. Mt 25, 40. 45). In und
durch Jesus verwirklicht sich die Ankunft des Gottesreiches, Er, ,der Weg
und die Wahrheit und das Leben“ (Joh 14, 6), ist ja das ,Gottesreich in
Person (Origenes). Die Demiitigen, die Gedemiitigten auch, preist Jesus
selig, weil er selbst ihr Trost, ihr Heil und ihr Helfer ist.

1 Wenn und insofern in solchen Worten nicht die ,ipsissima vox Jesu“ zu vernehmen ist
und sie lediglich’ als Gemeindebildungen zn verstehen sind, spiegeln sie dennoch und
gerade dann als Artikulationen von Glaubenserfahrungen den ,ipse Jesus®. Deshaib
bleibt im Horizont dieser meditativen ErschlieBung die Frage nach der Historizitét so-
wohl dieses Jesus-Wortes als auch der im weiteren zitierten belanglos.



Giinter Bleickert 328

Ist er auch unser Trost, unser Heil und unser Helfer? Auf welcher Seite
stehen wir? Nicht dafl wir uns zu Jesus zu stellen hitten! Aber stehen wir
auf jener Seite, fiir die er Partei ist und auf die er sich stellen wird? Ruhen
wir ausschliefilich in uns selber? Suchen wir unseren alten Adam zu be-
haupten, zu retten, zu perfektionieren, stolz und eigensinnig uns auf uns
selber zu stellen? Oder haben wir uns — in gleicher Selbstverfangenheit —,
resigniert-verzweifelt auf unsere eigene Schwiche blickend, nicht langst
schon preisgegeben, alle Hoffnung fahren lassen, und kaum mehr die Kraft,
die dargebotene rettende Hand zu ergreifen? Oder aber haben wir ihn
schon ausgezogen, den alten Adam, oder sind wir bereit ihn auszuziehen;
uns angesichts unserer Armut und Schwachheit aufhelfen zu lassen? Dann
gehort, indem wir die dargebotene Hand Jesu ergreifen, das Gottesreich
uns. — Auf welcher Seite also stehen wir? Denn die Seligpreisung ist Ge-
richt und, nicht zu vergessen, Dynamit und Feuer, und Jesus ist in ihr

Partei. »Selig ihr Armen: euch gehort das Gottesreich!“

Selig ihr Hungernden:
ihr werdet satt sein

So die zweite Seligpreisung nach Lukas (6, 21), — oder in der verdeut-
lichenden und verallgemeinernden Version des Mattaus (5, 6): ,Selig, die
hungern und diirsten nach Gerechtigkeit: sie werden satt sein“. Hunger
und Durst, diese uralten Menschheitsgeifieln, waren immer schon Meta-
phern fiir die religiose Sehnsucht. Wir lesen beim Propheten Amos (8, 11):
»Es werden Tage kommen, spricht Gott, der Herr, da sende ich den Hunger
ins Land, nicht den Hunger nach Brot und nicht den Durst nach Wasser,
sondern das Wort Gottes zu héren®.

Man miifite schon sehr mit Blindheit geschlagen sein, wiirde man diesen
Propheten-Spruch dahingehend ideologisch miflverstehen, als ware die
Befriedigung der elementaren Lebensbediirfnisse fiir das religiose Be-
wufitsein ohne Interesse. Wo Hunger ist in der Welt, Hunger nach Brot
und nach Leben, konnen die Satten dies nicht auf sich beruhen lassen. Thre
Gottesliebe bewiahrt sich allein in geiibter Nachstenliebe. In solidarischem
Tun gilt es, den Hunger auch im vitalen Bereich zu besiegen, ,Lazarus vor
der Tir“ (Lk 16, 20) zu erkennen und ihm zu helfen.

Und doch ~ so grofl und ernst diese Aufgabe gerade fir die heutige
Menschheit ist — nur wenig, nein: gar nichts ist erreicht, wenn nur dies er-
reicht ist. ,Wenn die Mause satt sind, schmeckt das Mehl bitter’, sagt das
Sprichwort; die jiidische Spruchweisheit weifl es ebenfalls: ,Der Hungrige
findet alles Bittere siiff, der Satte aber tritt den besten Honig mit Fiflen®
(Spr 27, 7 b. a). Wo die elementaren Mittel zur Erhaltung des 6konomisch-



Die Seligpreisungen 329

gesellschaftlichen Lebens bereitgestellt sind, wird die Frage nach dem mor-
gigen Kleid, dem morgigen Essen, die Sorge um den morgigen Tag (Mt
6, 34) zur Banalitit. Alles gerinnt zur Sinnlosigkeit, wenn nicht spatestens
dann der ,Hunger nach Gerechtigkeit’, die Sehnsucht der Seele nach Gott
erwacht.

Jesus, in der Wiiste in die Versuchung gefiihrt, aus Steinen Brot zu ma-
chen, ein utopisches Schlaraffenland heraufzufithren, widersteht dieser
Verlockung, indem er aus der Schrift (Dt 8, 3) zitiert: ,Es steht geschrieben:
Nicht vom Brot allein lebt der Mensch, sondern von jedem Wort, das aus
dem Mund Gottes kommt* (Mt 4, 4). Ganz aus dem Bewufltsein dieser
Unterscheidung sagt Jesus nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums:
,»1ch habe eine Speise zu essen, die ihr nicht kennt . . . Meine Speise ist es,
den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat“ (4, 32. 34). Mit einem
Schlag werden die verkehrten Verhéltnisse von Jesus zurechtgeriickt, ver-
lieren die kleinlichen Sorgen des Alltags ihre hemmende, niederdriickende
Madht. Der Blick wird frei fiir das ,eine, das not tut“ (Lk 10, 42): auf den
zu horen, der Worte des ewigen Lebens hat und der deshalb von sich sagen
kann: ,Ich bin das Brot des Lebens. Wer zu mir kommt, wird nicht mehr
hungern; und wer an mich glaubt, wird nicht mehr diirsten® (Joh, 6, 35).
Dem Hunger — von Mattius prazisiert als Hunger und Durst ,nach Ge-
rechtigkeit’ — halt Jesus sich selbst entgegen: ,Ich bin das Brot des Lebens.
Wer von diesem Brot if}t, wird leben in Ewigkeit® (6, 48).

Jesus selbst ist die Gerechtigkeit, nach der wir letztlich hungern — hun-
gern lernen sollen. Wie das Gottesreich ist er auch die Gottesgerechtigkeit
in Person. Er selbst ist die Speise, die unseren Hunger stillt, die Antwort
ist auf unsere Daseinsfrage und die Hilfe bringt in unserer Daseinsnot; er
selbst ist die rettende Hand, die uns vor der Verzweiflung bewahrt; die
Gerechtigkeit Gottes, die unsere Siinde vernichtet. Seine Gerechtigkeit ist
aber auch Gericht, ist Richtungsweisung und ist Abrechnung: , Weh euch,
ihr Satten, ihr werdet hungern®. Es ist ein Wehe-Ruf i{iber jene, die mit
sich selbst zurandegekommen zu sein scheinen, sich mit sich selbst akkom-
modiert haben, Frieden gemacht haben mit sich, wie sie sind, und mit den
Verhiltnissen, auch mit ihnen, wie sie sind, und so, selbstgerecht und selbst-
gefallig, selbstgeniigsam in sich selber ruhen. Mit solcher Lebensrechnung
wird hier abgerechnet; iiber sie wird das Urteil des Wehe-Rufs gefillt. Die
Folgen dieser Lebenssattheit: Erstarrung, Einsamkeit, Verlassenheit und
Geistlosigkeit, sie werden hungern machen.

Aber auch die allzu Wendigen, Umgetriebenen, Lebensgierigen, die
jagen nach dem kleinen Gliick des Daseins, nach Geltung und Geld, nach
Annehmlichkeit und Ungebundenheit, nach Leben und immer mehr Leben,
kurz: nach ,Brot allein‘, werden eines Besseren belehrt. Auch ihnen wird eine



Giinter Bleickert 330

neue Richtung gewiesen, die Richtung auf das ewige Leben, das Jesus sel-
ber ist. Wie das Ziel ist Jesus auch der Weg und, mehr nodh, er ist auch die
Wegzehrung, die vor Ermiidung und Erschopfung jene, die unterwegs zu
ihm sind, bewahrt.

Hunger und Hunger sind zweierlei: Hunger nach Brot, Wohlstand und
Gliick; und Hunger nach Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Oder anders
gesagt: Hunger nach dumpfer, platter Ruhe in sich selbst; und Hunger nach
Ruhe in Gott. Aus jener starren, geistlosen Ruhe will jesus wachriitteln; in
diesem Sinn ist er ein Unruhestifter, einer, der die Herzen, wenn sie sich
in Selbstsicherheit wahnen, beunruhigen will, um sie hinzulenken auf den
Ort lebendiger Geborgenheit in Gott. ,Ruhelos ist unser Herz, bis es seine
Ruhe findet in Dir‘, betet Augustinus; und der Psalmist: , Wie der Hirsch
lechzt an versiegten Wassern, so lechzt meine Seele, o Gott, nach dir! Meine
Seele dirstet nach Gott, dem lebendigen Gott“ (Ps 42, 2 f), von dem es an
anderer Stelle heifit: ,,Gott ist mein Hirte, ich leide nicht Not, auf griinen-
der Weide 1488t er mich lagern. Er fithrt mich an Wasser der Ruhe, Erquik-
kung spendet er meiner Seele“ (23, 1 {f).

Hungernde und Diirstende werden nicht deshalb selig gepriesen, weil
Hunger und Durst an sich etwas Gutes waren, sondern weil sie die Bedin-
gung fir die Moglichkeit sind, die von Gott angebotene Hilfe zu fithlen, zu
sehen und zu ergreifen. Allen Hungernden und Diirstenden, allen, die
einen Sinn dafir haben, die ihren Sinn sich dafiir schdrfen lassen, gilt diese
bedingungslose Einladung, mit der die Apokalypse schliefit: , Wer diirstet,
der komme; wer will, der nehme lebendiges Wasser umsonst“ (22, 17).
Weil sie zur Annahme der rettenden Hilfe fahig und willens sind, deshalb
allein werden die Hungernden seliggepriesen:

»oelig, die ihr jetzt hungert, ihr werdet satt sein®.

Selig ihr Weinenden:
thr werdet lachen

Die dritte Seligpreisung nach Lukas (6, 21 b), wie die beiden ersten ver-
schirft durch den antithetischen Wehe-Ruf: , Weh euch, ihr Lachenden: ihr
werdet jammern und weinen®, ist die emotional geladenste, in sich schroff-
ste, da sie in sich einen reinen Gegensatz bezeichnet: hier weinen; dort
lachen.

Von dieser dritten Seligpreisung aus gesehen erscheinen in den beiden
ersten die Elemente Armut (im Geiste) und Besitz des Gottesreiches; Hun-
ger (nach Gerechtigkeit) und Sattigung weniger als Gegensatzpaare, son-
dern vielmehr als Zuordnungsverhaltnisse. Armut und Hunger zeigen sich
als Grunddispositionen und Bedingungen, als Sich-Einstellen des Men-



Die Seligpreisungen 331

schen auf die Verheiflungen Gottes, das Gottesreich und seine Gerechtig-
keit. Als dhnliches Entsprechungsverhiltnis formuliert Mattdus seine Ver-
sion dieser dritten Seligpreisung — verallgemeinernd wieder und verdeut-
lichend, aber auch entschirfend: ,Selig die Trauernden, sie werden getro-
stet werden®.

In der Tat, die Trauer ist die Bedingung des Trostes; die Trauer ist die
menschliche Verfassung, auf die hin die Verheiflung Gottes als Trost sich
auslegen kann. Der menschlichen Not entspricht hier die Hilfe, der Frage
die gottliche Antwort. Aber anders als in diesen Entsprechungsverhaltnis-
sen bezeichnet die dritte Seligpreisung, wie sie Lukas iiberliefert, einen un-
iiberbriidkbaren Gegensatz und eine Umkehrung der Verhaltnisse. Es heifit
nicht: Selig ihr Weinenden: eure Tridnen werden abgetrocknet, sondern
vielmehr, weit plastischer und spannungsreicher: Selig ihr Weinenden: ihr
werdet lachen. Nicht nur die Uberwindung einer elenden Gemiitslage, son-
dern ihre Verwandlung in ihr Gegenteil wird hier verheifien! Lachen wer-
den, die jetzt weinen!

Es scheint, die andere Ausgangssituation — das Weinen — ruft nach die-
sem drastischen Zuspruch. Nicht Armen, auch Hungernden nicht, sondern
Weinenden verkiindet Jesus hier ihr Heil; und darin besteht doch ein we-
sentlicher Unterschied. Arme und Hungernde konnen sich wohl helfen las-
sen, und sofern sie die gottliche Hilfe anzunehmen bereit sind, preist sie
Jesus ja selig. Aber sie kénnten auch ausschlieflich von sich aus den Ver-
such wagen, gegen ihre Armut aufzubegehren, sich zu empéren (im Geiste)
und so sein zu wollen wie Gott; oder gegen den Hunger zu arbeiten, fiir die
Geredchtigkeit zu streiten und in der Kraft des eigenen Vermégens Recht
und Frieden auf Erden herbeizufihren.

Wer so auf sich selbst und das eigene Vermégen setzt, weint nicht. Wer
weint, bekundet damit aber nicht nur seine elende Lage, er bekundet zu-
gleich, daf er eine Losung seiner Not nicht von sich selbst erwartet: mit
seiner Not gibt er seine Ratlosigkeit und Hilflosigkeit kund. Weit entfernt
von einem resignierenden Sich-Abfinden mit dem eigenen Elend, schreit
der Weinende nach Hilfe vom Anderen, er ist offen, unzweifelhaft und be-
dingungslos, fiir die Hilfe von Gott her. Armut kénnte mifiverstanden wer-
den — deshalb nennt sie Mattaus ,Armut im Geiste’ ~, Hunger konnte fehl-
geleitet werden — deshalb spricht Mattdus vom ,Hungern und Diirsten nach
Gerechtigkeit’ —, Weinen aber ist unmiflverstindlich Ausdruck der Da-
seinsnot, der Aufschrei des sich damit aber nicht abfindenden Menschen,
das Ausgreifen der Hand eines Sinkenden, dem Jesus verheifit, dafl sein
Gliick darin bestehe, dafl die rettende Hand Gottes ihm immer schon ent-
gegenkomme. Deshalb — so das drastische Bild — werden lachen, die jetzt
weinen.



Giinter Bleickert 332

Dies ist die einzige Stclle in sdmtlichen Schriften des Neuen Testaments,
wo das Wort ,lachen® in positivem Sinn verwendet wird. Aber wohlge-
merkt, nicht Lachende, sondern Weinende werden seliggepriesen.

Mit grofiter Reserve, ja Skepsis begegnete schon die alttestamentliche
Weisheit dem Lachen: , Weinen hat seine Zeit; Lachen hat seine Zeit*
(Pred 3, 4); das eine wechselt mit dem anderen ab; das eine ist so briichig
wie das andere. Deshalb sagt der Skeptiker ,zum Lachen: Verriickt! und
zur Freude: Was soll das?“ (2, 2) ,Das Geschwitz der Narren ist (ihm) ein
Greuel, ihr Lachen erschallt bei frevelhafter Freude® (Sir 27, 13). Als
Echo dieser Kritik erweist sich der Wehe-Ruf Jesu: ,Weh euch, ihr La-
chenden: ihr werdet jammern und weinen®.

Wenn nun aber die jetzt Weinenden seliggepriesen werden, weil sie
lachen werden, ist das dann nur eine totale Verkehrung der Verhéltnisse?
Will dies sagen, dafl spiter gut sein soll — das Lachen nidmlich —, was zuvor
kritisiert worden war? Dafl servil sich ducken soll, wer Grifle zu erschlei-
chen strebt? Dafl heuchlerisch hungern soll, wer Sittigung haben will? Daf},
wer am besten lachen will, eben zuletzt lachen soll, also nur zur Unzeit
nicht lachen darf? Daf} also das Gelichter der ,Gottvollen® am Ende
gegen das friithere Geldchter der Gottlosen stiinde? Zu drastisch, allzu
schroff scheint dies ja hier gesagt zu sein. Aber mit dieser iibertreibenden
Wendung vom ,Lachen“ kann doch wohl nur gemcint sein, dafl den jetzt
Weinenden ein Grund gegeben wird zum Trost, ja, mehr als Trost: zur
Freude und zur Erfiillung.

Dieser Grund der Freude aber ist Jesus selbst. Mit ihm ist das Heil er-
schienen, er selbst ist das Heil, der Heiland. Er verkiindet die Frohbot-
schaft vom Gottesreich, er ist dieses Gottesreich, diese Botschaft in Person.
Mit seinem Kommen geht endgiiltig in Erfilllung, was Jesaja sagt: ,Er hat
mich gesandt, den Armen die Frohbotschaft zu bringen, zu heilen, die ge-
brochenen Herzens sind; den Gefangenen Befreiung und den Gefesselten
Erlosung anzukiindigen . . . alle Betriibten zu trosten und ihnen die Asche
mit einem Diadem, das Trauerkleid mit Freudendl und den verzagten
Geist mit Festgesang zu vertauschen“ (61, 1 ff).

Der Grund zur Freude ist gegeben in der Ankunft des Brautigams — wie
Johannes Jesus symbolisch nennt (Jo 8, 29) —und in dem in dieser Hochzeit
besiegelten Neuen Bund Gottes mit den Menschen. Weder Ausgelassenheit
noch Traurigkeit, sondern Freude ist in Jesus grundgelegt: , Freut euch im
Herrn allezeit® — schreibt Paulus seinen Philippern (4, 4) — ,Noch einmal
will ich es sagen: freut euch“. Denn gerade den Weinenden, den Beladenen
und Niedergedriickten, den Armen und Hungernden ist das Heil gewifl.
Gott selbst ,wird abwischen jede Trine von ihren Augen, und es wird
keinen Tod mehr geben, auch kcine Trauer, keinen Klageschrei, keine



Die Seligpreisungen 333

Miihsal wird es mehr geben; denn das Frithere ist vorbei (Apk 20, 4). Bleibt
nur die Frage: Sind wir unter den angesprochenen Weinenden? Sind wir
zur Trauer iberhaupt befahigt?

»oelig, die ihr jetzt weint: ihr werdet lachen!“

Selig ihr Liebenden.
thr seid in der Liebe Gottes

»oelig, die keine Gewalt anwenden:

sie werden das Land erben.

Selig, die barmherzig sind:

sie werden Erbarmen finden.

Selig, die ein reines Herz haben:

sie werden Gott schauen.

Selig, die Frieden stiften:

sie werden Sohne Gottes genannt werden® (Mt 5, 5. 7-9).

Diese Seligpreisungen nach Mattdus, die in der Version des Lukas nicht
enthalten sind, unterscheiden sich grundsétzlich von allen andern. Spricht
Jesus nach Lukas die Horer direkt an, so macht er nach Mattéus allgemein-
gliltige Aussagen; sind die Seligpreisungen in der lukanischen Version
schroff und hart, so wirken sie nach Mattdus durchweg milder. Aus den
Armen werden Arme im Geiste, aus den Hungernden schlechthin Hungern-
de und Dirstende nach Gerechtigkeit, aus den Weinenden, denen Lachen
verheiflen war, bloff noch Trauernde samt dem Zuspruch der Tréstung. In
all jenen Seligpreisungen spricht Jesus den Elenden, den Hilfsbedurftigen
und Hilflosen das Heil zu; immer wird eine bestimmte Notlage im Dasein
zum Ausgangspunkt der Hilfe, die von Gott in Jesus gegeben ist.

Jetzt aber, in diesen Seligpreisungen, die Mattius tiber Lukas hinaus
iiberliefert, werden nicht Ratlose, sondern Wohl-Beratene, nicht Hilfsbe-
dirftige, sondern Helfer, nicht Elende und Verlorene, sondern Wohl-Be-
heimatete seliggepriesen, solche — darf man wohl sagen —, die am Ziel
schon angelangt sind: Gewaltlose, Barmherzige, Herzensreine, Friedens-
stifter. Da ihr Ausgangspunkt ihr Ziel schon ist, wird ihnen nichts Neues,
schon gar nichts Gegensitzliches verheiflen, sondern: den Barmherzigen
eben Barmherzigkeit, den Herzensreinen die Gottesschau, den Friedens-
bringern die Gottesbotschaft, den Gewaltlosen das Erbe des Landes.

Seliggepriesen werden also nicht Entbehrende, sondern Vollendete, nicht
Wartende, sondern Beschenkte. Deshalb werden sie Barmherzigkeit er-
langen, weil sie Barmherzigkeit immer schon iiben; deshalb wird ihnen das
Gottesreich gehoren, weil sie dort 1angst schon eingebiirgert sind; deshalb
werden sie vor Gott bestehen, weil sie auf ihn sich gegriindet haben. , Wenn



Giinter Bleickert 384

ihr euch nicht an mich haltet, werdet ihr keinen Halt haben®, spricht Gott
durch Jesaja (7, 9b) an sein Volk, was soviel heifit wie: ,Glaubt ihr nicht,
dann lebt ihr nicht“. In der Form einer Seligpreisung heifit dies:

Selig ihr Glaubenden:

ihr werdet leben, ja ihr lebt jetzt schon.

Wer glaubt, lebt aus Gott und auf Gott hin. Im Glauben ist ihm eine
Dimension der Weltiiberlegenheit und Unverwundbarkeit erdffnet, der
Unzerbriichlichkeit und des Bestehens vor Gott. Der Glaube versetzt Berge,
und mehr noch: er ver-setzt uns, setzt uns frei, befreit uns von der Fessel
vergangener Schuld, ist unsere Rechtfertigung und gibt uns, Wiedergebo-
renen, neues Leben und Kraft zur Fiille des Lebens hier und jetzt und fiir
alle Zukunft. Deshalb kdnnte man diese Seligpreisung auch so formulieren:

Selig ihr Hoffenden:
ihr habt Zukunft, sie beseelt eudh schon jetzt.

Wer hofft, der wartet, aber er wartet nicht nur. Warten — das hat Sa-
muel Bedkett in seinem Stiick , Warten auf Godot® vortrefflich gezeigt —,
Warten allein kann namlich hochst unsinnig sein. Warten, das untatig
verharrt und allenfalls die Zeit vertreibt, 1auft Gefahr, dafl die Wartenden
den Grund und das Ziel ihres Wartens aus den Augen verlieren und am
Ende vergessen, daf} sie iiberhaupt warten. Untétigkeit und Stumpfsinn
sind die Folgen solchen Wartens. , Was sollen wir jetzt tun?“, fragt einer
der Schauspieler in Becketts Allegorie gelangweilt; und nach der unbe-
friedigenden Antwort: , Warten“ fragt er erneut: , Ja, aber beim Warten?“

Gewill ist Warten eine Grundbefindlichkeit des Daseins und auch des
Christseins. Hoffnung braucht Geduld, Beharrungsvermdgen, mufl war-
ten konnen. Aber was sollen wir Christen tun beim Warten auf die Erfil-
lung unserer Hoffnung? Nichts anderes, als uns von dieser Hoffnung
bestimmen lassen! Sie in uns wirken und gegenwirtig werden lassen! Wer
hofft, wartet nicht nur, er lebt aus der Zukunft. Sie sprengt die Fesseln der
Vergangenheit und gibt der Gegenwart Richtung und Sinn. Wer hofft, halt
sich bereit fiir das, was er erhofft, offnet sich dem Kommenden und gibt
ihm Raum. Er 148t sich treiben von seiner Erwartung und erfiillen von
ihrer Entgegenkunft. Und vor allem, gleichsam einer inneren Notigung
folgend, tut er, was er glaubt. Der Hoffende weifi, dafl das Gottesreich, auf
dessen Ankunft er wartet, nicht so kommt, ,dafl man es berechnen kénnte®,
und daf man auch nicht sagen kann: , Siehe: hier! oder: dort!“ — Vielmehr:
,Das Reich Gottes ist mitten unter euch” (Lk 17, 20 f). Der Hoffende weill
auch, dafl das Gottesreich in Zukunft nur kommen kann, wenn es im Glau-
ben immer schon angenommen und angekommen ist und in sich bewah-
render Liebe bewahrt wurde. Ist der Glaube die Pforte zum Gottesreich
und die Liebe die Frucht des Glaubens, so ist die Hoffnung die Spannfeder,



Die Seligpreisungen 335

die Kraft, der Motor der Glaubensbewegung, die in praktischer Liebe sich
erfillt.

Nicht blof ein sich bekennender Glaube, sondern ein titiger Glaube ist
verlangt. Nicht das Durchhalten der Uberzeugung von theoretischen
Wahrheiten — von Glaubensséitzen allein —, sondern das Gelingen einer
liecbenden Existenz ist der Sinn des Glaubens. Nicht um die Erkenntnis, dafy
Gott barmherzig ist, und die Behauptung der Uberzeugung davon geht es,
sondern um das Unterfangen, sich von der Barmherzigkeit Gottes treffen
zu lassen und den von ihm ausgehenden Liebesimpuls weiterzugeben an
ihn und an andere. Diese von Gott ausgehende Liebe gilt allen. Aber Gott
méchte nicht einfach von den Menschen, die er liebt, wiedergeliebt werden,
so dafl die Menschenliebe Gottes und die Gottesliebe der Menschen blof§
je ein Spiel zwischen Gott und dem einzelnen, zwischen der einzelnen Seele
und ihrem Gott wire. Gott liebt vielmehr so, dafl er die Menschen an seiner
Liebe selbst teilnehmen 1aflt, indem er sie aufnimmt in seine Liebe selbst,
so daf} nun jeder nicht nur Gott liebt, sondern in seiner Liebe zu Gott in
und mit Gott jeden andern zugleich mitliebt.

»Seid barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist* (Lk 6,36). Barm-
herzigkeit sollen wir tiben, weil wir Barmherzigkeit empfangen haben; den
Strom der gottlichen Barmherzigkeit sollen wir gleichsam nur weitergeben,
thm freien Lauf lassen. Nicht um ein Gebot zu erfiillen, auch nicht um
Gottes oder Christi willen, sondern weil wir Gutes erfahren haben, sollen
wir, wie selbstverstindlich, Gutes tun: Hungrigen zu essen, Diirstenden
zu trinken geben, Fremde aufnehmen, Nadckte bekleiden, Kranke und Ge-
fangene besuchen (Mt 25, 35 f). Und so kann man die Seligpreisungen der
Gewaltlosen, der Herzensreinen und Friedensstifter zusammenfassen:

Selig ihr Liebenden:
ihr seid in der Liebe Gottes!

Selig, wer in Christus ist

»Selig seid ihr,

wenn euch die Menschen hassen

und aus ihrer Gemeinschaft ausschlieflen,
wenn sie euch beschimpfen

und euren Namen verachtlich machen
um des Menschensohnes willen;

freut euch und tanzt:

grof ist euer Lohn im Himmel*“.

Der entscheidende Unterschied zu dieser Seligpreisung nach Lukas
(6, 22 f) lautet bei Mattéus: ,Selig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen be-



Giinter Bleickert 336

schimpft und verfolgt und auf alle mogliche Weise verleumdet werdet . . .“
(5,11). Was nach Lukas ausgelegt wird als Leiden ,um des Menschensohnes
willen“, ist nach Mattius unmittelbar auf Jesus selbst bezogen, als Leiden
um seinetwillen. Es gibt offensichtlich auch bei Jesus, wie bei jedem Men-
schen, eine Entwidklung des Selbstbewufitseins, eine Selbstfindung und
Selbstfestigung, eine Einwilligung in das eigene Lebensgeschick. Jesus
bittet ja noch am Ende, dafl der Kelch der Bitternis und des Leidens an ihm
voriibergehen mége, aber er fiigt dieser Bitte sogleich hinzu: ,Nicht mein,
sondern dein Wille geschehe“ (Lk 22, 42).

Im Grunde ging es Jesus in all seinem Reden und Tun um die Ausle-
gung seines Denkens und Seins. Wie dieses Reden und Tun, das aus seinem
Innersten kam, zunichst die Horer fortreifen wollte, verstirkte es auch
bei ihm selbst die Dynamik der eigenen Bewegung. Jesus lehrte ja nicht
wie die Schriftgelehrten, sondern ,wie einer, der Vollmacht hat* (Mk 2,
22). Auch richtete er seine Botschaft nicht nur aus, um sie und seine Horer
dann stehen zu lassen und sich selbst zu iiberlassen; ausdriicklich verwirft
er das Tun der Schriftgelehrten, da sie den Menschen Lasten aufladen, in-
dem sie die peinlich genaue Gesetzeserfiillung verlangen, selbst aber kei-
nen Finger rithren (Lk 11, 46). Jesus richtet vielmehr seine Botschaft aus,
indem er sie an sich und sich selbst an ihr ausrichtet, sich selbst also mit ihr
identifiziert: er selbst wird zur Botschaft, er ist Botschafter und Botschaft
in einem.

Anfinglich mochte bei den Hérern Jesu noch der Eindruck entstanden
sein, Jesus verkiinde etwas von ihm Verschiedenes: das Gottesreich und
die Gottesgerechtigkeit und den Menschensohn als den kommenden Hei-
land, ganz so, als warte er selbst darauf, wie man eben auf jemanden oder
auf etwas wartet. Deshalb gibt es jene Stellen in der Schrift, wo Jesus in
dieser Weise redet. Andere Stellen aber zeigen an, dafl Jesus im Vollzug
seiner Botschaft und in der Auslegung seiner Existenz zur unerschiitterli-
chen Gewiflheit gelangte, dafl er selbst das von ihm angesagte Heil ist:
die Gottesgerechtigkeit selbst und das Gottesreich in Person, und daf} die
Rolle des verkiindeten Menschensohnes von ihm selber — und keinem ande-
ren — zu ,spielen” sei, da er ,es“ selber ist.

Jesus, das Heil, ist Partei: er ist der Armen, der Hungernden und der
Weinenden Heiland. Auf ihre Seite stellt er sich, ihnen gibt er sich. Er er-
16st sie aus ihrer Not und weist ihnen den Weg der Seligkeit, des Friedens
und der Freude. Aber seine Gerechtigkeit ist auch Gericht; sie ist eine
scharfe Absage an die Uberheblichen, die Selbstgerechten und Selbstge-
falligen. Es heifit zwar von ihm: ,Das geknickte Rohr wird er nicht zerbre-
chen und den glimmenden Docht nicht ausloschen® (Mt 12, 20); aber er
selbst sagt von sich: , Wer nicht fiir mich ist, der ist gegen mich; wer nicht



Die Seligpreisungen 337

mit mir sammelt, der zerstreut” (12, 30). Da Jesus Partei ist, wird er zur
Ursache der Entzweiung: wo zwei sind auf einem Lager, wird der eine
aufgenommen und der andere zuriickgelassen (vgl. Lk 17, 34). ,Es werden
entzweit sein der Vater mit dem Sohn und der Sohn mit dem Vater, die
Mutter mit der Tochter und die Tochter mit der Mutter“ (12, 53). Die Fa-
milienbande zdhlen so wenig, wie sie fir Jesus selbst zdhlten; er entgeg-
net dem Hinweis, dafl seine Mutter und seine Briider auf ihn warten: ,Mei-
ne Mutter und Brider sind die, die das Wort Gottes horen und befolgen®
(8,21).

Wenn Jesus nun selbst das Wort Gottes ist, liegt alles daran, auf ihn
zu horen, wie Maria, die Schwester der allzu beflissenen Martha, nichts
weiter als gehorsam das Gehérte auch zu tun. Damit wird freilich Jesus
selbst zum kritischen Punkt seiner Botschaft. Diese ist ja nichts anderes als
sein vielfaltiger und immer neuer Versuch, sich selbst auszusagen und die
Horer in seinen Bann zu ziehen: sie zu bewegen, sein Joch auf sich zu neh-
men und seine Last zu tragen — sein Joch ist ja sanft und seine Last leicht.
Jesus lehrt nicht, wie Lehrer sonst lehren; er hat keine Lehre, die er blof§
vertritt und plausibel zu machen sucht und die ,objektiv® — unabhdngig
von seiner Person — Giiltigkeit beanspruchen méchte, gleichsam jederzeit
von jedermann nachpriifbar wire. Jesus gibt in seiner Botschaft sich selbst,
er beruft in seine Nachfolge, er verspricht seine unverbriichliche Gemein-
schaft, , Auf, mir nach!“ lautet die Kurzformel seiner Einladung. Und doch
notigt er sich keinem auf; wozu er nétigt, ist lediglich die Entscheidung,
eine Entscheidung, die keinen Aufschub duldet. Sollen doch die Toten die
Toten begraben! Wer zuriickschaut, taugt nicht fiirs Gottesreich und seine
Gemeinschaft. Zu eingebunden in den Trott der Bewaltigung der tédglichen
Sorgen ist Martha, die beflissene Schwester Marias, als daf sie ahnen
konnte, dafl Jesus nichts will als ihr ungeteiltes Ohr. Zu starr blickt der
reiche Jingling zuriick auf sein Hab und Gut, als dafl er Jesus und seinen
Reichtum zu erblicken vermdchte.

Da Jesus das Heil nicht einfach anbietet, wie der Arzt eine Arznei fiir
den Patienten, den er dann wegschickt, sondern weil er als dieses Heil sich
selbst gewdhrt, ist der Sinn seines Redens und Tuns, dafl wir ihn selbst
annehmen. Wenn sich in Jesus erfiillt, was Jesaja fiir die Zeit des Heils
prophezeite: ,Blinde sehen wieder, und Lahme gehen; Aussatzige werden
rein, und Taube horen; Tote werden auferweckt, und den Armen wird das
Evangelium verkiindet®, dann kann Jesus auch ausdriicklich hinzufiigen:
»,Und selig, wer an mir keinen Anstof nimmt“ (Lk 7, 22).

Das Heil ist Jesus selbst; und es setzt sich durch, wo Jesus angenommen
wird. Aber — und dies ist ein schreckliches, unaufldsbares, dunkles Geheim-
nis — es konnte auch sein, dafl an Jesus Ansto genommen wird, dall er



Anton Rotzeiter 838

zum Zeichen des Widerspruchs und ~ der der Helfer aller sein will — zum
Stolperstein fur viele wird. Denn die frei sich verschenkende Liebe Jesu
wird, eigentlich unausdenkbar, faktisch von vielen verschmaht. Sein Lie-
bes-Impuls setzt keine allgemeine Philanthropie, keine weltweite All-
menschheitsliebe in Gang. Seine Liebe mufl vielmehr den Weg — sollen
wir sagen: den ,,Umweg” — des Kreuzes einschlagen; und wer ihm nach-
folgen will, mufl denselben Weg (oder Umweg) beschreiten. Er nehme sein
Kreuz auf sich und folge ihm nach. Dies ist das unauslotbare Geheimnis,
daf} die Liebe sich nur durch das Leiden hindurch treu bleiben und ver-
wirklichen kann. Wer sich an Jesus hdngt, darf sich nicht wundern, wenn
er auch mit thm am Kreuz hdngen wird; wenn auch seine Liebe durch das
Leiden hindurch mufi.

Mitgekreuzigt aber wird er auch mitauferstehen. Deshalb sind selig, die
um seinetwillen Verfolgung leiden. Und sie konnen in der Verfolgung
schon gemeinsam mit Paulus, dem Mitverfolgten, sagen: ,Weder Tod
noch Leben, weder Engel noch Machte, weder Gegenwartiges noch Zu-
kinftiges . . . (nichts kann) uns scheiden von der Liebe Gottes in Christus
Jesus, unserem Herrn“ (Rom 8, 38 f).

»Selig, wer in Jesus Christus ist“.

Franz von Assisi, Realisator und Kiinder
des Evangeliums in unserer Zeit

Anton Rotzetter OFMCap, Schwyz

Die Geschichte kommt erst in der Gegenwart zu sich. Denn sie enthalt
Moglichkeiten und Zumutungen, die {iber das unmittelbar Geschehene
hinausweisen und heute und morgen nach Verwirklichung rufen. Darum
ist die Vergangenheit lebendig zu halten und im Akt des Erzahlens immer
wieder der Er-Innerung anzuvertrauen. Das gilt auch far die grofien ge-
schichtlichen Personlichkeiten.

Die Geschichte bezeichnet Franz von Assist als ,alter Christus®. Sie will
damit sagen, dafl in ihm wie kaum sonst jener Sinn menschlichen Lebens
verwirklicht ist, der in Jesus von Nazaret seine Grundgestalt hat. Darum





