
Günter Bleickert 326 

dies der Hl. Schrift, in der Geheimen Offenbarung Johannis, spricht Chri- 
stus: •Alle, die siegen, werden mit weißen Gewändern bekleidet werden. 
Nie werde ich ihren Namen aus dem Buch des Lebens löschen..."". 

Gott lasse uns alle die tröstende und beglückende Wahrheit dieser 
Worte immer tiefer erfahren! 

Die Seligpreisungen 

Eine meditative Erschließung 

Günter Bleickert, Puchheim bei München 

Selig ihr Armen: 
euch gehört das Gottesreich 

Diese erste Seligpreisung am Anfang der Bergpredigt, in der Version des 
Lukas (6, 20), ist Dynamit, und, kein Zweifel, es ist eines jener Worte, die 
hart klingen, wachrütteln, provozieren - •heraus-rufen" -, vor die Ent- 
scheidung stellen, Grenzen markieren. Jesus ist Partei, und sein Wort, sein 
Erscheinen sind Gericht. •Meint ihr, ich sei gekommen, um Frieden auf 
die Erde zu bringen? Nein, sage ich euch, sondern Spaltung ... Ich bin 
gekommen, um Feuer auf die Erde zu werfen; wie froh wäre ich, wenn es 
schon brennen würde" (Lk 12, 51. 49). Umsturz und Revolution liegen in 
der Luft; Parteilichkeit, verschärft durch den antithetischen Wehe-Ruf: 
•Weh euch, ihr Reichen: ihr habt euren Trost bereits empfangen" (6, 24). 

Gewiß, eine politisch-agitatorische Rede sind die Seligpreisungen nicht. 
Und doch geht es um Umsturz und Revolution. Nicht aber sollen einfach 
bloß politische Führer ausgewechselt, staatliche Strukturen verändert, die 
sogenannten gesellschaftlichen Verhältnisse verbessert werden. Vielmehr: 

4 Offb. 3, 5; vgl. dagegen die folgenden urbuddhistischen Verse über des Menschen Ein- 
gang ins Nirwana als Eintreten •in ein impersonates, bewußtloses Ruhesein" (Men- 
sching): 
•Gleichwie das Licht, vom Windeswehn getroffen, 
Zur Ruhe eingeht und dem Blick entschwindet, 
So geht der Weise, Nam' und Leib ablegend, 
Zur Ruhe ein, entschwindend jedem Blicke". 
Zit. n. G. Mensching, Jesus im Kreise der Religionsstifter, in: F. J. Schierse (Hrsg.), Jesus 
von Nazareth, Mainz (Grünewald-Materialbücher) 1972, S. 45. 



Die Seligpreisungen 327 

die Herzen sollen verwandelt werden und anderen Sinnes; das die Einzel- 
nen faktisch beherrschende Un-Wertsystem mit den Götzen Ehre, Macht, 
Genuß soll aus den Angeln gehoben werden. Nicht die Welt, die sein soll, 
sondern die Welt in den Herzen, die verhärteten Herzen selbst, sollen in 
Brand gesteckt werden und Hochmut und Stolz gebrochen. Diese Selig- 
preisung, ein Lobpreis der Demut, bezeichnet die Geisteshaltung, die es 
dem Menschen allein ermöglicht, das ankommende Gottesreich aufzuneh- 
men. Den •im Geiste" Armen - wie die mattäische Version (5, 3) dieser 
Stelle verdeutlicht - gehört das Gottesreich, den Demütigen, den vor Gott 
Kleinen, die dann freilich so viel und so wenig Größe wie vor Gott vor 
den Mitmenschen beanspruchen mögen. Das ist der Umsturz jedes sich in 
sich selbst gründen wollenden Menschseins, der Aufruf zur Umkehr, zur 
Selbstbegründung in Gott, zur Bewußtwerdung und zur Verwirklichung 
der Gotteskindschaft. 

Selig ihr Armen, die ihr - wie Paulus immer wieder sagt (Kol 3, 9 u. a.) 
- euren alten Menschen •ausgezogen", euer mühseliges gesellschaftliches 
Rollenspiel aufgegeben habt, eure Maske habt fallen lassen - habt fallen 
lassen müssen vielleicht: die ihr arm und nackt seid vor Gott. Selig seid 
ihr, wenn ihr nicht wichtigtut vor Gott und voreinander, nicht euch auf 
euch selber zu begründen sucht, nicht hochmütig, stolz und egoistisch auf 
den kleinen Vorteil des Augenblicks setzt, sondern eure Sache, euch selbst, 
ganz Gott anheimstellt; wenn ihr euch durch eure Hoffnung über euch 
selber und über die Kraft und Reichweite eures Handelns hinaustragen 
laßt. Selig seid ihr - und das ist der Kern dieser Zusage Jesu -, wenn ihr 
mich braucht, mich brauchen könnt: ich bin euer Trost: •Kommt zu mir alle, 
die ihr von Mühen und Lasten niedergedrückt seid: Ich will euch aufhelfen. 
Nehmt mein Joch auf euch und lernt von mir, ich bin sanftmütig und demü- 
tig von Herzen, und ihr werdet Ruhe finden für eure Seelen: Mein Joch 
ist sanft und meine Last leicht"1 (Mt 11, 28-30). 

•Euch gehört das Gottesreich" - das ist in der Sprache Jesu nur eine 
andere Formel für: Ich gehöre eudi. Ich bin auf eurer Seite. Ich identifiziere 
mich mit den Kleinsten und Ärmsten von euch (vgl. Mt 25, 40. 45). In und 
durch Jesus verwirklicht sich die Ankunft des Gottesreiches, Er, •der Weg 
und die Wahrheit und das Leben" (Joh 14, 6), ist ja das •Gottesreich in 
Person" (Origenes). Die Demütigen, die Gedemütigten auch, preist Jesus 
selig, weil er selbst ihr Trost, ihr Heil und ihr Helfer ist. 

1 Wenn und insofern in solchen Worten nicht die •ipsissima vox Jesu" zu vernehmen ist 
und sie ,lediglich' als Gemeindebildungen zu verstehen sind, spiegeln sie dennoch und 
gerade dann als Artikulationen von Glaubenserfahrungen den •ipse Jesus". Deshalb 
bleibt im Horizont dieser meditativen Erschließung die Frage nach der Historizität so- 
wohl dieses Jesus-Wortes als auch der im weiteren zitierten belanglos. 



Günter Bleickert 328 

Ist er auch unser Trost, unser Heil und unser Helfer? Auf welcher Seite 
stehen wir? Nicht daß wir uns zu Jesus zu stellen hätten! Aber stehen wir 
auf jener Seite, für die er Partei ist und auf die er sich stellen wird? Ruhen 
wir ausschließlich in uns selber? Suchen wir unseren alten Adam zu be- 
haupten, zu retten, zu perfektionieren, stolz und eigensinnig uns auf uns 
selber zu stellen? Oder haben wir uns - in gleicher Selbstverfangenheit -, 
resigniert-verzweifelt auf unsere eigene Schwäche blickend, nicht längst 
schon preisgegeben, alle Hoffnung fahren lassen, und kaum mehr die Kraft, 
die dargebotene rettende Hand zu ergreifen? Oder aber haben wir ihn 
schon ausgezogen, den alten Adam, oder sind wir bereit ihn auszuziehen; 
uns angesichts unserer Armut und Schwachheit aufhelfen zu lassen? Dann 
gehört, indem wir die dargebotene Hand Jesu ergreifen, das Gottesreich 
uns. - Auf welcher Seite also stehen wir? Denn die Seligpreisung ist Ge- 
richt und, nicht zu vergessen, Dynamit und Feuer, und Jesus ist in ihr 

•Selig ihr Armen: euch gehört das Gottesreich!" 

Selig ihr Hungernden: 
ihr werdet satt sein 

So die zweite Seligpreisung nach Lukas (6, 21), - oder in der verdeut- 
lichenden und verallgemeinernden Version des Mattäus (5, 6): •Selig, die 
hungern und dürsten nach Gerechtigkeit: sie werden satt sein". Hunger 
und Durst, diese uralten Menschheitsgeißeln, waren immer schon Meta- 
phern für die religiöse Sehnsucht. Wir lesen beim Propheten Arnos (8, 11): 
•Es werden Tage kommen, spricht Gott, der Herr, da sende ich den Hunger 
ins Land, nicht den Hunger nach Brot und nicht den Durst nach Wasser, 
sondern das Wort Gottes zu hören". 

Man müßte schon sehr mit Blindheit geschlagen sein, würde man diesen 
Propheten-Spruch dahingehend ideologisch mißverstehen, als wäre die 
Befriedigung der elementaren Lebensbedürfnisse für das religiöse Be- 
wußtsein ohne Interesse. Wo Hunger ist in der Welt, Hunger nach Brot 
und nach Leben, können die Satten dies nicht auf sich beruhen lassen. Ihre 
Gottesliebe bewährt sich allein in geübter Nächstenliebe. In solidarischem 
Tun gilt es, den Hunger auch im vitalen Bereich zu besiegen, •Lazarus vor 
der Tür" (Lk 16, 20) zu erkennen und ihm zu helfen. 

Und doch - so groß und ernst diese Aufgabe gerade für die heutige 
Menschheit ist - nur wenig, nein: gar nichts ist erreicht, wenn nur dies er- 
reicht ist. ,Wenn die Mäuse satt sind, schmeckt das Mehl bitter', sagt das 
Sprichwort; die jüdische Spruchweisheit weiß es ebenfalls: •Der Hungrige 
findet alles Bittere süß, der Satte aber tritt den besten Honig mit Füßen" 
(Spr 27, 7 b. a). Wo die elementaren Mittel zur Erhaltung des ökonomisch- 



Die Seligpreisungen 329 

gesellschaftlichen Lebens bereitgestellt sind, wird die Frage nach dem mor- 
gigen Kleid, dem morgigen Essen, die Sorge um den morgigen Tag (Mt 
6, 34) zur Banalität. Alles gerinnt zur Sinnlosigkeit, wenn nicht spätestens 
dann der ,Hunger nach Gerechtigkeit', die Sehnsucht der Seele nach Gott 
erwacht. 

Jesus, in der Wüste in die Versuchung geführt, aus Steinen Brot zu ma- 
chen, ein utopisches Schlaraffenland heraufzuführen, widersteht dieser 
Verlockung, indem er aus der Schrift (Dt 8, 3) zitiert: •Es steht geschrieben: 
Nicht vom Brot allein lebt der Mensch, sondern von jedem Wort, das aus 
dem Mund Gottes kommt" (Mt 4,4). Ganz aus dem Bewußtsein dieser 
Unterscheidung sagt Jesus nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums: 
•Ich habe eine Speise zu essen, die ihr nicht kennt... Meine Speise ist es, 
den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat" (4, 32. 34). Mit einem 
Schlag werden die verkehrten Verhältnisse von Jesus zurechtgerückt, ver- 
lieren die kleinlichen Sorgen des Alltags ihre hemmende, niederdrückende 
Macht. Der Blick wird frei für das •eine, das not tut" (Lk 10, 42): auf den 
zu hören, der Worte des ewigen Lebens hat und der deshalb von sich sagen 
kann: •Ich bin das Brot des Lebens. Wer zu mir kommt, wird nicht mehr 
hungern; und wer an mich glaubt, wird nicht mehr dürsten" (Joh, 6, 35). 
Dem Hunger - von Mattäus präzisiert als Hunger und Durst ,nach Ge- 
rechtigkeit' - hält Jesus sich selbst entgegen: •Ich bin das Brot des Lebens. 
Wer von diesem Brot ißt, wird leben in Ewigkeit" (6, 48). 

Jesus selbst ist die Gerechtigkeit, nach der wir letztlich hungern - hun- 
gern lernen sollen. Wie das Gottesreich ist er auch die Gottesgerechtigkeit 
in Person. Er selbst ist die Speise, die unseren Hunger stillt, die Antwort 
ist auf unsere Daseinsfrage und die Hilfe bringt in unserer Daseinsnot; er 
selbst ist die rettende Hand, die uns vor der Verzweiflung bewahrt; die 
Gerechtigkeit Gottes, die unsere Sünde vernichtet. Seine Gerechtigkeit ist 
aber auch Gericht, ist Richtungsweisung und ist Abrechnung: •Weh euch, 
ihr Satten, ihr werdet hungern". Es ist ein Wehe-Ruf über jene, die mit 
sich selbst zurandegekommen zu sein scheinen, sich mit sich selbst akkom- 
modiert haben, Frieden gemacht haben mit sich, wie sie sind, und mit den 
Verhältnissen, auch mit ihnen, wie sie sind, und so, selbstgerecht und selbst- 
gefällig, selbstgenügsam in sich selber ruhen. Mit solcher Lebensrechnung 
wird hier abgerechnet; über sie wird das Urteil des Wehe-Rufs gefällt. Die 
Folgen dieser Lebenssattheit: Erstarrung, Einsamkeit, Verlassenheit und 
Geistlosigkeit, sie werden hungern machen. 

Aber auch die allzu Wendigen, Umgetriebenen, Lebensgierigen, die 
jagen nach dem kleinen Glück des Daseins, nach Geltung und Geld, nach 
Annehmlichkeit und Ungebundenheit, nach Leben und immer mehr Leben, 
kurz: nach ,Brot allein', werden eines Besseren belehrt. Auch ihnen wird eine 



Günter Bleickert 330 

neue Richtung gewiesen, die Richtung auf das ewige Leben, das Jesus sel- 
ber ist. Wie das Ziel ist Jesus auch der Weg und, mehr noch, er ist auch die 
Wegzehrung, die vor Ermüdung und Erschöpfung jene, die unterwegs zu 
ihm sind, bewahrt. 

Hunger und Hunger sind zweierlei: Hunger nach Brot, Wohlstand und 
Glück; und Hunger nach Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Oder anders 
gesagt: Hunger nach dumpfer, platter Ruhe in sich selbst; und Hunger nach 
Ruhe in Gott. Aus jener starren, geistlosen Ruhe will Jesus wachrütteln; in 
diesem Sinn ist er ein Unruhestifter, einer, der die Herzen, wenn sie sich 
in Selbstsicherheit wähnen, beunruhigen will, um sie hinzulenken auf den 
Ort lebendiger Geborgenheit in Gott. ,Ruhelos ist unser Herz, bis es seine 
Ruhe findet in Dir', betet Augustinus; und der Psalmist: •Wie der Hirsch 
lechzt an versiegten Wassern, so lechzt meine Seele, o Gott, nach dir! Meine 
Seele dürstet nach Gott, dem lebendigen Gott" (Ps 42, 2 f), von dem es an 
anderer Stelle heißt: •Gott ist mein Hirte, ich leide nicht Not, auf grünen- 
der Weide läßt er mich lagern. Er führt mich an Wasser der Ruhe, Erquik- 
kung spendet er meiner Seele" (23, 1 ff). 

Hungernde und Dürstende werden nicht deshalb selig gepriesen, weil 
Hunger und Durst an sich etwas Gutes wären, sondern weil sie die Bedin- 
gung für die Möglichkeit sind, die von Gott angebotene Hilfe zu fühlen, zu 
sehen und zu ergreifen. Allen Hungernden und Dürstenden, allen, die 
einen Sinn dafür haben, die ihren Sinn sich dafür schärfen lassen, gilt diese 
bedingungslose Einladung, mit der die Apokalypse schließt: •Wer dürstet, 
der komme; wer will, der nehme lebendiges Wasser umsonst" (22, 17). 
Weil sie zur Annahme der rettenden Hilfe fähig und willens sind, deshalb 
allein werden die Hungernden seliggepriesen: 

•Selig, die ihr jetzt hungert, ihr werdet satt sein". 

Selig ihr Weinenden: 
ihr werdet lachen 

Die dritte Seligpreisung nach Lukas (6, 21b), wie die beiden ersten ver- 
schärft durch den antithetischen Wehe-Ruf: •Weh euch, ihr Lachenden: ihr 
werdet jammern und weinen", ist die emotional geladenste, in sich schroff- 
ste, da sie in sich einen reinen Gegensatz bezeichnet: hier weinen; dort 
lachen. 

Von dieser dritten Seligpreisung aus gesehen erscheinen in den beiden 
ersten die Elemente Armut (im Geiste) und Besitz des Gottesreiches; Hun- 
ger (nach Gerechtigkeit) und Sättigung weniger als Gegensatzpaare, son- 
dern vielmehr als Zuordnungsverhältnisse. Armut und Hunger zeigen sich 
als Grunddispositionen und Bedingungen, als Sich-Einstellen des Men- 



Die Seligpreisungen 331 

sehen auf die Verheißungen Gottes, das Gottesreich und seine Gerechtig- 
keit. Als ähnliches Entsprechungsverhältnis formuliert Mattäus seine Ver- 
sion dieser dritten Seligpreisung - verallgemeinernd wieder und verdeut- 
lichend, aber auch entschärfend: •Selig die Trauernden, sie werden getrö- 
stet werden". 

In der Tat, die Trauer ist die Bedingung des Trostes; die Trauer ist die 
menschliche Verfassung, auf die hin die Verheißung Gottes als Trost sich 
auslegen kann. Der menschlichen Not entspricht hier die Hilfe, der Frage 
die göttliche Antwort. Aber anders als in diesen Entsprechungsverhältnis- 
sen bezeichnet die dritte Seligpreisung, wie sie Lukas überliefert, einen un- 
überbrückbaren Gegensatz und eine Umkehrung der Verhältnisse. Es heißt 
nicht: Selig ihr Weinenden: eure Tränen werden abgetrocknet, sondern 
vielmehr, weit plastischer und spannungsreicher: Selig ihr Weinenden: ihr 
werdet lachen. Nicht nur die Überwindung einer elenden Gemütslage, son- 
dern ihre Verwandlung in ihr Gegenteil wird hier verheißen! Lachen wer- 
den, die jetzt weinen! 

Es scheint, die andere Ausgangssituation - das Weinen - ruft nach die- 
sem drastischen Zuspruch. Nicht Armen, auch Hungernden nicht, sondern 
Weinenden verkündet Jesus hier ihr Heil; und darin besteht doch ein we- 
sentlicher Unterschied. Arme und Hungernde können sich wohl helfen las- 
sen, und sofern sie die göttliche Hilfe anzunehmen bereit sind, preist sie 
Jesus ja selig. Aber sie könnten auch ausschließlich von sich aus den Ver- 
such wagen, gegen ihre Armut aufzubegehren, sich zu empören (im Geiste) 
und so sein zu wollen wie Gott; oder gegen den Hunger zu arbeiten, für die 
Gerechtigkeit zu streiten und in der Kraft des eigenen Vermögens Recht 
und Frieden auf Erden herbeizuführen. 

Wer so auf sich selbst und das eigene Vermögen setzt, weint nicht. Wer 
weint, bekundet damit aber nicht nur seine elende Lage, er bekundet zu- 
gleich, daß er eine Lösung seiner Not nicht von sich selbst erwartet: mit 
seiner Not gibt er seine Ratlosigkeit und Hilflosigkeit kund. Weit entfernt 
von einem resignierenden Sich-Abfinden mit dem eigenen Elend, schreit 
der Weinende nach Hilfe vom Anderen, er ist offen, unzweifelhaft und be- 
dingungslos, für die Hilfe von Gott her. Armut könnte mißverstanden wer- 
den - deshalb nennt sie Mattäus ,Armut im Geiste' -, Hunger könnte fehl- 
geleitet werden - deshalb spricht Mattäus vom ,Hungern und Dürsten nach 
Gerechtigkeit' -, Weinen aber ist unmißverständlich Ausdruck der Da- 
seinsnot, der Aufschrei des sich damit aber nicht abfindenden Menschen, 
das Ausgreifen der Hand eines Sinkenden, dem Jesus verheißt, daß sein 
Glück darin bestehe, daß die rettende Hand Gottes ihm immer schon ent- 
gegenkomme. Deshalb - so das drastische Bild - werden lachen, die jetzt 
weinen. 



Günter Bleickert 332 

Dies ist die einzige Stelle in sämtlichen Schriften des Neuen Testaments, 
wo das Wort •lachen" in positivem Sinn verwendet wird. Aber wohlge- 
merkt, nicht Lachende, sondern Weinende werden seliggepriesen. 

Mit größter Reserve, ja Skepsis begegnete schon die alttestamentliche 
Weisheit dem Lachen: •Weinen hat seine Zeit; Lachen hat seine Zeit" 
(Pred 3, 4); das eine wechselt mit dem anderen ab; das eine ist so brüchig 
wie das andere. Deshalb sagt der Skeptiker •zum Lachen: Verrückt! und 
zur Freude: Was soll das?" (2, 2) •Das Geschwätz der Narren ist (ihm) ein 
Greuel, ihr Lachen erschallt bei frevelhafter Freude" (Sir 27, 13). Als 
Echo dieser Kritik erweist sich der Wehe-Ruf Jesu: •Weh euch, ihr La- 
chenden: ihr werdet jammern und weinen". 

Wenn nun aber die jetzt Weinenden seliggepriesen werden, weil sie 
lachen werden, ist das dann nur eine totale Verkehrung der Verhältnisse? 
Will dies sagen, daß später gut sein soll - das Lachen nämlich -, was zuvor 
kritisiert worden war? Daß servil sich ducken soll, wer Größe zu erschlei- 
chen strebt? Daß heuchlerisch hungern soll, wer Sättigung haben will? Daß, 
wer am besten lachen will, eben zuletzt lachen soll, also nur zur Unzeit 
nicht lachen darf? Daß also das Gelächter der •Gottvollen" am Ende 
gegen das frühere Gelächter der Gottlosen stünde? Zu drastisch, allzu 
schroff scheint dies ja hier gesagt zu sein. Aber mit dieser übertreibenden 
Wendung vom •Lachen" kann doch wohl nur gemeint sein, daß den jetzt 
Weinenden ein Grund gegeben wird zum Trost, ja, mehr als Trost: zur 
Freude und zur Erfüllung. 

Dieser Grund der Freude aber ist Jesus selbst. Mit ihm ist das Heil er- 
schienen, er selbst ist das Heil, der Heiland. Er verkündet die Frohbot- 
schaft vom Gottesreich, er ist dieses Gottesreich, diese Botschaft in Person. 
Mit seinem Kommen geht endgültig in Erfüllung, was Jesaja sagt: •Er hat 
mich gesandt, den Armen die Frohbotschaft zu bringen, zu heilen, die ge- 
brochenen Herzens sind; den Gefangenen Befreiung und den Gefesselten 
Erlösung anzukündigen . . . alle Betrübten zu trösten und ihnen die Asche 
mit einem Diadem, das Trauerkleid mit Freudenöl und den verzagten 
Geist mit Festgesang zu vertauschen" (61, 1 ff). 

Der Grund zur Freude ist gegeben in der Ankunft des Bräutigams - wie 
Johannes Jesus symbolisch nennt (Jo 3, 29) - und in dem in dieser Hochzeit 
besiegelten Neuen Bund Gottes mit den Menschen. Weder Ausgelassenheit 
noch Traurigkeit, sondern Freude ist in Jesus grundgelegt: •Freut euch im 
Herrn allezeit" - schreibt Paulus seinen Philippern (4, 4) - •Noch einmal 
will ich es sagen: freut euch". Denn gerade den Weinenden, den Beladenen 
und Niedergedrückten, den Armen und Hungernden ist das Heil gewiß. 
Gott selbst •wird abwischen jede Träne von ihren Augen, und es wird 
keinen Tod mehr geben, auch keine Trauer, keinen Klageschrei, keine 



Die Seligpreisungen 333 

Mühsal wird es mehr geben; denn das Frühere ist vorbei (Apk 20,4). Bleibt 
nur die Frage: Sind wir unter den angesprochenen Weinenden? Sind wir 
zur Trauer überhaupt befähigt? 

•Selig, die ihr jetzt weint: ihr werdet lachen!" 

Selig ihr Liebenden: 
ihr seid in der Liebe Gottes 

•Selig, die keine Gewalt anwenden: 
sie werden das Land erben. 
Selig, die barmherzig sind: 
sie werden Erbarmen finden. 
Selig, die ein reines Herz haben: 
sie werden Gott schauen. 
Selig, die Frieden stiften: 
sie werden Söhne Gottes genannt werden" (Mt 5,5. 7-9). 

Diese Seligpreisungen nach Mattäus, die in der Version des Lukas nicht 
enthalten sind, unterscheiden sich grundsätzlich von allen andern. Spricht 
Jesus nach Lukas die Hörer direkt an, so macht er nach Mattäus allgemein- 
gültige Aussagen; sind die Seligpreisungen in der lukanischen Version 
schroff und hart, so wirken sie nach Mattäus durchweg milder. Aus den 
Armen werden Arme im Geiste, aus den Hungernden schlechthin Hungern- 
de und Dürstende nach Gerechtigkeit, aus den Weinenden, denen Lachen 
verheißen war, bloß noch Trauernde samt dem Zuspruch der Tröstung. In 
all jenen Seligpreisungen spricht Jesus den Elenden, den Hilfsbedürftigen 
und Hilflosen das Heil zu; immer wird eine bestimmte Notlage im Dasein 
zum Ausgangspunkt der Hilfe, die von Gott in Jesus gegeben ist. 

Jetzt aber, in diesen Seligpreisungen, die Mattäus über Lukas hinaus 
überliefert, werden nicht Ratlose, sondern Wohl-Beratene, nicht Hilfsbe- 
dürftige, sondern Helfer, nicht Elende und Verlorene, sondern Wohl-Be- 
heimatete seliggepriesen, solche - darf man wohl sagen -, die am Ziel 
schon angelangt sind: Gewaltlose, Barmherzige, Herzensreine, Friedens- 
stifter. Da ihr Ausgangspunkt ihr Ziel schon ist, wird ihnen nichts Neues, 
schon gar nichts Gegensätzliches verheißen, sondern: den Barmherzigen 
eben Barmherzigkeit, den Herzensreinen die Gottesschau, den Friedens- 
bringern die Gottesbotschaft, den Gewaltlosen das Erbe des Landes. 

Seliggepriesen werden also nicht Entbehrende, sondern Vollendete, nicht 
Wartende, sondern Beschenkte. Deshalb werden sie Barmherzigkeit er- 
langen, weil sie Barmherzigkeit immer schon üben; deshalb wird ihnen das 
Gottesreich gehören, weil sie dort längst schon eingebürgert sind; deshalb 
werden sie vor Gott bestehen, weil sie auf ihn sich gegründet haben. •Wenn 



Günter Bleickert 334 

ihr euch nicht an mich haltet, werdet ihr keinen Halt haben", spricht Gott 
durch Jesaja (7, 9b) an sein Volk, was soviel heißt wie: •Glaubt ihr nicht, 
dann lebt ihr nicht". In der Form einer Seligpreisung heißt dies: 

Selig ihr Glaubenden: 
ihr werdet leben, ja ihr lebt jetzt schon. 

Wer glaubt, lebt aus Gott und auf Gott hin. Im Glauben ist ihm eine 
Dimension der Weltüberlegenheit und Unverwundbarkeit eröffnet, der 
Unzerbrüchlichkeit und des Bestehens vor Gott. Der Glaube versetzt Berge, 
und mehr noch: er ver-setzt uns, setzt uns frei, befreit uns von der Fessel 
vergangener Schuld, ist unsere Rechtfertigung und gibt uns, Wiedergebo- 
renen, neues Leben und Kraft zur Fülle des Lebens hier und jetzt und für 
alle Zukunft. Deshalb könnte man diese Seligpreisung auch so formulieren: 

Selig ihr Hoffenden: 
ihr habt Zukunft, sie beseelt euch schon jetzt. 

Wer hofft, der wartet, aber er wartet nicht nur. Warten - das hat Sa- 
muel Beckett in seinem Stück •Warten auf Godot" vortrefflich gezeigt -, 
Warten allein kann nämlich höchst unsinnig sein. Warten, das untätig 
verharrt und allenfalls die Zeit vertreibt, läuft Gefahr, daß die Wartenden 
den Grund und das Ziel ihres Wartens aus den Augen verlieren und am 
Ende vergessen, daß sie überhaupt warten. Untätigkeit und Stumpfsinn 
sind die Folgen solchen Wartens. •Was sollen wir jetzt tun?", fragt einer 
der Schauspieler in Becketts Allegorie gelangweilt; und nach der unbe- 
friedigenden Antwort: •Warten" fragt er erneut: •Ja, aber beim Warten?" 

Gewiß ist Warten eine Grundbefindlichkeit des Daseins und auch des 
Christseins. Hoffnung braucht Geduld, Beharrungsvermögen, muß war- 
ten können. Aber was sollen wir Christen tun beim Warten auf die Erfül- 
lung unserer Hoffnung? Nichts anderes, als uns von dieser Hoffnung 
bestimmen lassen! Sie in uns wirken und gegenwärtig werden lassen! Wer 
hofft, wartet nicht nur, er lebt aus der Zukunft. Sie sprengt die Fesseln der 
Vergangenheit und gibt der Gegenwart Richtung und Sinn. Wer hofft, hält 
sich bereit für das, was er erhofft, öffnet sich dem Kommenden und gibt 
ihm Raum. Er läßt sich treiben von seiner Erwartung und erfüllen von 
ihrer Entgegenkunft. Und vor allem, gleichsam einer inneren Nötigung 
folgend, tut er, was er glaubt. Der Hoffende weiß, daß das Gottesreich, auf 
dessen Ankunft er wartet, nicht so kommt, •daß man es berechnen könnte", 
und daß man auch nicht sagen kann: •Siehe: hier! oder: dort!" - Vielmehr: 
•Das Reich Gottes ist mitten unter euch" (Lk 17, 20 f). Der Hoffende weiß 
auch, daß das Gottesreich in Zukunft nur kommen kann, wenn es im Glau- 
ben immer schon angenommen und angekommen ist und in sich bewäh- 
render Liebe bewahrt wurde. Ist der Glaube die Pforte zum Gottesreich 
und die Liebe die Frucht des Glaubens, so ist die Hoffnung die Spannfeder, 



Die Seligpreisungen 335 

die Kraft, der Motor der Glaubensbewegung, die in praktischer Liebe sich 
erfüllt. 

Nicht bloß ein sich bekennender Glaube, sondern ein tätiger Glaube ist 
verlangt. Nicht das Durchhalten der Überzeugung von theoretischen 
Wahrheiten - von Glaubenssätzen allein -, sondern das Gelingen einer 
liebenden Existenz ist der Sinn des Glaubens. Nicht um die Erkenntnis, daß 
Gott barmherzig ist, und die Behauptung der Überzeugung davon geht es, 
sondern um das Unterfangen, sich von der Barmherzigkeit Gottes treffen 
zu lassen und den von ihm ausgehenden Liebesimpuls weiterzugeben an 
ihn und an andere. Diese von Gott ausgehende Liebe gilt allen. Aber Gott 
möchte nicht einfach von den Menschen, die er liebt, wiedergeliebt werden, 
so daß die Menschenliebe Gottes und die Gottesliebe der Menschen bloß 
je ein Spiel zwischen Gott und dem einzelnen, zwischen der einzelnen Seele 
und ihrem Gott wäre. Gott liebt vielmehr so, daß er die Menschen an seiner 
Liebe selbst teilnehmen läßt, indem er sie aufnimmt in seine Liebe selbst, 
so daß nun jeder nicht nur Gott liebt, sondern in seiner Liebe zu Gott in 
und mit Gott jeden andern zugleich mitliebt. 

•Seid barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist" (Lk 6,36). Barm- 
herzigkeit sollen wir üben, weil wir Barmherzigkeit empfangen haben; den 
Strom der göttlichen Barmherzigkeit sollen wir gleichsam nur weitergeben, 
ihm freien Lauf lassen. Nicht um ein Gebot zu erfüllen, auch nicht um 
Gottes oder Christi willen, sondern weil wir Gutes erfahren haben, sollen 
wir, wie selbstverständlich, Gutes tun: Hungrigen zu essen, Dürstenden 
zu trinken geben, Fremde aufnehmen, Nackte bekleiden, Kranke und Ge- 
fangene besuchen (Mt 25, 35 f). Und so kann man die Seligpreisungen der 
Gewaltlosen, der Herzensreinen und Friedensstifter zusammenfassen: 

Selig ihr Liebenden: 
ihr seid in der Liebe Gottes! 

Selig, wer in Christus ist 

•Selig seid ihr, 
wenn euch die Menschen hassen 
und aus ihrer Gemeinschaft ausschließen, 
wenn sie euch beschimpfen 
und euren Namen verächtlich machen 
um des Menschensohnes willen; 
freut euch und tanzt: 
groß ist euer Lohn im Himmel". 

Der  entscheidende  Unterschied  zu  dieser   Seligpreisung  nach  Lukas 
(6, 22 f) lautet bei Mattäus: •Selig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen be- 



Günter Bleickert 336 

schimpft und verfolgt und auf alle mögliche Weise verleumdet werdet..." 
(5,11). Was nach Lukas ausgelegt wird als Leiden •um des Menschensohnes 
willen", ist nach Mattäus unmittelbar auf Jesus selbst bezogen, als Leiden 
um seinetwillen. Es gibt offensichtlich auch bei Jesus, wie bei jedem Men- 
schen, eine Entwicklung des Selbstbewußtseins, eine Selbstfindung und 
Selbstfestigung, eine Einwilligung in das eigene Lebensgeschick. Jesus 
bittet ja noch am Ende, daß der Kelch der Bitternis und des Leidens an ihm 
vorübergehen möge, aber er fügt dieser Bitte sogleich hinzu: •Nicht mein, 
sondern dein Wille geschehe" (Lk 22, 42). 

Im Grunde ging es Jesus in all seinem Reden und Tun um die Ausle- 
gung seines Denkens und Seins. Wie dieses Reden und Tun, das aus seinem 
Innersten kam, zunächst die Hörer fortreißen wollte, verstärkte es auch 
bei ihm selbst die Dynamik der eigenen Bewegung. Jesus lehrte ja nicht 
wie die Schriftgelehrten, sondern •wie einer, der Vollmacht hat" (Mk 2, 
22). Auch richtete er seine Botschaft nicht nur aus, um sie und seine Hörer 
dann stehen zu lassen und sich selbst zu überlassen; ausdrücklich verwirft 
er das Tun der Schriftgelehrten, da sie den Menschen Lasten aufladen, in- 
dem sie die peinlich genaue Gesetzeserfüllung verlangen, selbst aber kei- 
nen Finger rühren (Lk 11, 46). Jesus richtet vielmehr seine Botschaft aus, 
indem er sie an sich und sich selbst an ihr ausrichtet, sich selbst also mit ihr 
identifiziert: er selbst wird zur Botschaft, er ist Botschafter und Botschaft 
in einem. 

Anfänglich mochte bei den Hörern Jesu noch der Eindruck entstanden 
sein, Jesus verkünde etwas von ihm Verschiedenes: das Gottesreich und 
die Gottesgerechtigkeit und den Menschensohn als den kommenden Hei- 
land, ganz so, als warte er selbst darauf, wie man eben auf jemanden oder 
auf etwas wartet. Deshalb gibt es jene Stellen in der Schrift, wo Jesus in 
dieser Weise redet. Andere Stellen aber zeigen an, daß Jesus im Vollzug 
seiner Botschaft und in der Auslegung seiner Existenz zur unerschütterli- 
chen Gewißheit gelangte, daß er selbst das von ihm angesagte Heil ist: 
die Gottesgerechtigkeit selbst und das Gottesreich in Person, und daß die 
Rolle des verkündeten Menschensohnes von ihm selber - und keinem ande- 
ren - zu •spielen" sei, da er •es" selber ist. 

Jesus, das Heil, ist Partei: er ist der Armen, der Hungernden und der 
Weinenden Heiland. Auf ihre Seite stellt er sich, ihnen gibt er sich. Er er- 
löst sie aus ihrer Not und weist ihnen den Weg der Seligkeit, des Friedens 
und der Freude. Aber seine Gerechtigkeit ist auch Gericht; sie ist eine 
scharfe Absage an die Überheblichen, die Selbstgerechten und Selbstge- 
fälligen. Es heißt zwar von ihm: •Das geknickte Rohr wird er nicht zerbre- 
chen und den glimmenden Docht nicht auslöschen" (Mt 12, 20); aber er 
selbst sagt von sich: •Wer nicht für mich ist, der ist gegen mich; wer nicht 



Die Seligpreisungen 337 

mit mir sammelt, der zerstreut" (12, 30). Da Jesus Partei ist, wird er zur 
Ursache der Entzweiung: wo zwei sind auf einem Lager, wird der eine 
aufgenommen und der andere zurückgelassen (vgl. Lk 17, 34). •Es werden 
entzweit sein der Vater mit dem Sohn und der Sohn mit dem Vater, die 
Mutter mit der Tochter und die Tochter mit der Mutter" (12, 53). Die Fa- 
milienbande zählen so wenig, wie sie für Jesus selbst zählten; er entgeg- 
net dem Hinweis, daß seine Mutter und seine Brüder auf ihn warten: •Mei- 
ne Mutter und Brüder sind die, die das Wort Gottes hören und befolgen" 
(8,21). 

Wenn Jesus nun selbst das Wort Gottes ist, liegt alles daran, auf ihn 
zu hören, wie Maria, die Schwester der allzu beflissenen Martha, nichts 
weiter als gehorsam das Gehörte auch zu tun. Damit wird freilich Jesus 
selbst zum kritischen Punkt seiner Botschaft. Diese ist ja nichts anderes als 
sein vielfältiger und immer neuer Versuch, sich selbst auszusagen und die 
Hörer in seinen Bann zu ziehen: sie zu bewegen, sein Joch auf sich zu neh- 
men und seine Last zu tragen - sein Joch ist ja sanft und seine Last leicht. 
Jesus lehrt nicht, wie Lehrer sonst lehren; er hat keine Lehre, die er bloß 
vertritt und plausibel zu machen sucht und die •objektiv" - unabhängig 
von seiner Person - Gültigkeit beanspruchen möchte, gleichsam jederzeit 
von jedermann nachprüfbar wäre. Jesus gibt in seiner Botschaft sich selbst, 
er beruft in seine Nachfolge, er verspricht seine unverbrüchliche Gemein- 
schaft, •Auf, mir nach!" lautet die Kurzformel seiner Einladung. Und doch 
nötigt er sich keinem auf; wozu er nötigt, ist lediglich die Entscheidung, 
eine Entscheidung, die keinen Aufschub duldet. Sollen doch die Toten die 
Toten begraben! Wer zurückschaut, taugt nicht fürs Gottesreich und seine 
Gemeinschaft. Zu eingebunden in den Trott der Bewältigung der täglichen 
Sorgen ist Martha, die beflissene Schwester Marias, als daß sie ahnen 
könnte, daß Jesus nichts will als ihr ungeteiltes Ohr. Zu starr blickt der 
reiche Jüngling zurück auf sein Hab und Gut, als daß er Jesus und seinen 
Reichtum zu erblicken vermöchte. 

Da Jesus das Heil nicht einfach anbietet, wie der Arzt eine Arznei für 
den Patienten, den er dann wegschickt, sondern weil er als dieses Heil sich 
selbst gewährt, ist der Sinn seines Redens und Tuns, daß wir ihn selbst 
annehmen. Wenn sich in Jesus erfüllt, was Jesaja für die Zeit des Heils 
prophezeite: •Blinde sehen wieder, und Lahme gehen; Aussätzige werden 
rein, und Taube hören; Tote werden auf erweckt, und den Armen wird das 
Evangelium verkündet", dann kann Jesus auch ausdrücklich hinzufügen: 
•Und selig, wer an mir keinen Anstoß nimmt" (Lk 7, 22). 

Das Heil ist Jesus selbst; und es setzt sich durch, wo Jesus angenommen 
wird. Aber • und dies ist ein schreckliches, unauflösbares, dunkles Geheim- 
nis - es könnte auch sein, daß an Jesus Anstoß genommen wird, daß er 



Anton Rotzetter 338 

zum Zeichen des Widerspruchs und - der der Helfer aller sein will - zum 
Stolperstein für viele wird. Denn die frei sich verschenkende Liebe Jesu 
wird, eigentlich unausdenkbar, faktisch von vielen verschmäht. Sein Lie- 
bes-Impuls setzt keine allgemeine Philanthropie, keine weltweite All- 
menschheitsliebe in Gang. Seine Liebe muß vielmehr den Weg - sollen 
wir sagen: den •Umweg" - des Kreuzes einschlagen; und wer ihm nach- 
folgen will, muß denselben Weg (oder Umweg) beschreiten. Er nehme sein 
Kreuz auf sich und folge ihm nach. Dies ist das unauslotbare Geheimnis, 
daß die Liebe sich nur durch das Leiden hindurch treu bleiben und ver- 
wirklichen kann. Wer sich an Jesus hängt, darf sich nicht wundern, wenn 
er auch mit ihm am Kreuz hängen wird; wenn auch seine Liebe durch das 
Leiden hindurch muß. 

Mitgekreuzigt aber wird er auch mitauferstehen. Deshalb sind selig, die 
um seinetwillen Verfolgung leiden. Und sie können in der Verfolgung 
schon gemeinsam mit Paulus, dem Mitverfolgten, sagen: •Weder Tod 
noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder Gegenwärtiges noch Zu- 
künftiges . . . (nichts kann) uns scheiden von der Liebe Gottes in Christus 
Jesus, unserem Herrn" (Rom 8, 38 f). 

•Selig, wer in Jesus Christus ist". 

Franz von Assisi, Realisator und Künder 
des Evangeliums in unserer Zeit 

Anton Rotzetter OFMCap, Schwyz 

Die Geschichte kommt erst in der Gegenwart zu sich. Denn sie enthält 
Möglichkeiten und Zumutungen, die über das unmittelbar Geschehene 
hinausweisen und heute und morgen nach Verwirklichung rufen. Darum 
ist die Vergangenheit lebendig zu halten und im Akt des Erzählens immer 
wieder der Er-Innerung anzuvertrauen. Das gilt auch für die großen ge- 
schichtlichen Persönlichkeiten. 

Die Geschichte bezeichnet Franz von Assisi als •alter Christus". Sie will 
damit sagen, daß in ihm wie kaum sonst jener Sinn menschlichen Lebens 
verwirklicht ist, der in Jesus von Nazaret seine Grundgestalt hat. Darum 




