
Reinhold Schneiders religiöser Weg 347 

Bürgermeister beweist. Er will hier - was eine sehr fragwürdige Maßnah- 
me ist - durch einen offiziellen Erlaß die Gesellschaft verchristlichen. Eine 
Art •Gesetzesinitiative", die dem Gedanken an die Menschwerdung Gottes 
erwächst. Etwas Ähnliches ist die Idee eines vom Kaiser zu erwirkenden 
Dekretes, das anordnen soll, daß den Tieren an Weihnachten Körner aus- 
gestreut werden. So naiv beide Beispiele sind, sie eröffnen doch eine Per- 
spektive: Franz von Assisi würde sich heute in der Politik einsetzen, um 
der Welt jene Gestalt zu geben, die sie von Gott her haben sollte. 

Zusammenfassung 

Je intensiver man sich mit Franz von Assisi beschäftigt, um so mehr erschlie- 
ßen sich die Verwirklichungsmöglichkeiten und Zumutungen für unsere 
Zeit. Im vorliegenden Artikel konnte ich mich selbstverständlich nur auf 
einige Anliegen besinnen. Daß diese aber das Zentrum des franziskani- 
schen Lebens und der franziskanischen Botschaft bilden, kommt in der 
Strukturierung von Bonaventura, die ich meinen Gedanken zugrunde 
legte, eindeutig zum Ausdruck. 

Weil ER lebt 
Reinhold Schneiders religiöser Weg1 

Bruno Stephan Scherer OSB, Zürich 

Bezeugen, daß Er lebt 

Die Überzeugung, daß Christus zwar gekreuzigt und gestorben, aber auch 
auferstanden ist, daß Er nicht im Tode verblieb, sondern lebt, gehört we- 
sentlich zur Glaubens-Uberzeugung der Christen. Mit dieser lapidaren 
Botschaft beginnt Lukas die Apostelgeschichte. Darin faßt er nochmals den 
Gehalt seines •ersten Berichtes", seines Evangeliums, zusammen: •Ihnen 
(den Aposteln) zeigte er (Jesus) nach seinem Leiden durch viele Beweise, 
daß er lebe: durch vierzig Tage erschien er ihnen und sprach zu ihnen vom 
Reiche Gottes" (Apg 1,3). 

Die Aufgabe der Apostel und Jünger war es, ihre Erfahrung, ihre Ge- 

1 Leicht gekürzter Text des Vortrags an der Katholischen Akademie in Bayern, München, 
7. Mai 1978 (•Reinhold Schneider - Schriftsteller und Christ zwischen den Fronten", Fo- 
rum anläßlich des 75. Geburtstages und des 20. Todestages des Dichters). Vgl. •Zur De- 
batte" / München 8 [1978] Nr. 4, 5. 10 f. 



Bruno Stephan Scher er 348 

wißheit, ihren Glauben vom gekreuzigten, dann aber auferstandenen und 
lebenden HERRN weiterzutragen, andern mitzuteilen, zu verkünden (vgl. 
Apg. 1, 8; Mt 28, 19; Mk 16, 15). 

In diesem Zeugnis erkannte auch Reinhold Schneider seine Aufgabe 
als Christ und Schriftsteller. In seinem Lebensbericht steht der Satz: •Er 
(Christus) hat gelebt; er ist lebendes Wort. Und auch heute redet das Buch 
nur, weil er lebt und weil wir im Lichte des über die Welt gesandten Gei- 
stes das Licht sehn" (VT/131)2. Er steht indessen nicht in der Reihe der 
ordentlichen Nachfolger der Apostel, der Bischöfe und Priester als Amts- 
träger, sondern wie ein Franziskus, ein Benediktus und ungezählte Nicht- 
Priester und doch auserwählte und berufene Apostel ihrer Zeit in der Linie 
und der Sukzession der Charismatiker, die in der frühen Christenheit auch 
Propheten genannt wurden. Er steht in der Nachfolge des Paulus und 
anderer vom lebenden HERRN unmittelbar erwählten Geistträger, jener 
zu einem besonderen Dienst in der Kirche Jesu Berufenen. Das Zweite 
Vatikanische Konzil hat eigens auf die Möglichkeit, die Existenz und die 
Wirkkraft der Charismen aufmerksam gemacht (vgl. Dekret über das Apo- 
stolat der Laien, Kap. III). 

Wer bist Du, HERR? 

Wie bei Paulus ist auch im Leben Reinhold Schneiders eine überraschende 
Wende festzustellen. Ihr Anfang - sie zog sich bei Schneider über gut acht 
Jahre hin • läßt sich erfassen als ein Sehen, ein Erkennen, daß Er lebt. 
Dem folgte die Frage des Saulus vor Damaskus: •Wer bist du, Herr?" 
(Apg 9, 5). Beim Lesen des Evangeliums an einem Weihnachtsabend gin- 
gen dem einsamen Schriftsteller zu Potsdam die Augen auf. Er •floh nach 
wenigen Kapiteln auf die kalte dunkle Straße. Denn es war ja klar: unter 
diesem Anspruch der Wahrheit kehrt sich das Leben um. Dieses Buch kann 
man nicht lesen ... Man kann es nur tun. Es ist kein Buch. Es ist Lebens- 
macht. Und es ist unmöglich, auch nur eine Zeile zu begreifen, ohne den 
Entschluß, sie zu vollziehen" (VT 131). 

Etwas ist für Reinhold Schneider - ähnlich dem Paulus, dem das bis- 
herige jüdische Gesetzesverständnis zerbrach - zerbrochen: die überkom- 
mene Welt- und Gottesschau, die bisherige Lebens- und Geschichtsschau, 
sein •tragischer Nihilismus" (VT 9), das tragizistische Lebens- und Ge- 
schichtsbild, das ihm immerhin über mehrere Jahre hin Mut und Kraft, sein 
von Schwermut verdüstertes Leben auszuhalten, geschenkt hatte. Und 
wirklich, im •Verhüllten Tag" fährt er fort: •Da ich nun versuchte, engli- 
sche Geschichte zu begreifen, stand Christus überall vor mir als Macht. 

Zitiert wird mit Sigel und Seitenzahl. Vgl. unten das Verzeichnis der Sigel. 



Reinhold Sdmeiders religiöser Weg 349 

Ich wagte es, den Umrissen eines Heilsplans nachzuspüren, der Frage des 
Menschen" (-wer bist du, Herr?-), •der Antwort des Herrn" (VT131). 

Verantwortlich für alle 

•Christus als Macht", als Mächtiger, als in den Menschen, in Welt und Ge- 
schichte Wirkender! •Mir ist alle Macht (Gewalt) im Himmel und auf der 
Erde gegeben" (Mt 28, 18). Weil dem so ist, haben die auf Erden Mäch- 
tigen vor Christus Rechenschaft abzulegen über die Verwaltung ihrer 
Macht. Sie sind nicht autonome Besitzer, sie sind nur Verwalter einer von 
Christus verliehenen, ihnen überlassenen Machtbefugnis. Aus dieser Er- 
kenntnis und aus umfassendem Glauben heraus wußte, fühlte sich Rein- 
hold Schneider verantwortlich für seine Zeit und Umwelt, für die Mit- 
menschen, ihr irdisches und überirdisches Heil, für die Träger der Macht 
in Kirche und Staat, für die Schöpfung und ihre Bewahrung, Bearbeitung, 
Weiterentwicklung in Handwerk und Technik, für die Kultur-Arbeit der 
Menschen. •Indem wir glauben, ergreifen wir die Mitverantwortung für 
alle und alles; wir können uns nicht zu Christus bekennen, ohne betend 
und wirkend teilzunehmen an der Rettung aller. Wirkend erst wird der 
Glaube Wirklichkeit, auch für uns selbst; ist es die Bestimmung des Glau- 
bens, die Welt zu retten, so werden wir ihn erst vollziehen und ganz erfah- 
ren im Zusammenhang der Reiche und Zeiten, in den uns Christus ge- 
wiesen hat und über dem der Geist mächtig ist" (DM 89 f., vgl. zum Stich- 
wort •Machtverwaltung" EE 34). 

Hier, im Glauben an die Verantwortung für das Heil aller, liegt auch 
die Wurzel der sozialen Gesinnung Reinhold Schneiders, der nie egoistisch 
nur für sich und sein Scherflein gesorgt hat, nie einzig das tat, was ihm sel- 
ber und seinem Werk nützen konnte, sondern tat, wozu er sich in jedem 
Augenblick als Glied des Ganzen in Kirche und Volk aufgerufen fühlte. 
Wo er helfen konnte, eilte er hin. Sein wahrscheinlich letztes Sonett (1951 
entstanden / So 77) spricht diese Gehorsamsbereitschaft aus: 

Dort, wo die Brücke einstürzt, eile hin! 
Zur Flamme werde, die dein Werk verbrennt! 
Ob dich das Volk verleumdet und verkennt: 
Tu's doch! Das Zeichen selber ist Gewinn. 

Dabei setzte der Dichter großzügig und selbstlos seine künstlerische Schöp- 
ferkraft hintan. Er sah Mitmenschen leiden. So tat er •Samariterdienste", 
worunter viele seiner Sonette und die kleinen, aufmunternden, tröstenden, 
religiöse Vertiefung schenkenden, zu Gebet und Sühneleistung aufrufen- 
den Aufsätze, sowie seine zahllosen Briefe gemeint sind. •Die Sorge um 
das Heil - und zwar das Heil aller - geht der Sorge um das Werk voraus", 



Bruno Stephan Scherer 350 

lesen wir im Aufsatz •Christliche Dichtung": •Werk und Heil können - sie 
müssen vielleicht nicht - in Konflikt geraten, selbst in unlösbaren Konflikt. 
Die Gewissensverantwortung vieler christlicher Dichter konnte sich der 
Zeit gegenüber auch mit dem vollkommenen Werke nicht bescheiden" (R 
15). •Geistige Existenz", notiert Schneider im •Winter in Wien", •ist so- 
ziale Existenz, Dasein im Zusammenhang" (WW 32). Als Christen und 
als Menschen sind wir auf das Heil aller verwiesen. •Schwerlich werden 
wir das Heil unserer Seele gewinnen, wenn wir vergessen, daß es das Heil 
aller ist", schreibt er. •Daß ,alle eins werden in einem großen, göttlichen 
Leben, war Christi Wille; der nur sich selber sucht, löst sich vom geheim- 
nisvollen, heiligen Leibe und stirbt" (DM 90). 

Verantwortung in der Kirche und zwar auch der Laien, nicht nur der 
Amtsträger und Theologen, forderte Reinhold Schneider zehn Jahre vor 
dem Konzil. Gleichsam auf die schwersten Jahre 1950/52 seines Einsatzes 
als Christ und Schriftsteller zurückblickend, auf sein politisches Engage- 
ment, da er sich vehement gegen die Wiederaufrüstung der getrennten 
Teile Deutschlands, gegen die allgemeine Wehrpflicht, gegen jegliche Ge- 
walt und Waffendrohung von Seiten der Christen, gegen die Anwendung 
oder auch nur strategische Einplanung und Lagerung von Atom- und 
Kernwaffen wandte, schrieb er im Jahre 1953 in der •Schweizer Rund- 
schau" (53, 1953/54,50), ein jedes Glied der Kirche trage heute •die Ver- 
antwortung für die von Christus angerufene Menschheit": •je mehr christ- 
liche und also kirchliche Verantwortung der Laie übernimmt, um so stärker 
wird die Kirche sein." 

Das Wissen um die Mitverantwortung aller am geschichtlichen Schick- 
sal bestimmte auch seine Auffassung von Schuld und Mitschuld, von Süh- 
ne- und Opfergesinnung. Bereits der kleine Aufsatz •Vom täglichen Leben 
in der Geschichte" (MG 118) weist - von einem Wort Schillers ausgehend 
- darauf hin. •Es ist kein Werk ohne Schuld", bekennt in der Erzählung 
•Das Schwert" der Künstler vor seiner Frau; •wer zu wirken beginnt, der 
wird verstrickt; wer verstrickt wird, der wird schuldig; wer schuldig ist, der 
wird gerichtet: hätte ich deshalb nicht wirken sollen?" (FK 142 f.). 

Mitschuld an der Schuld anderer, gibt es das? Ja, wenn es Gedanken- 
sünden gibt; wenn die Christenheit, wenn die Menschheit einen geheim- 
nisvollen Leib bilden (vgl. NH 132-135; AW 90). 

Ein Sonett drückt diesen Gedanken sehr eindrucksvoll und in persön- 
licher Betroffenheit aus: 

Den Pfad der Sühne such' ich, ungesehn, 
Einsam und stumm, von dunkelm Gram umschauert, 
Daß Würde nicht die Schande überdauert, 
Und letzter Adel mußte untergehn ... 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 351 

Und fremd und fremder fühle ich mich werden. 
Die Schuld allein, die niemand sühnen kann, 
Hält mich am Menschen noch und zwingt zu sühnen. 
Wer nennt sich frei, wer nennt sich rein auf Erden? 

(So 75) 

Die Reue im stillen Kämmerlein genügt nicht. •Im Geständnis ist der An- 
fang der Wandlung, die allein noch retten kann", heißt es (NE 7 f.). Und: 
•Die Sühne, nicht die Vergeltung, wird den Frieden begründen" (GE 27). 

Die Kirche 

Man kann nicht von Christentum, von Christus und seiner geheimnisvollen 
Gegenwart in unserer Welt sprechen, ohne nicht auch die Wahrheit von 
der Kirche zu meinen oder zu berühren. Schneider hatte nach dem Zusam- 
menbruch Deutschlands auf ein Schuldbekenntnis der Kirchen gehofft. 
Beide Konfessionen besaßen tapfere und heroische Bekenner in den Jahren 
der nationalsozialistischen Diktatur, ungezählte Namenlose, die Wider- 
stand geleistet hatten. Aber wie viele versagten durch allzu große Ängst- 
lichkeit und Furcht, durch unstatthafte Toleranz, durch Mangel an Zivil- 
courage und Mut, durch halbfreiwilliges Mitläufertum, zeitweilige 
Verwirrung und völlige Verblendung? Sind die Kirchen nicht auch durch 
Schweigen, durch zu langes Schweigen dem Nationalsozialismus gegenüber 
schuldig geworden? Von Jochen Klepper, dem Freund, der mit seiner jüdi- 
schen Frau und deren Tochter in auswegloser Verlassenheit Selbstmord 
beging, schrieb Schneider: •Als im November 1938 (nach der Kristall- 
nacht!) beide Bekenntnisse den gebotenen Protest nicht ablegten, erlitt er 
(Klepper) . . . eine Enttäuschung, die er wohl nie überwunden hat" (MK 
J. Klepper 1951). 

Ehrfurcht und das Wissen um die Mitbeteiligung, das Mitdabeisein 
hinderten ihn daran, an Rolf Hochhuts Stelle das Drama vom Schweigen 
Pius' XII. bei allem verborgenen, rettenden Wirken für die vom Nazi- 
regime Verfolgten zu schreiben. Wer sich selber zuinnerst zur Kirche ge- 
hörig weiß, wer das •sentire cum ecclesia" besitzt, wer in und mit der 
Kirche mitfühlt, mitleidet, der erlebt die Fragestellung anders, der weiß 
im Glauben, daß den Papst ein anderer •durchherrscht", Christus! Der 
Herr trägt mit seinem Diener das Kreuz, auch das Kreuz tragischen Unge- 
nügens, menschlichen Versagens. •Wer ein Gefühl hat für die Bedeutung 
des Wortes ,Wahrheit' auf seinen (des Papstes) Lippen, der weiß, daß die 
immer erneuten Ermahnungen zu Buße, Sühne und Gebet, zum Opfermute, 
zur rastlosen geistigen Arbeit und zur Heiligung von der Resonanz des 
Lebens getragen werden: der mag auch ahnen, welche Bedeutung das 



Bruno Stephan Scherer 352 

Wort ,Gewissen' im Leben eines Mannes hat, der unermüdlich die Ge- 
wissen aufzurütteln suchte . . . Aber nicht einen Augenblick dürfen wir 
vergessen, daß in Pius XII. wie in allen seinen Vorgängern das Geheim- 
nis des Amtes lebt" (•Pius XII." in: •Der christliche Sonntag" 1,1949,101). 

Im Jahre 1941, nach einem Vortrag in Florenz über Philipp II., wurde 
Reinhold Schneider von Papst Pius XII. in Privataudienz empfangen. 
•Die Begegnung erschütterte mich tief", lesen wir im •Verhüllten Tag". 
•Er schien mir nur noch Amt zu sein, ... ein Mensch wie ein Lichtstrahl" 
(VT 173). Es sei •vielleicht die größte geschichtliche Tat Pius' XII. gewe- 
sen - und eine große der Seelsorge -", bemerkt Schneider in seinem Auf- 
satz zur Problematik des Kosmos, •daß er sich in seiner Ansprache über das 
moderne astronomische Weltbild zu den unvorstellbaren Dimensionen des 
Raumes und der Zeit, zu der unfaßbaren Vielheit der Welten bekannte" 
(P238). 

Ehrfurcht, Mitgefühl, Mitleiden mit der Kirche können und dürfen aber 
das eigene Suchen nach Wahrheitserkenntnis und das Stehen zur erkann- 
ten Wahrheit, das kritische Denken und Mitdenken, die Mitverantwortung 
nicht aufheben. Wie Paulus einst dem Petrus ins Antlitz widerstand (Gal 
2, 11), wie Petrus in Demut seine Schwäche zugab und sich wandelte, so 
sollte man auch in der Kirche unter Christen und Brüdern ehrlich und 
offen miteinander sprechen können. Denn auch •die Bürger Jerusa- 
lems" können, wie Schneider - auf ein Wort des hl. Augustin hinweisend - 
in einem Brief (an Hans Krömler vom 5. 11. 1952) vermerkt, •die Ge- 
schäfte Babylons versehen". Er meinte damit wohl das Sich-Einmischen 
kirchlicher Autorität in weltlich-politische Fragen, die zu enge und somit 
schädliche Verquickung von Kirche und Staat, das Hinüberwechseln vom 
einfachen Wort auf die diplomatische Sprach-Ebene, was Außenstehenden 
eher als Unehrlichkeit und Unwahrhaftigkeit vorkommen mag; aber auch 
die Flucht aus dem natürlichen in den übernatürlichen Bereich, vor auf- 
richtiger Konfrontation und Auseinandersetzung mit den wirklichen Pro- 
blemen auf die Ebene weit- und menschenferner Theorie, des Gehorsams, 
autoritären Zwangs, menschlicher und religiöser Unfreiheit, des Tabus, 
überbewerteter Tradition. 

Mit Bernanos tritt Schneider für die Anerkennung der Menschenwürde, 
der persönlichen und religiösen Freiheit in der Kirche ein. •Wir bitten die 
Kirche, keine Waffen zu segnen als die Waffen des Lichts", schreibt er 
bereits 1947 (D 28 f.). Und: •Nach den Erfahrungen meines Lebens ist das 
deutsche Volk für mich so wenig eine politische Autorität, wie es die Kirche 
ist; es sind nur einzelne, die raten und helfen können" (VT 99). 

Mit großer Heftigkeit hat sich Reinhold Schneider gegen die damals 
(1950/52) in der Kirche mächtigen und einflußreichen Moraltheologen 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 353 

gewandt, zum Teil auch gegen das päpstliche Lehramt, einmal in der Frage 
des •gerechten Krieges", der Atombombe, von Krieg und Frieden über- 
haupt; sodann in der Frage ehelicher Geschlechtlichkeit. Diese Ausein- 
andersetzungen fanden meist im privaten Raum statt, mündlich und brief- 
lich. Doch noch im •Winter in Wien" lesen wir: •Es ist unerträglich, daß 
die geistliche Autorität dieses Dunkel (das heilige Dunkel ehelicher, ge- 
schlechtlicher Liebe) betritt. Das Sakrale ist keiner Gesetzgebung unter- 
worfen. Wer in das Mysterium dringt, hebt es bis in seine Möglichkeit 
auf" (WW 153). 

Das Leiden in der Kirche 

Der Historiker Reinhold Schneider wußte aber, daß zu einem Christen- 
leben auch dies gehört: •das Leiden in der Kirche und an ihr" (P 193). Das 
Gesetz des Lebens • auch in der Kirche - ist von Tragik durchsetzt. Amts- 
träger ebenso wie Charismatiker und Propheten sind und bleiben Men- 
schen: begrenzt, fehlerhaft, unvollkommen. •Es ist ein Leiden der Kirche 
an sich selbst, in dem die Gnade sich kämpfend durchsetzt", erkennt der 
Hagiograph (P 193). Denn •das Leiden vor dem Kreuze verbindet unlös- 
bar mit Gott und den Menschen allen" (EE 238). Durch das Kreuz werden 
wir Christi Diener und Dienerinnen, verwachsen wir tiefer mit der Kirche, 
mit dem geheimnisvollen Leib des Herrn. •Indem wir es (das Kreuz) an- 
nehmen, gehen wir in die große Gemeinschaft des Leides ein, die Christus 
durch seinen Tod gestiftet hat" (,1m Antlitz der Not', 1947, 3 f). 

Von Maria her, der Mutter Jesu und seines mystischen Leibes, besitzt 
die Kirche einen mütterlichen Zug. •Das Mütterliche der Kirche war in der 
Gottesmutter vorgebildet", schreibt Schneider (GW 135). •Die Kirche ist 
meine Mutter geworden. Ich bin nie ohne Trost und nie allein", behauptet 
Virginia, Galileis Tochter, in der dramatischen Skizze des Dichters •Die 
Monde des Jupiter" (FK 59). •Ja, sie versteht, was Menschen nicht ver- 
stehen", anwortet ihr Vater optimistisch. Schneider sollte enttäuscht wer- 
den. Das Nichtverstehen der Kirche war für ihn äußerst schmerzlich. Nur 
der Glaube an das marianische, mütterliche Geheimnis der Kirche läßt ihn 
für die Zukunft auf ein besseres Verständnis des kirchlichen Amtes in den 
Problemen der Gegenwart hoffen: •Der Glaube des Felsenmannes trägt 
die Kirche bis ans Ende der Zeiten; der Geist wirkt in ihr; die mütterliche 
Liebe aber schützt und erhält; sie zieht die Werke des Glaubens, christ- 
lichen Geistes in die Nähe des Herzens zurück, dessen Macht ein Geheimnis 
der Kirche ist. Wir dürfen das Herz nicht entweihen . . . das Herz ist da 
als die ... zu verehrende Liebesmitte, ohne die kein Leben, kein Dasein, 
kein Blühen des Geistes ist. Die Jünger und damit die Priester alle sollten 
nach dem Willen des Heilands nicht ohne Mutter sein. Wer aber in der 



Bruno Stephaii Sdierer 354 

Liebe der Mutter, aus dem vollen Bewußtsein der Sohnschaft lebt, wird 
gnädig geleitet auf den gefährlichen Wegen des Geistes ..." (GW 135). 

Eine Stelle im autobiographischen Aufsatz •Mein Anliegen: Dienst am 
Geoffenbarten" (GZ) enthält das Selbstverständnis Schneiders zur Zeit 
seines hilfreichen Einsatzes während der Kriegs jähre. Vorauszusetzen ist 
der wiederholt und mit Nachdruck von ihm geäußerte Gedanke, daß der 
Künstler in der Kirche eine Heimat des Herzens und des Geistes finden 
sollte: •Die Kunst muß heimfinden in die Kirche, die Kirche ihr offenste- 
hen" (D 23). Beiden •geht es um die Verherrlichung Gottes, die Ordnung 
der Liebe, die Würde des Menschen, das Erbarmen mit der seufzenden 
Kreatur, die Freiheit des Geistes". Der Künstler •braucht ein Haus, das 
nicht erschüttert werden kann", und das kann nur die Kirche sein, •die 
Kirche in ihrer ganzen weltgerechten Weite" (a. a. O. 24), die Kirche, 
•deren Tor wahrlich nicht zu niedrig ist für irgend eines seiner Werke" 
(.Gebet und Kunst' in: Münster 2, 1948/49, 39). 

Nun der angekündigte Text: •Mein einziger Wunsch ist, ein Zeuge der 
Wahrheit zu sein .. . Die Wahrheit, die uns zu Zeugen macht, ist unendlich 
viel stärker als wir; sie dringt über uns hinweg in die Geschichte, die kein 
Menschenwerk ist, vielmehr der Bau eines großen Königs, dessen Bauplan 
sich uns nicht entschleiert. Die Geschichte mißt uns die Stunde zu; sie for- 
dert das Wort uns ab, das ein totes Wort bleibt, wenn es nicht eins wird 
mit dem Leben. Das helfende, läuternde, zeugende, notwendige Wort kann 
aber nur in der Kirche gesprochen werden, die nach Gottes Willen mitten 
in der Geschichte steht, und so wage ich mein Anliegen noch einmal zu 
bezeichnen: es ist, eine Stimme zu sein im Kirchenraum, jetzt und hier" 
(GZ 334 f.). 

Daß die Kirche der Kunst, der Wissenschaft, dem Künstler, dem For- 
scher, dem Denker und Kritiker nicht immer Heimat bietet, braucht nicht 
eigens gesagt zu werden; sie steht ihnen sogar oft genug ablehnend und 
feindlich gegenüber; Carl Friedrich von Weizsäcker hat es in einem Vor- 
trag von 1973 über R. Schneider und im Hinblick auf ihn (,Reinhold 
Schneider in unserer Zeit') ausdrücklich notiert. Der Dichter wußte um 
diese Tatsache und wies dem Leiden in und an der Kirche schmerzlich 
lächelnd einen Ort an in ihrem Geheimnis. Er wußte auch, daß das Leiden 
als Mitleiden mit dem gekreuzigten HERRN zum Heil gereicht, Anteil 
schenkt an der Erlösung und Heimholung der Welt, innerliche Vertiefung 
und Bereicherung bringen kann. In einer Passionsbetrachtung äußert er 
den Gedanken, es könnte die Bestimmung der Feinde sein, dem Christen 
•das Kreuz zu reichen" (AW 176). Ein andermal führt er aus, man müsse 
•ein jedes Leiden fragen nach dem, was es will". Es will nämlich •getragen 
werden in seinem (Christi) Namen, es will uns ihm annähern". •Zu den 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 355 

Leidenden ist er (Christus) gekommen; die Leidenden hat er berufen . . . 
Alles ward uns vorausgelitten; jeder Schmerz und die tiefste Schmach sind 
vergöttlicht worden" (AW 199 f.). 

Gewissen vor Christus dem Lebendigen 

Wir sahen, wie sehr R. Schneider von der Verantwortung des Menschen, 
des Christen in Welt und Kirche, erfüllt war. Wer sagt dem Menschen und 
Christen aber, wann und wie er diese Verantwortung wahrzunehmen habe? 
•Christus, der Lebendige, hat ein einziges Gesetz gegeben: sein Leben in 
uns; das Gesetz des von ihm durchdrungenen Gewissens", erklärte Schnei- 
der in einer Rundfunkansprache zu Pfingsten 1953 (CP 90). 

Gewissen erwächst aus der Verantwortung für das Ganze, das Ganze 
der Schöpfung, der Welt, der Offenbarung, der Kirche. Es wird in perso- 
naler Entscheidung erfahrbar, wirksam. •Was bleibt?" fragt Schneider, 
nachdem er abwägend festgestellt hat, daß das Christentum die •Verant- 
wortung auf das Verborgenste ausdehnt und nicht richtet, wie die 
Gerichtshöfe richten nach Delikt und Gesetzbuch, sondern daß es den Men- 
schen richtet durch den erschütterten Menschen selbst. Es ist also dem 
Einzelnen überantwortet, was als Sünde angesehen werden muß, nämlich 
als Sünde vor Christus" (BD 33 f.). •Was bleibt? Immer nur das Du vor 
Christus. Was darf ich denken, wünschen, erfinden, tun vor Dir?" (a. a. O. 
34). Weil Er lebt, hat der Christ sein Tun und Lassen, seine innersten 
Gedanken, Willens- und Gefühlsregungen vor Ihm zu verantworten. Vor 
Christi Auge liegt sein Herz offen und frei. So kann Reinhold Schneider 
das Gewissen definieren als •Verantwortung vor Christus dem Lebendi- 
gen, das Sein und Denken, Weben und Atmen Auge in Auge mit Ihm" 
(Nachwort zu HH 293). 

•Die Not der Staatsmänner dieser Epoche ist unerhört"; der christlichen 
vor allem; denn •es ist klar, daß die an Christus gebundenen (Staatsmän- 
ner) eine weit furchtbarere Not bestehen müssen oder müßten als solche, 
die ihn leugnen" (BD 34/ datiert 9. 9. 1953). Diese und andere Worte 
Schneiders kommen einem vor wie eine Wiedergutmachung an Konrad 
Adenauer und dessen zur Zeit des •Falles Reinhold Schneider" (1951/52) 
in der Bundesrepublik regierenden Partei, deren Friedensarbeit und Frie- 
densvorsorge offensichtlich mit Erfolg gekrönt war. 

Schneider hat später sein politisches Engagement ironisiert. So lesen wir 
im •Balkon" (1957) die fast heiteren und doch schmerzlichen Zeilen: •Nun, 
über die politische Inkompetenz der Poeten ist kein Wort zu verlieren. 
Was soll man mehr von ihnen verlangen als einen schönen Vers ... Im 
übrigen stiften die Dichter nur Verwirrung" (BA 55). Nicht in den Niede- 
rungen (oder Höhen) der Tagespolitik, doch in seinem grundsätzlichen 



Bruno Stephan Scherer 356 

Anliegen, im Einsatz für Frieden, Recht und Gerechtigkeit befand sich der 
Dichter auf dem rechten Weg. Es gelang ihm in der Tat, seine Friedens- 
ideen zur Entwicklung zu bringen, bis hin zu den großen Friedensreden 
und Friedensessays als verdienter Träger des Friedenspreises 1956 des 
Deutschen Buchhandels3. 

Die Staatsrechtler und Moraltheologen wissen, was gemeint ist, wenn 
Reinhold Schneider schreibt: •Je empfindlicher das Gewissen, je deutlicher 
die christliche Verantwortung für alle und alles ist, für das Ganze der 
Welt, um so weniger werden staatsrechtliche und moraltheologische Syste- 
me befriedigen" (BD 34). Die heutigen Moraltheologen bringen an den 
damaligen Systemen (vor 30 Jahren) nicht unwichtige Vorbehalte an. Auch 
dürfte das feindliche Klima, das dem Schriftsteller im Laufe der frühen 
fünfziger Jahre aus gewissen Kreisen entgegenschlug, ein Ausfluß des Miß- 
und Unverständnisses, der Intoleranz, der Treulosigkeit (früherer 
Freunde) gewesen sein. 

Das Gebet 

Für den Glaubenden und Liebenden wird das Stehen vor Christus dem 
Lebendigen unwillkürlich zum Gebet, zum Dank- und Bittgebet, zum ver- 
weilenden, betrachtenden Gebet, zum Gebet des Staunens und der Hin- 
gabe. Ungezählte Stellen in Schneiders Werken handeln vom Gebet, deu- 
ten darauf hin. Gedichte, vor allem Sonette und die Stationen des •Kreuz- 
wegs" (1942) hat der Schriftsteller als Gebete geformt; einzelne Kapitel der 
•Sieben Worte am Kreuz" (1947) und des •Vaterunser" (1941) münden 
vielfach in Gebete aus. Wie das Mittelalter erblickt er im Beten der Or- 
densleute ein geschichtliches Wirken. •Das Haus kann den Schutz des 
Gebetes nicht entbehren" (AW 72). •Eine noch größere Macht (als die 
Philosophie und ihre Gedanken) ist das Gebet. Und auch als Beter müssen 
wir uns verantworten", bekennt der Dichter 1953. 

Im Gebet werden Erkenntnisse erwogen, wird man sich der Richtung 
des rechten Wirkens und Weges bewußt. Gebet und Arbeit, Vor-Gott- 
Verweilen und verantwortliches Tun gehen ineinander über. •Es ist kein 
Wirken im Sinne Christi möglich ohne das Gebet. Das Gebet ist ja nicht ein 
Verzicht auf die Tat; es ist ein ,Wirken mit Gott' nach den Worten Jakob 
Böhmes; es ist Anfang und Stärke und Ende der Tat" (AW 71). 

Das Gebet half dem vielfach kranken Dichter schlaflose Nächte und die 
Depressionen einer ererbten Schwermut bestehen. Vom Gebet in der Nacht 
schreibt er: •Du bist aufgewacht, weil du nicht mehr allein sein sollst - 
vielleicht gar, weil jetzt die Welt eines Beters bedarf. Die Liebe hat dich 

3 Vgl. Rita Meile: Der Friede als Grundmotiv in Reinhold Schneiders Werk. Bern 1977 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 357 

gerufen - und du darfst ihr antworten, und die Gnade will es vielleicht, 
daß diese Antwort zum Heile ist anderen und dir" (EE 226). Das Gebet 
verbindet den Beter mit seinen Mitmenschen, den nahen und fernen, mit 
ihren Nöten und Anliegen, mit ihren Wünschen und Zielen. •Du betest, 
und also bist du in der Ordnung vor Gott und in der Ordnung der Men- 
schen, des Weltalls", schließt die schöne und hilfreiche Skizze •Trost der 
Nacht" (EE 227). Das Gebet verbindet den Beter mit Gott: •Indem wir 
beten, geht unser Sein über in das Leben des Herrn" (AW 64). Andern- 
orts: •Wir müßten uns hineinbeten in Christi Sinn. Dieses Hinüber zu ihm, 
die etwa uns gewährte Wandlung und Verwandlung ist das erste Anliegen 
des Gebets" (GF 35). 

Das Gebet gab letztlich den Antrieb für die Rückkehr zur Kirche. Ange- 
sichts des Grauens nationalsozialistischen Terrors und des heraufkommen- 
den Krieges in den späten dreißiger Jahren gab es nur einen Ausweg: das 
Gebet, das Opfer, die Sühne. Im •Verhüllten Tag" lesen wir: •Dem mit 
dem Krieg hervorbrechenden Leiden fühlte ich mich in keiner Weise ge- 
wachsen ... Es gab nur eine Möglichkeit der Existenz und zugleich der 
Gegenwirkung: das Gebet. Sobald ich nachts erwachte, ging ich in dieses 
Dasein über, und ich verharrte darin, bis ich wieder einschlief" (VT 185). 
Und rückblickend auf sein Leben (1953): •Heute weiß ich, daß nur der 
Betende wahrhaft geführt wird und nur die im Gebete errungenen Ge- 
wißheiten nicht zerbrechen" (VT 216). Im Lichte von •Winter in Wien" 
wird uns eine seltsame Stelle im •Verhüllten Tag" aufgehellt. Da heißt 
es: •Es geht nicht mehr um den Glauben, nur ums Gebet, um das Wort 
,ohne Unterlaß'. Mit ihm würde das Seil zerreißen, das gerade noch trägt" 
(VT 229). •Beten ohne Unterlaß" (1 Thess 5,17), das ist Wandel in Gottes 
Gegenwart, Jesu Gesinnung hegen, vor Christus dem Lebendigen stehen, 
sich jederzeit vor Ihm, von Ihm geliebt, behütet, gesendet wissen. Dieses 
Seil zerriß nicht bis zur letzten Stunde, mochten manch andere Stricke 
reißen. Es trug über die Anfechtungen der schwierigen Jahre erlahmender 
körperlicher und schöpferischer Kraft und seelischer Resistenz, wirrer 
Ängste und Zweifel. 

•Ich wußte nicht, was Christus war"4 

Der junge Reinhold Schneider hatte den Religionsunterricht besucht, die 
Sakramente empfangen. Doch fühlte er sich vom Christentum nicht exi- 
stentiell ergriffen. •Ich hatte das Licht nicht" (VT 75), schrieb er darüber. 
•Wenn auch in katholischen Formen erzogen, hatte ich doch keinen echten 

4 Vgl. meinen Aufsatz •Das Kreuz als Mitte des Lebens. RSs Weg zu Christus". In: Bor- 
romäer-Stimmen 53 (1972/73) 65-73 und •Raum für das Licht. RS als religiöser Schrift- 
steller". In: Stimmen der Zeit (in Kürze). 



Bruno Stephan Scherer 358 

Glauben .... Ich glaube nicht, daß ich wußte, was Christus war und getan 
hat" (EE 27.21 f.). Im •Kreuzweg" (1942) betet der Dichter: •Ich selbst 
weiß es von mir, daß ich dem Abfall gedient, den Irrtum verbreitet habe, 
daß ich es gewagt habe, Deine (Gottes) Wahrheit zu bestreiten in selbst- 
herrlichem Wahne" (K 15). Das gemahnt uns an das Bekenntnis des hl. 
Paulus, er sei der geringste Apostel, nicht wert, Apostel zu heißen, da er die 
Gemeinde Gottes verfolgt habe (1 Kor 15, 8). Wer aber Persönlichkeit und 
Werk Reinhold Schneiders betrachtet, wer sein Wirken zur Zeit des 
Dritten-Reich-Terrors und des Weltkrieges, wer seinen Friedenseinsatz, 
seinen Versöhnungs- und Einheitswillen unter den getrennten Brüdern in 
Deutschland, wer seine Sonette und religiösen Schriften, seine Dramen 
und Erzählungen vor Augen hat, wird erkennen, daß hier ein Christ vor 
uns steht, der ein Charisma besaß, eine besondere Gnadengabe zu Aufbau 
und Erbauung des Volkes Gottes und des deutschen Volkes, eine Sendung 
für Kirche und Christenheit. Wie kam es zur Wende auf Christus? 

Verschiedene Erfahrungen, Kräfte und Wege haben den Dichter zum 
Glauben und in dessen Mittelpunkt - zu Christus - geführt, einmal das 
Erlebnis der Tragik und der Geschichte: •Das Tragische widerspricht dem 
Christentum nicht. Auf seinem eigensten Boden: dem repräsentativen Ort 
abendländischer Geschichte war ich vor das Kreuz gelangt", schreibt er 
rückblickend (VT 133). Vor allem die Zeitgeschichte, die Ohnmacht und 
Unbehaustheit unter der Naziherrschaft, drängten den Hilfsbereiten zur 
einzigen noch offenstehenden Zuflucht: zu Gott, zum Glauben. •Die Zeit 
arbeitete mit", heißt es im •Verhüllten Tag". •Sie war das furchtbare 
Werkzeug der Gnade" (VT 130). Die persönliche Erfahrung der Krankheit 
gesellte sich hinzu: eine ihn von Jugend auf bedrückende Schwermut mußte 
stets aufs neue bewältigt werden. Im Frühjahr 1938 erlitt Schneider einen 
körperlichen Zusammenbruch. Seither fühlte er sich nie mehr recht gesund, 
sondern mehr oder weniger krank. Er erblickte darin den eigentlichen Zu- 
stand des Christen, ein Zeichen, daß er des Arztes, Christi, bedurfte. Ent- 
scheidendwar schließlich die Begegnung mit Christus im Wort der Heiligen 
Schrift und im Sakrament des Altares. 

Das Geheimnis der Eucharistie 

Die religiösen Schriften Schneiders, nicht zuletzt die Sonette, widerspiegeln 
hundertfach diese Christus-Begegnung, die sich mit jeder Meßfeier, mit 
jedem Hören und Lesen des Gotteswortes erneuern kann. In einer wert- 
vollen, heute in Vergessenheit geratenen Schrift des christlichen Autors - 
•Der Priester im Kirchenjahr der Zeit", 1946 - wird der in der Eucharistie 
gegenwärtige HERR •der göttliche Uberwinder aller Verzweiflung" und 
der Glaube an •Gottes unfaßbare Gegenwart, die verborgene höchste 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 359 

Wirklichkeit", eine •gewaltige Leistung des Glaubens" genannt, •das 
mächtige Gegengewicht gegen die Neigung zur Tiefe, zum Nichts, die 
Satan der Schöpfung eingeflößt hat als den Fluch der Sünde" (PK 24). 

Aus diesem Bekenntnis läßt sich erahnen, welch lebenswichtige Kräfte 
Reinhold Schneider aus dem Glauben und dem Sakrament des Altares 
zuströmten, wie für ihn der Glaube und die religiöse Betätigung als Katho- 
lik Lebensinhalt und Bewältigung seines ständig bedrohten Daseins dar- 
stellten. •Nicht von unserm Glauben her ergreifen wir das Sakrament, das 
Sakrament ist vielmehr so stark, daß es unsern Glauben immer aufs neue 
schafft. Vielleicht bedürfen wir nicht einmal der Überlieferung vom Leben 
des Herrn und seiner heiligen Worte; wir wissen: er ist da; er ist in dieser 
Welt und bleibt in ihr, und seine ganze heilige Macht will mit dem Sakra- 
mente in unser Leben treten" (GW 117). Zwei Jahre vor dem zweiten 
Weltkrieg ging der ringende, zwischen Glaube und Zweifel stehende junge 
Mann wieder zur heiligen Messe (vgl. VT 134). •Ich ging wohl täglich in 
die Kirche, allsonntäglich zur Messe", schreibt Schneider von jenen Jahren 
erster religiöser Betätigung. •Aber zum Sakramente wagte ich mich nicht. 
Ich wußte, daß das Sakrament entscheidend ist" (VT 149). Er könne, setzt 
Schneider, der über seine Erfahrung und seine Zeit in diesem Lebensbe- 
richt Rechenschaft ablegt, hinzu, •ein Christentum . . . außerhalb der 
Kirche" schwerlich verstehen. Denn gerade •im Sakrament und aus dessen 
Macht" könne die Menschwerdung des Gottessohnes in uns wirklich wer- 
den (VT 149). Die Eucharistie ist in der Tat das Sakrament der Einheit. 
Aus vielen Körnern wird ein Brot, aus vielen Trauben der Wein. Es sei 
die Bestimmung des Sakramentes, führt der Dichter im Vorwort zu seiner 
Calderon-Urndichtung 1950 •Das Spiel vom Menschen" aus, •dahin zu 
wirken, daß Alle eins werden: daß Alle zu dem Leben werden, dessen 
Haupt Christus ist" (a. a. O. 5). 

Die überwältigende Erfahrung dieser Jahre unmittelbar vor dem Krieg 
und während des Krieges war jene von der Macht des Gebetes; es führte 
zur letzten Zuflucht und Geborgenheit, zu Gott. Das Beten wurde ihm zur 
Notwendigkeit: •Wie hätte ich . . . im Bewußtsein entsetzlicher gegenwär- 
tiger, kommender Dinge leben sollen, ohne zu beten?" Und: •Wie hätte 
ich (aber) noch beten sollen, wenn ich nicht getan hätte, was der Herr ge- 
boten hat?" (VT 151). Damit waren Beichte und Kommunion gemeint. 

•Winter in Wien"5 

Aus dieser Einheit der an Christus Glaubenden, von Ihm das Heil Erwar- 
tenden fühlte sich Reinhold Schneider in den zwei, drei letzten Lebensjah- 

Vgl. das Kapitel •Der Zweifel" in meinem Buch: Tragik vor dem Kreuz. 1966, 179-235. 



Bruno Stephan Scherer 360 

ren hinausgleiten, hinaus in die Ungeborgenheit und Unbehaustheit des 
Geistes und des Herzens, in •die Verzweiflung vor dem Kreuz" (WW 261). 
Aber er hielt auch in diesen Wochen und Monaten der Glaubensanfech- 
tungen fest am Gebet - wie wir schon betonten -, an Kirchgang und Meß- 
besuch. Das erhellt aus verschiedenen Stellen des Wiener Tagebuches. Eine 
davon lautet: •Beten über den Glauben hinaus, gegen den Glauben, gegen 
den Unglauben, gegen sich selbst, einen jeden Tag den verstohlenen Gang 
des schlechten Gewissens zur Kirche • wider sich selbst und wider eigenes 
Wissen-: solange dieses Muß empfunden wird, ist Gnade da; es gibt einen 
Unglauben, der in der Gnadenordnung steht. Es ist der Eingang in Jesu 
Christi kosmische und geschichtliche Verlassenheit, vielleicht sogar ein 
Anteil an ihr . . ." (WW 261). 

Mehr noch als •Verhüllter Tag" (1954) enthüllt •Winter in Wien" 
(1958) die innere Landschaft des frühzeitig gealterten, von der Krankheit 
ausgehöhlten Menschen Reinhold Schneider. Die Schmerzen fallen ihn an 
wie unberechenbare Tiere. •Diese Hefte sind unter so mißlichen Schmerzen 
bekritzelt worden, daß ich nicht mehr weiß, was ich tat" (WW 231). Es ist. 
ein Tagebuch, geschrieben in völliger Wahrhaftigkeit, spontan unter dem 
Eindruck der eben erlebten Stunde, einer Begegnung, einer Erfahrung, 
eines aufsteigenden Zweifels. Mit diesem Buch hat Reinhold Schneider, 
der bisher als formal konservativer Schriftsteller galt, in Inhalt und sprach- 
licher Form die Moderne eingeholt, die zweite Jahrhunderthälfte mit ihrer 
Problematik vorweggenommen. 

Man darf bei diesem Tagebuch die literarische Gattung nicht aus den 
Augen verlieren. Die Tagebuchform registriert die jeweilige seelische Ge- 
stimmtheit genau. Sie folgt getreulich den Witterungen der Seele. Mit 
Vorliebe werden extreme Situationen und Erfahrungen geschildert. Die 
Pointe und die spitze Formulierung beherrschen das Feld. Die seelisch- 
geistige Not muß man sich ja vom Herzen schreiben können. Am nächsten 
Tag erstrahlt die verregnete Welt wieder in frischer Sonne. Eine Aussage - 
mag sie noch so hart formuliert sein - steht gegen die andere. Nicht selten 
hebt die eine die andere auf. 

Man darf daher der Tagebuchaussage nicht zu viel, aber auch nicht zu 
wenig Wert zumessen. In vorsichtigem Abwägen könnte der Gehalt von 
•Winter in Wien" so resümiert werden: Im Buch-Kaleidoskop gibt es ein 
paar Steinchen, die - vielfach variiert - zu Steinen des Anstoßes werden, 
über die der bedrängte Mann nur mit Mühe hinwegkommt. Da ist einmal 
die Kosmos-Wirklichkeit, für ihn eine •ungeheuerliche Überforderung, 
nicht allein des menschlichen Geistes und der Vorstellungskraft, sondern 
der Existenz" (P 235). Er vermochte sie nicht mehr einzuordnen in sein 
bisheriges Weltbild. Doch weil Er lebt, weil Christus der Herr und als 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 361 

Logos der Schöpfer und Bewahrer des Weltalls ist, rang der Dichter immer 
wieder seine Zweifel vor den Weltraumtiefen nieder. Das erfahren wir 
etwa aus der Erzählskizze •Die Monde des Jupiter", darin das Kosmos- 
Erlebnis und das innere Drama Galileo Galileis dargestellt werden. •Der 
erste Blick ist vernichtend", gesteht der Astronom seiner Tochter; •ich 
fühlte mich hinabgeschleudert in die Finsternis. Aber dann begann es in 
mir zu arbeiten . . . Siehst du, daran arbeitet es, daß wir erkennen: Gott 
ist größer, als wir ihn gedacht haben. Und auch das Opfer Jesu Christi ist 
größer, als wir wußten. Daß er sich dieser Verlorenheit erbarmte und daß 
auf dieser verlorenen Erde dieses Weltall dem Vater wieder in die Hände 
gelegt wurde: das ist es, was wir nun lernen sollen" (FK 280 f.). Leider 
hat Reinhold Schneider Teilhard de Chardin nicht mehr kennengelernt. 
Teilhards optimistische Weltschau hätte seinen Pessimismus aufgehellt. 

Ein weiterer Stein des Anstoßes entstammt dem Bereich des Mikrokos- 
mos, der Biologie. •Die biologische Situation des Menschen ist ebenso ver- 
zweifelt wie die kosmische", lesen wir in •Winter in Wien" (196). Das 
Leben des Mikrokosmos erscheint dem Dichter als sinnloser, unerbittlicher 
Kampf, als Gleichgewicht von Zerstören und Zerstörenlassen, Fressen und 
Gefressenwerden. Immer •wieder zerstört ,Leben' sich selbst... Das ist die 
Verdammnis zum Dasein, eine rotierende Hölle, das Nichts in der Er- 
scheinungsform der Qual" (WW 213). Das deprimierende Bild des Exi- 
stenz- und Uberlebenskampfes in freier Natur und des Leides der Kreatur 
liefert dem von den Naturwissenschaften und der Biologie faszinierten 
Dichter ein erschreckendes Ur- oder Vorbild des Lebens. Das greift auf sein 
Empfinden und Denken in Richtung ewiges Leben über. Ein in der Jugend 
bedrängendes Problem, die •idee fixe" vom ewigen Schlaf, taucht mit neuer 
Kraft empor6. Der Kranke notiert seine Ängste und die Sehnsucht nach 
Ruhe, nach Schlaf, nach einem Leben ohne ständige Schmerzen und An- 
fechtungen. Wieder ist es der Glaube, der - mühselig genug - das Gegen- 
gewicht schafft: •Ich weiß, daß Er auferstanden ist; aber meine Lebens- 
kraft ist so sehr gesunken, daß sie über das Grab nicht hinauszugreifen, sich 
über den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fürchten vermag" (WW 79). 

Die Geschichte - eine dritte Anfechtung - ist •zur Farce geworden, zum 
Selbstmord der Welt" (WW 217). Warum läßt die Liebe Gottes die Tra- 
gödie der Völker zu, das Grauen des Krieges, gegenseitiger Vernichtung? 
Reinhold Schneider ist zum Propheten des Untergangs geworden. 

Sein Gottesbild - die wohl schlimmste Anfechtung - hat sich verdüstert. 
Er kann zu Gott nicht mehr •Vater sagen". Des Vaters Antlitz bleibt für 
ihn verhüllt, es hat sich verdunkelt; •es ist die schreckliche Maske des Zer- 
8 Diese •fixe Idee" Schneiders müßte genauer untersucht werden. In den •Tag- und 
Nachtbüchern" Theodor Heckers, 1948, finden sich Parallelen. 



Bruno Stephan Scherer 362 

schmetternden, des Keltertreters", was er wahrnimmt (WW 119). Sein 
Verhältnis zur Kirche ist schwierig geworden. Erstaunt hört er, mit welcher 
Hinneigung Carl Zuckmayer von der Kirche spricht. Wörtlich: •Fest über- 
zeugt von der göttlichen Stiftung und ihrer bis zum Ende der Geschichte 
währenden Dauer, ziehe ich mich doch am liebsten in die Krypta zurück; ich 
höre den fernen Gesang" (WW 79). Etwas später: Es sei ihm •herzlich 
weh" zumute. •Ich fühle mich aus dieser Wirklichkeit, diesem Wahrheits- 
bereich gleiten, ohne Einwand, immer in Verehrung und Dankbarkeit, 
ohne jegliche Rebellion, aber eben doch für mich, gezogen von meinem 
Daseinsgewicht, mit geschlossenen Augen, verschlossenem Mund" (WW 
113). Das ist eine jener zahlreichen Stellen in •Winter in Wien", wo ab- 
gründige Trauer hörbar wird, der Ton wehmütigen Schmerzes, die Melo- 
die der stummen Klage dieses Schriftstellers, der - Prosa schreibend - den 
Lyriker und Elegiker verrät, der er ist. Eugen Biser hat diese mit christ- 
licher Liebe verbundene Trauer Reinhold Schneiders eine unter der Ver- 
heißung der Seligsprechung stehende Trauer genannt. Eine Trauer der 
•Ergebung", die •das Gegenteil von Verzweiflung" sei7. 

Die Wehmut dessen, der vorzeitig Abschied nehmen muß von der Welt, 
ist in •Winter in Wien" spürbar, die Trauer Hamlets, der weiß, was zu tun 
wäre, es aber nicht zu tun vermag, die Zeit dafür nicht mehr besitzt. Es 
sind in der Tat nicht Zweifel im theologischen Sinne, was den Dichter 
bedrückt, es ist das Ergebnis der Gottesferne, der Verlassenheit, der geist- 
lichen Trockenheit, ein stellvertretendes Leiden, die Gottesferne des mo- 
dernen Menschen austragend. Die Mystiker nennen es die •Dunkle Naclit", 
jene seelische Läuterung, die mehr oder weniger intensiv wohl alle 
Gottsucher, alle das ewige Leben Anstrebenden erfahren. Schneiders Glau- 
benswelt und Glaubenseinsicht machten eine neue, letzte Wandlung durch, 
zum Teil psychosomatisch bedingt. Die Krankheit hatte eine große Müdig- 
keit über ihn gebracht. •Die Vernunft zerstört den Glauben keineswegs; 
viel ernster zu nehmen ist die Arbeit des Schmerzes am Fels, vernichtende 
Erosion", notiert der Tagebuchschreiber hellsichtig (WW 284). Nach dem 
Bericht der Lebensgefährtin Reinhold Schneiders, Anna Maria Baumgar- 
tens, fand seine •dunkle Nacht" ein Ende. Wenige Tage vor seinem Tod 
war ihm eine ihn erschütternde Schau zuteil geworden, die ihm den Sinn 
aller Lebenszusammenhänge erhellte. •Jetzt ist mir alles durchsichtig und 
klar. Ich sehe durch alles hindurch. Es ist mir alles präsent", soll er aus- 
gerufen haben8. Ähnliches ist uns von den letzten Tagen des Thomas von 

7 Eugen Biser: •Das verhüllte Antlitz". In: Münchener Kirchenanzeiger 2. 4. 1978. S. 9 f. 
s Maria van Look: Jahre der Freundschaft mit Reinhold Schneider. 1965, 243 - Eine Er- 
hellung mancher hier angedeuteter Probleme steht im neuesten Buch über R. Schneider: 
K.-W. Reddemann, Der Christ vor einer zertrümmerten Welt. Freiburg: Herder 1978. 



Reinhold Schneiders religiöser Weg 363 

Aquin überliefert. Aber diese Erhellung des winterlichen Himmels im See- 
lenleben Schneiders geht auch aus den Tagebuchnotizen hervor. So spricht 
Schneider vom barocken, unterirdischen Heiligtum der Bergkirche zu 
Eisenstadt als von einem •Zauberberg der Mystiker". Und: •Der Glaube, 
der zu Grabe fährt, mit Christus ins Grab, wird vielleicht auferstehn" 
(WW 208). Verborgen, nach dem Eintrag an einem •Sonntagmorgen von 
bemerkenswerter Tristesse", steht der symbolisch zu deutende Satz: •Über 
dem Altar der Dominikanerkirche heute doch ein schwaches, hellgraues, 
fast silbernes Licht" (WW 196). 

Weil Er lebt: Reinhold Schneider hat - wir hörten es - als Beter und als 
Kirchgänger ausgeharrt, allen Glaubensanfechtungen zum Trotz, in per- 
sönlicher Verbundenheit mit dem Herrn in der Todesangst und am Kreuze, 
in der Verbundenheit auch mit der Kirche, dem geheimnisvollen Leib 
Christi. Ein letzter Text aus •Winter in Wien" möge es bezeugen: •Man 
muß beten, auch wenn man es nicht kann. Ich kann sehr wohl beten für 
andere, die Priester, Forscher, Staatsmänner, die Völker, die Kreatur, die 
Erde; für die Kranken zuerst, wie es sich versteht, und für die Toten; das 
ist die stille Bestätigung eines rätselvollen Zusammenhangs. Ich habe ein 
tiefes Bedürfnis danach; es ist das, was mich hält, was mich morgens in die 
Kirche ruft; für mich kann ich nicht beten" (WW 119). 

Sigel der Reinhold-Schneider-Schriften: 

AW Allein der Wahrheit Stimme will ich sein. 1962. 
BA Der Balkon. Aufzeichnungen. 1957. 
BD Der Bildungsauftrag des christlichen Dichters. 1956. 
CP Der christliche Protest. 1954. 
D Der Dichter vor der heraufziehenden Zeit. 1947. 
DM Duldet mutig, Millionen. 21947. 
DV II Dämonie und Verklärung. 1947. 
EE Erfüllte Einsamkeit. 1963. 
FK Der ferne König. 1959. 
GE Gedanken des Friedens. 1946. 
GF Gedanken des Friedens. Neuausg. 1957. 
GW Gelebtes Wort. 1961. 
GZ Das Gottesreich in der Zeit. Um 1944. 
HH Herrscher und Heilige. 1953. 
K Der Kreuzweg. 1942. 
MG Macht und Gnade. (1940). "1954. 
MK Manuskript in Karlsruhe. 
NE Die neue Ehre. 1946. 
NH Die Nacht des Heils. 1947. 
P Pfeiler im Strom. 1958. 
R Rechenschaft. 1951. 
So Die Sonette von Leben und Zeit. 1954. 
VT Verhüllter Tag. 1954. 
WW Winter in Wien. 1958. 




