Reinhold Schneiders religiéser Weg 347

Biirgermeister beweist. Er will hier — was eine sehr fragwiirdige Mafinah-
me ist — durch einen offiziellen Erlafl die Gesellschaft verchristlichen. Eine
Art ,Gesetzesinitiative®, die dem Gedanken an die Menschwerdung Gottes
erwachst. Etwas Ahnliches ist die Idee eines vom Kaiser zu erwirkenden
Dekretes, das anordnen soll, dal den Tieren an Weihnachten Korner aus-
gestreut werden. So naiv beide Beispiele sind, sie erdffnen doch eine Per-
spektive: Franz von Assisi wirde sich heute in der Politik einsetzen, um
der Welt jene Gestalt zu geben, die sie von Gott her haben sollte.

Zusammenfassung

Je intensiver man sich mit Franz von Assisi beschaftigt, um so mehr erschlie-
Ren sich die Verwirklichungsmdglichkeiten und Zumutungen fiir unsere
Zeit. Im vorliegenden Artikel konnte ich mich selbstverstindlich nur auf
einige Anliegen besinnen. Daf} diese aber das Zentrum des franziskani-
schen Lebens und der franziskanischen Botschaft bilden, kommt in der
Strukturierung von Bonaventura, die ich meinen Gedanken zugrunde
legte, eindeutig zum Ausdruck.

Weil ER lebt
Reinhold Schneiders religioser Weg!

Bruno Stephan Scherer OSB, Ziirich

Bezeugen, dafl Er lebt

Die Uberzeugung, dafl Christus zwar gekreuzigt und gestorben, aber auch
auferstanden ist, dal Er nicht im Tode verblieb, sondern lebt, gehort we-
sentlich zur Glaubens-Uberzeugung der Christen. Mit dieser lapidaren
Botschaft beginnt Lukas die Apostelgeschichte. Darin fafit er nochmals den
Gehalt seines ,ersten Berichtes, seines Evangeliums, zusammen: ,Thnen
(den Aposteln) zeigte er (Jesus) nach seinem Leiden durch viele Beweise,
daf er lebe: durch vierzig Tage erschien er ihnen und sprach zu ihnen vom
Reiche Gottes“ (Apg 1, 3).

Die Aufgabe der Apostel und Jiinger war es, ihre Erfahrung, ihre Ge-
1 Leicht gekiirzter Text des Vortrags an der Katholischen Akademie in Bayern, Miinchen,
7. Mai 1978 (,Reinhold Schneider — Schriftsteller und Christ zwischen den Fronten®, Fo-

rum anldRlich des 75. Geburtstages und des 20. Todestages des Dichters). Vgl. ,Zur De-
batte* / Miinchen 8 [1978] Nr. 4, 5. 10 1.



Bruno Stephan Scherer 348

wilheit, ihren Glauben vom gekreuzigten, dann aber auferstandenen und
lebenden HERRN weiterzutragen, andern mitzuteilen, zu verkiinden (vgl.
Apg. 1, 8; Mt 28, 19; Mk 16, 15).

In diesem Zeugnis erkannte auch Reinhold Schneider seine Aufgabe
als Christ und Schriftsteller. In seinem Lebensbericht steht der Satz: ,Er
(Christus) hat gelebt; er ist lebendes Wort. Und auch heute redet das Buch
nur, weil er lebt und weil wir im Lichte des iber die Welt gesandten Gei-
stes das Licht sehn® (VT/131)2 Er steht indessen nicht in der Reihe der
ordentlichen Nachfolger der Apostel, der Bisch6fe und Priester als Amts-
tridger, sondern wie ein Franziskus, ein Benediktus und ungezdhlte Nicht-
Priester und doch auserwihlte und berufene Apostel ihrer Zeit in der Linie
und der Sukzession der Charismatiker, die in der frithen Christenheit auch
Propheten genannt wurden. Er steht in der Nachfolge des Paulus und
anderer vom lebenden HERRN unmittelbar erwihlten Geisttriger, jener
zu einem besonderen Dienst in der Kirche Jesu Berufenen. Das Zweite
Vatikanische Konzil hat eigens auf die Moglichkeit, die Existenz und die
Wirkkraft der Charismen aufmerksam gemacht (vgl. Dekret iiber das Apo-
stolat der Laien, Kap. I1I).

Wer bist Du, HERR?

Wie bei Paulus ist auch im Leben Reinhold Schneiders eine iiberraschende
Wende festzustellen. Ihr Anfang — sie zog sich bei Schneider iiber gut acht
Jahre hin — 14f}t sich erfassen als ein Sehen, ein Erkennen, daff Er lebt.
Dem folgte die Frage des Saulus vor Damaskus: ,Wer bist du, Herr?“
(Apg 9, 5). Beim Lesen des Evangeliums an einem Weihnachtsabend gin-
gen dem einsamen Schriftsteller zu Potsdam die Augen auf. Er ,floh nach
wenigen Kapiteln auf die kalte dunkle Strafle. Denn es war ja klar: unter
diesem Anspruch der Wahrheit kehrt sich das Leben um. Dieses Buch kann
man nicht lesen . .. Man kann es nur tun. Es ist kein Buch. Es ist Lebens-
macht. Und es ist unméglich, auch nur eine Zeile zu begreifen, ohne den
Entschluf, sie zu vollziehen“ (VT 131).

Etwas ist fir Reinhold Schneider — dhnlich dem Paulus, dem das bis-
herige jidische Gesetzesverstindnis zerbrach — zerbrochen: die iiberkom-
mene Welt- und Gottesschau, die bisherige Lebens- und Geschichtsschau,
sein ,tragischer Nihilismus® (VT 9), das tragizistische Lebens- und Ge-
schichtsbild, das ihm immerhin iiber mehrere Jahre hin Mut und Kraft, sein
von Schwermut verdistertes Leben auszuhalten, geschenkt hatte. Und
wirklich, im , Verhillten Tag“ fahrt er fort: ,Da ich nun versuchte, engli-
sche Geschichte zu begreifen, stand Christus tiberall vor mir als Macht.

2 Zitiert wird mit Sigel und Seitenzahl. Vgl. unten das Verzeichnis der Sigel.



Reinhold Schneiders religiéser Weg 349

Ich wagte es, den Umrissen eines Heilsplans nachzuspiren, der Frage des
Menschen“ (— wer bist du, Herr? ), ,der Antwort des Herrn“ (VT 131).

Verantwortlich fur alle

»Christus als Macht“, als Mdchtiger, als in den Menschen, in Welt und Ge-
schichte Wirkender! ,,Mir ist alle Macht (Gewalt) im Himmel und auf der
Erde gegeben“ (Mt 28, 18). Weil dem so ist, haben die auf Erden Mach-
tigen vor Christus Rechenschaft abzulegen tber die Verwaltung ihrer
Macht. Sie sind nicht autonome Besitzer, sie sind nur Verwalter einer von
Christus verliehenen, ihnen tberlassenen Machtbefugnis. Aus dieser Er-
kenntnis und aus umfassendem Glauben heraus wuflte, fithlte sich Rein-
hold Schneider verantwortlich fiir seine Zeit und Umwelt, fiir die Mit-
menschen, ihr irdisches und tberirdisches Heil, fir die Trager der Macht
in Kirche und Staat, fir die Schépfung und ihre Bewahrung, Bearbeitung,
Weiterentwicklung in Handwerk und Technik, fiir die Kultur-Arbeit der
Menschen. ,Indem wir glauben, ergreifen wir die Mitverantwortung fir
alle und alles; wir konnen uns nicht zu Christus bekennen, ohne betend
und wirkend teilzunehmen an der Rettung aller. Wirkend erst wird der
Glaube Wirklichkeit, auch fir uns selbst; ist es die Bestimmung des Glau-
bens, die Welt zu retten, so werden wir ihn erst vollziehen und ganz erfah-
ren im Zusammenhang der Reiche und Zeiten, in den uns Christus ge-
wiesen hat und iiber dem der Geist michtig ist (DM 89 {., vgl. zum Stich-
wort ,Machtverwaltung“ EE 34).

Hier, im Glauben an die Verantwortung fiir das Heil aller, liegt auch
die Wurzel der sozialen Gesinnung Reinhold Schneiders, der nie egoistisch
nur fir sich und sein Scherflein gesorgt hat, nie einzig das tat, was ihm sel-
ber und seinem Werk niitzen konnte, sondern tat, wozu er sich in jedem
Augenblick als Glied des Ganzen in Kirche und Volk aufgerufen fithlte.
Wo er helfen konnte, eilte er hin. Sein wahrscheinlich letztes Sonett (1951
entstanden / So 77) spricht diese Gehorsamsbereitschaft aus:

Dort, wo die Briidce einstiirzt, eile hin!

Zur Flamme werde, die dein Werk verbrennt!
Ob dich das Volk verleumdet und verkennt:
Tu’s doch! Das Zeichen selber ist Gewinn.

Dabei setzte der Dichter grofiziigig und selbstlos seine kiinstlerische Schop-
ferkraft hintan. Er sah Mitmenschen leiden. So tat er ,Samariterdienste®,
worunter viele seiner Sonette und die kleinen, aufmunternden, tréstenden,
religiose Vertiefung schenkenden, zu Gebet und Sihneleistung aufrufen-
den Aufsatze, sowie seine zahllosen Briefe gemeint sind. ,Die Sorge um
das Heil — und zwar das Heil aller — geht der Sorge um das Werk voraus®,



Bruno Stephan Scherer 350

lesen wir im Aufsatz ,, Christliche Dichtung®: , Werk und Heil kénnen - sie
miissen vielleicht nicht - in Konflikt geraten, selbst in unidsbaren Konflikt.
Die Gewissensverantwortung vieler christlicher Dichter konnte sich der
Zeit gegeniiber auch mit dem vollkommenen Werke nicht bescheiden® (R
15). ,Geistige Existenz®, notiert Schneider im , Winter in Wien®, ,ist so-
ziale Existenz, Dasein im Zusammenhang® (WW 32). Als Christen und
als Menschen sind wir auf das Heil aller verwiesen. ,,Schwerlich werden
wir das Heil unserer Seele gewinnen, wenn wir vergessen, dafl es das Heil
aller ist®, schreibt er. ,Dafl ,alle eins werden’ in einem groflen, gottlichen
Leben, war Christi Wille; der nur sich selber sucht, lost sich vom geheim-
nisvollen, heiligen Leibe und stirbt* (DM 90).

Verantwortung in der Kirche und zwar auch der Laien, nicht nur der
Amtstrager und Theologen, forderte Reinhold Schneider zehn Jahre vor
dem Konzil. Gleichsam auf die schwersten Jahre 1950/52 seines Einsatzes
als Christ und Schriftsteller zurtickblickend, auf sein politisches Engage-
ment, da er sich vehement gegen die Wiederaufriistung der getrennten
Teile Deutschlands, gegen die allgemeine Wehrpflicht, gegen jegliche Ge-
walt und Waffendrohung von seiten der Christen, gegen die Anwendung
oder auch nur strategische Einplanung und Lagerung von Atom- und
Kernwaffen wandte, schrieb er im Jahre 1953 in der ,Schweizer Rund-
schau® (53, 1953/54,50), ein jedes Glied der Kirche trage heute ,die Ver-
antwortung fiir die von Christus angerufene Menschheit®: . je mehr christ-
liche und also kirchliche Verantwortung der Laie iibernimmt, um so starker
wird die Kirche sein.“

Das Wissen um die Mitverantwortung aller am geschichtlichen Schick-
sal bestimmte auch seine Auffassung von Schuld und Mitschuld, von Siih-
ne- und Opfergesinnung. Bereits der kleine Aufsatz , Vom tiglichen Leben
in der Geschichte* (MG 118) weist — von einem Wort Schillers ausgehend
— darauf hin. ,Es ist kein Werk ohne Schuld“, bekennt in der Erzihlung
,Das Schwert“ der Kiinstler vor seiner Frau; ,wer zu wirken beginnt, der
wird verstrickt; wer verstrickt wird, der wird schuldig; wer schuldig ist, der
wird gerichtet: hitte ich deshalb nicht wirken sollen?“ (FK 142 f.).

Mitschuld an der Schuld anderer, gibt es das? Ja, wenn es Gedanken-
siinden gibt; wenn die Christenheit, wenn die Menschheit einen geheim-
nisvollen Leib bilden (vgl. NH 132-135; AW 90).

Ein Sonett driickt diesen Gedanken sehr eindrucksvoll und in person-
licher Betroffenheit aus:

Den Pfad der Sithne sudh’ ich, ungesehn,

Einsam und stumm, von dunkelm Gram umschauert,
Dafl Wiirde nicht die Schande iiberdauert,

Und letzter Adel mufite untergehn . ..



Reinhold Schneiders religioser Weg 351

Und fremd und fremder fuhle ich mich werden.
Die Schuld allein, die niemand sithnen kann,

Halt mich am Menschen noch und zwingt zu sithnen.
‘Wer nennt sich frei, wer nennt sich rein auf Erden?

(So 75)

Die Reue im stillen Kdmmerlein geniigt nicht. , Im Gestandnis ist der An-
fang der Wandlung, die allein noch retten kann®, heifit es (NE 7 f.). Und:
»Die Stihne, nicht die Vergeltung, wird den Frieden begriinden® (GE 27).

Die Kirche

Man kann nicht von Christentum, von Christus und seiner geheimnisvollen
Gegenwart in unserer Welt sprechen, ohne nicht auch die Wahrheit von
der Kirche zu meinen oder zu berihren. Schneider hatte nach dem Zusam-
menbruch Deutschlands auf ein Schuldbekenntnis der Kirchen gehofft.
Beide Konfessionen besallen tapfere und heroische Bekenner in den Jahren
der nationalsozialistischen Diktatur, ungezdhlte Namenlose, die Wider-
stand geleistet hatten. Aber wie viele versagten durch allzu grofle Angst-
lichkeit und Furcht, durch unstatthafte Toleranz, durch Mangel an Zivil-
courage und Mut, durch halbfreiwilliges Mitlaufertum, zeitweilige
Verwirrung und vollige Verblendung? Sind die Kirchen nicht auch durch
Schweigen, durch zu langes Schweigen dem Nationalsozialismus gegeniiber
schuldig geworden? Von Jochen Klepper, dem Freund, der mit seiner jidi-
schen Frau und deren Tochter in auswegloser Verlassenheit Selbstmord
beging, schrieb Schneider: ,Als im November 1938 (nach der Kristall-
nacht!) beide Bekenntnisse den gebotenen Protest nicht ablegten, erlitt er
(Klepper) . . . eine Enttiduschung, die er wohl nie iiberwunden hat* (MK
J. Klepper 1951).

Ehrfurcht und das Wissen um die Mitbeteiligung, das Mitdabeisein
hinderten ihn daran, an Rolf Hochhuts Stelle das Drama vom Schweigen
Pius’ XII. bei allem verborgenen, rettenden Wirken fir die vom Nazi-
regime Verfolgten zu schreiben. Wer sich selber zuinnerst zur Kirche ge-
horig weil, wer das ,sentire cum ecclesia® besitzt, wer in und mit der
Kirche mitfuhlt, mitleidet, der erlebt die Fragestellung anders, der weil}
im Glauben, dafl den Papst ein anderer ,durchherrscht“, Christus! Der
Herr tragt mit seinem Diener das Kreuz, auch das Kreuz tragischen Unge-
niigens, menschlichen Versagens. , Wer ein Gefiihl hat fir die Bedeutung
des Wortes ,Wahrheit* auf seinen (des Papstes) Lippen, der weif}, daf die
immer erneuten Ermahnungen zu Bule, Sithne und Gebet, zum Opfermute,
zur rastlosen geistigen Arbeit und zur Heiligung von der Resonanz des
Lebens getragen werden: der mag auch ahnen, welche Bedeutung das



Brumo Stephan Scherer 352

Wort ,Gewissen‘ im Leben eines Mannes hat, der unermidlich die Ge-
wissen aufzuriitteln suchte . . . Aber nicht einen Augenblick diirfen wir
vergessen, daf in Pius XII. wie in allen seinen Vorgédngern das Geheim-
nis des Amtes lebt“ (, Pius X11.“ in: ,Der christliche Sonntag*“ 1,1949,101).

Im Jahre 1941, nach einem Vortrag in Florenz iber Philipp II., wurde
Reinhold Schneider von Papst Pius XII. in Privataudienz empfangen.
»Die Begegnung erschiitterte mich tief“, lesen wir im ,Verhiillten Tag*®.
LEr schien mir nur noch Amt zu sein, . . . ein Mensch wie ein Lichtstrahl®
(VT 173). Es sei ,vielleicht die grofite geschichtliche Tat Pius” X11. gewe-
sen — und eine grofle der Seelsorge —“, bemerkt Schneider in seinem Auf-
satz zur Problematik des Kosmos, ,,daf} er sich in seiner Ansprache uiber das
moderne astronomische Weltbild zu den unvorstellbaren Dimensionen des
Raumes und der Zeit, zu der unfaflbaren Vielheit der Welten bekannte®
(P 238).

Ehrfurcht, Mitgefiihl, Mitleiden mit der Kirche kénnen und diirfen aber
das eigene Suchen nach Wahrheitserkenntnis und das Stehen zur erkann-
ten Wahrheit, das kritische Denken und Mitdenken, die Mitverantwortung
nicht aufheben. Wie Paulus einst dem Petrus ins Antlitz widerstand (Gal
2, 11), wie Petrus in Demut seine Schwiche zugab und sich wandelte, so
sollte man auch in der Kirche unter Christen und Briidern ehrlich und
offen miteinander sprechen konnen. Denn auch ,die Biirger Jerusa-
lems“ kénnen, wie Schneider — auf ein Wort des hl. Augustin hinweisend —-
in einem Brief (an Hans Krémler vom 5. 11. 1952) vermerkt, ,die Ge-
schifte Babylons versehen“. Er meinte damit wohl das Sich-Einmischen
kirchlicher Autoritit in weltlich-politische Fragen, die zu enge und somit
schidliche Verquickung von Kirche und Staat, das Hiniiberwechseln vom
einfachen Wort auf die diplomatische Sprach-Ebene, was Auflenstehenden
cher als Unehrlichkeit und Unwahrhaftigkeit vorkommen mag; aber auch
die Flucht aus dem natiirlichen in den ibernatirlichen Bereich, vor auf-
richtiger Konfrontation und Auseinandersetzung mit den wirklichen Pro-
blemen auf die Ebene welt- und menschenferner Theorie, des Gehorsams,
autoritiren Zwangs, menschlicher und religiéser Unfreiheit, des Tabus,
uberbewerteter Tradition.

Mit Bernanos tritt Schneider fiir die Anerkennung der Menschenwiirde,
der personlichen und religiésen Freiheit in der Kirche ein. , Wir bitten die
Kirche, keine Waffen zu segnen als die Waffen des Lichts®, schreibt er
bereits 1947 (D 28 f.). Und: ,Nach den Erfahrungen meines Lebens ist das
deutsche Volk fiir mich so wenig eine politische Autoritét, wie es die Kirche
ist; es sind nur einzelne, die raten und helfen konnen“ (VT 99).

Mit grofer Heftigkeit hat sich Reinhold Schneider gegen die damals
(1950/52) in der Kirche machtigen und einflufireichen Moraltheologen



Reinhold Schneiders religioser Weg 353

gewandt, zum Teil auch gegen das papstliche Lehramt, einmal in der Frage
des ,gerechten Krieges“, der Atombombe, von Krieg und Frieden tber-
haupt; sodann in der Frage ehelicher Geschlechtlichkeit. Diese Ausein-
andersetzungen fanden meist im privaten Raum statt, miindlich und brief-
lich. Doch noch im ,, Winter in Wien“ lesen wir: ,Es ist unertraglich, daf§
die geistliche Autoritdt dieses Dunkel (das heilige Dunkel ehelicher, ge-
schlechtlicher Liebe) betritt. Das Sakrale ist keiner Gesetzgebung unter-
worfen. Wer in das Mysterium dringt, hebt es bis in seine Moglichkeit
auf (WW 153).

Das Leiden in der Kirche

Der Historiker Reinhold Schneider wuflte aber, dafl zu einem Christen-
leben auch dies gehort: ,das Leiden in der Kirche und an ihr“ (P 193). Das
Gesetz des Lebens — auch in der Kirche — ist von Tragik durchsetzt. Amts-
trager ebenso wie Charismatiker und Propheten sind und bleiben Men-
schen: begrenzt, fehlerhaft, unvollkommen. ,Es ist ein Leiden der Kirche
an sich selbst, in dem die Gnade sich kimpfend durchsetzt®, erkennt der
Hagiograph (P 193). Denn ,das Leiden vor dem Kreuze verbindet unlos-
bar mit Gott und den Menschen allen“ (EE 238). Durch das Kreuz werden
wir Christi Diener und Dienerinnen, verwachsen wir tiefer mit der Kirche,
mit dem geheimnisvollen Leib des Herrn. . Indem wir es (das Kreuz) an-
nehmen, gehen wir in die grofle Gemeinschaft des Leides ein, die Christus
durch seinen Tod gestiftet hat“ (,Im Antlitz der Not', 1947, 3 f).

Von Maria her, der Mutter Jesu und seines mystischen Leibes, besitzt
die Kirche einen miitterlichen Zug. ,Das Miitterliche der Kirche war in der
Gottesmutter vorgebildet®, schreibt Schneider (GW 135). ,Die Kirche ist
meine Mutter geworden. Ich bin nie ohne Trost und nie allein“, behauptet
Virginia, Galileis Tochter, in der dramatischen Skizze des Dichters ,Die
Monde des Jupiter® (FK 59). ,Ja, sie versteht, was Menschen nicht ver-
stehen“, anwortet ihr Vater optimistisch. Schneider sollte enttduscht wer-
den. Das Nichtverstehen der Kirche war fur ihn dufierst schmerzlich. Nur
der Glaube an das marianische, miitterliche Geheimnis der Kirche 1afit ihn
fiir die Zukunft auf ein besseres Verstindnis des kirchlichen Amtes in den
Problemen der Gegenwart hoffen: ,Der Glaube des Felsenmannes tragt
die Kirche bis ans Ende der Zeiten; der Geist wirkt in ihr; die miitterliche
Liebe aber schiitzt und erhilt; sie zieht die Werke des Glaubens, christ-
lichen Geistes in die Nahe des Herzens zurtick, dessen Macht ein Geheimnis
der Kirche ist. Wir dirfen das Herz nicht entweihen . . . das Herz ist da
als die . . . zu verehrende Liebesmitte, ohne die kein Leben, kein Dasein,
kein Blithen des Geistes ist. Die Jinger und damit die Priester alle sollten
nach dem Willen des Heilands nicht ohne Mutter sein. Wer aber in der



Bruno Stephun Scherer 354

Liebe der Mutter, aus dem vollen Bewufltsein der Sohnschaft lebt, wird
gnidig geleitet auf den gefdhrlichen Wegen des Geistes . . .“ (GW 135).

Eine Stelle im autobiographischen Aufsatz ,Mein Anliegen: Dienst am
Geoffenbarten® (GZ) enthilt das Selbstverstindnis Schneiders zur Zeit
seines hilfreichen Finsatzes wihrend der Kriegsjahre. Vorauszusetzen ist
der wiederholt und mit Nachdruck von ihm geduflerte Gedanke, daff der
Kiinstler in der Kirche eine Heimat des Herzens und des Geistes finden
sollte: ,Die Kunst muf heimfinden in die Kirche, die Kirche ihr offenste-
hen“ (D 23). Beiden ,geht es um die Verherrlichung Gottes, die Ordnung
der Liebe, die Wiirde des Menschen, das Erbarmen mit der seufzenden
Kreatur, die Freiheit des Geistes“. Der Kiinstler ,braucht ein Haus, das
nicht erschiittert werden kann®, und das kann nur die Kirche sein, ,die
Kirche in ihrer ganzen weltgerechten Weite“ (a. a. O. 24), die Kirche,
,deren Tor wahrlich nicht zu niedrig ist fiir irgend eines seiner Werke™
(,Gebet und Kunst‘ in: Minster 2, 1948/49, 39).

Nun der angekiindigte Text: ,Mein einziger Wunsch ist, ein Zeuge der
Wahrheit zu sein . . . Die Wahrheit, die uns zu Zeugen macht, ist unendlich
viel stirker als wir; sie dringt iiber uns hinweg in die Geschichte, die kein
Menschenwerk ist, vielmehr der Bau eines groflen Kénigs, dessen Bauplan
sich uns nicht entschleiert. Die Geschichte mifit uns die Stunde zu; sie for-
dert das Wort uns ab, das ein totes Wort bleibt, wenn es nicht eins wird
mit dem Leben. Das helfende, lduternde, zeugende, notwendige Wort kann
aber nur in der Kirche gesprochen werden, die nach Gottes Willen mitten
in der Geschichte steht, und so wage ich mein Anliegen noch einmal zu
bezeichnen: es ist, eine Stimme zu sein im Kirchenraum, jetzt und hier®
(GZ 334 1.).

Daf die Kirche der Kunst, der Wissenschaft, dem Kiunstler, dem For-
scher, dem Denker und Kritiker nicht immer Heimat bietet, braucht nicht
eigens gesagt zu werden; sie steht ihnen sogar oft genug ablehnend und
feindlich gegeniiber; Carl Friedrich von Weizsicker hat es in einem Vor-
trag von 1973 iiber R. Schneider und im Hinblidk auf ihn (,Reinhold
Schneider in unserer Zeit!) ausdriicklich notiert. Der Dichter wufite um
diese Tatsache und wies dem Leiden in und an der Kirche schmerzlich
lichelnd einen Ort an in ihrem Geheimnis. Er wuflte auch, daf das Leiden
als Mitleiden mit dem gekreuzigten HERRN zum Heil gereicht, Anteil
schenkt an der Erlsung und Heimholung der Welt, innerliche Vertiefung
und Bereicherung bringen kann. In einer Passionsbetrachtung dufiert er
den Gedanken, es konnte die Bestimmung der Feinde sein, dem Christen
,das Kreuz zu reichen“ (AW 176). Ein andermal fiihrt er aus, man miisse
,ein jedes Leiden fragen nach dem, was es will“. Es will ndmlich ,getragen
werden in seinem (Christi) Namen, es will uns ihm anndhern®. ,Zu den



Reinhold Schneiders religioser Weg 355

Leidenden ist er (Christus) gekommen; die Leidenden hat er berufen . . .
Alles ward uns vorausgelitten; jeder Schmerz und die tiefste Schmach sind
vergottlicht worden“ (AW 199 £.).

Gewissen vor Christus dem Lebendigen

Wir sahen, wie sehr R. Schneider von der Verantwortung des Menschen,
des Christen in Welt und Kirche, erfiillt war. Wer sagt dem Menschen und
Christen aber, wann und wie er diese Verantwortung wahrzunehmen habe?
»Christus, der Lebendige, hat ein einziges Gesetz gegeben: sein Leben in
uns; das Gesetz des von ihm durchdrungenen Gewissens®, erklarte Schnei-
der in einer Rundfunkansprache zu Pfingsten 1953 (CP 90).

Gewissen erwichst aus der Verantwortung fiir das Ganze, das Ganze
der Schopfung, der Welt, der Offenbarung, der Kirche. Es wird in perso-
naler Entscheidung erfahrbar, wirksam. ,Was bleibt?“ fragt Schneider,
nachdem er abwiégend festgestellt hat, dafl das Christentum die , Verant-
wortung auf das Verborgenste ausdehnt und nicht richtet, wie dic
Gerichtshofe richten nach Delikt und Gesetzbuch, sondern dafl es den Men-
schen richtet durch den erschiitterten Menschen selbst. Es ist also dem
Einzelnen Gberantwortet, was als Siinde angesehen werden muf}, ndmlich
als Siinde vor Christus“ (BD 33 f.). ,Was bleibt? Immer nur das Du vor
Christus. Was darf ich denken, wiinschen, erfinden, tun vor Dir?“ (a. a. O.
34). Weil Er lebt, hat der Christ sein Tun und Lassen, seine innersten
Gedanken, Willens- und Gefiihlsregungen vor Thm zu verantworten. Vor
Christi Auge liegt sein Herz offen und frei. So kann Reinhold Schneider
das Gewissen definieren als , Verantwortung vor Christus dem Lebendi-
gen, das Sein und Denken, Weben und Atmen Auge in Auge mit Ihm*“
(Nachwort zu HH 293).

»Die Not der Staatsméinner dieser Epoche ist unerhort®; der christlichen
vor allem; denn ,es ist klar, dafl die an Christus gebundenen (Staatsmén-
ner) eine weit furchtbarere Not bestehen miissen oder miifiten als solche,
die ihn leugnen“ (BD 34/ datiert 9. 9. 1953). Diese und andere Worte
Schneiders kommen einem vor wie eine Wiedergutmachung an Konrad
Adenauer und dessen zur Zeit des , Falles Reinhold Schneider® (1951/52)
in der Bundesrepublik regierenden Partei, deren Friedensarbeit und Frie-
densvorsorge offensichtlich mit Erfolg gekront war.

Schneider hat spater sein politisches Engagement ironisiert. So lesen wir
im ,Balkon® (1957) die fast heiteren und doch schmerzlichen Zeilen: ,Nun,
tber die politische Inkompetenz der Poeten ist kein Wort zu verlieren.
Was soll man mehr von ihnen verlangen als einen schénen Vers . . . Im
tibrigen stiften die Dichter nur Verwirrung® (BA 55). Nicht in den Niede-
rungen (oder Hohen) der Tagespolitik, doch in seinem grundsatzlichen



Bruno Stephan Scherer 356

Anliegen, im Einsatz fiir Frieden, Recht und Gerechtigkeit befand sich der
Dichter auf dem rechten Weg. Es gelang ihm in der Tat, seine Friedens-
ideen zur Entwicklung zu bringen, bis hin zu den groflen Friedensreden
und Friedensessays als verdienter Triger des Friedenspreises 1956 des
Deutschen Buchhandels®.

Die Staatsrechtler und Moraltheologen wissen, was gemeint ist, wenn
Reinhold Schneider schreibt: ,, Je empfindlicher das Gewissen, je deutlicher
die christliche Verantwortung fiir alle und alles ist, fiir das Ganze der
Welt, um so weniger werden staatsrechtliche und moraltheologische Syste-
me befriedigen“ (BD 34). Die heutigen Moraltheologen bringen an den
damaligen Systemen (vor 30 Jahren) nicht unwichtige Vorbehalte an. Auch
diirfte das feindliche Klima, das dem Schriftsteller im Laufe der frithen
fiinfziger Jahre aus gewissen Kreisen entgegenschlug, ein Ausflufl des Mifi-
und Unverstindnisses, der Intoleranz, der Treulosigkeit (fritherer
Freunde) gewesen sein.

Das Gebet

Fiir den Glaubenden und Liebenden wird das Stehen vor Christus dem
Lebendigen unwillkiirlich zum Gebet, zum Dank- und Bittgebet, zum ver-
weilenden, betrachtenden Gebet, zum Gebet des Staunens und der Hin-
gabe. Ungezihlte Stellen in Schneiders Werken handeln vom Gebet, deu-
ten darauf hin. Gedichte, vor allem Sonette und die Stationen des ,Kreuz-
wegs“ (1942) hat der Schriftsteller als Gebete geformt; einzelne Kapitel der
,Sieben Worte am Kreuz® (1947) und des , Vaterunser® (1941) miinden
vielfach in Gebete aus. Wie das Mittelalter erblickt er im Beten der Or-
densleute ein geschichtliches Wirken. ,Das Haus kann den Schutz des
Gebetes nicht entbehren® (AW 72). ,Eine noch groflere Macht (als die
Philosophie und ihre Gedanken) ist das Gebet. Und auch als Beter miissen
wir uns verantworten“, bekennt der Dichter 1953.

Im Gebet werden Erkenntnisse erwogen, wird man sich der Richtung
des rechten Wirkens und Weges bewuflt. Gebet und Arbeit, Vor-Gott-
Verweilen und verantwortliches Tun gehen ineinander iber. ,Es ist kein
Wirken im Sinne Christi moglich ohne das Gebet. Das Gebet ist ja nicht ein
Verzicht auf die Tat; es ist ein ,Wirken mit Gott‘' nach den Worten Jakob
Bohmes; es ist Anfang und Stirke und Ende der Tat“ (AW 71).

Das Gebet half dem vielfach kranken Dichter schlaflose Néachte und die
Depressionen einer ererbten Schwermut bestehen. Vom Gebet in der Nacht
schreibt er: ,Du bist aufgewacht, weil du nichit mehr allein sein sollst —
vielleicht gar, weil jetzt die Welt eines Beters bedarf. Die Liebe hat dich

3 Vgl. Rita Meile: Der Friede als Grundmotiv in Reinhold Schneiders Werk. Bern 1977.



Reinhold Schneiders religioser Weg 357

gerufen — und du darfst ihr antworten, und die Gnade will es vielleicht,
dafB diese Antwort zum Heile ist anderen und dir“ (EE 226). Das Gebet
verbindet den Beter mit seinen Mitmenschen, den nahen und fernen, mit
ihren Néten und Anliegen, mit ihren Wiinschen und Zielen. ,Du betest,
und also bist du in der Ordnung vor Gott und in der Ordnung der Men-
schen, des Weltalls“, schliefft die schone und hilfreiche Skizze , Trost der
Nacht“ (EE 227). Das Gebet verbindet den Beter mit Gott: ,Indem wir
beten, geht unser Sein iber in das Leben des Herrn“ (AW 64). Andern-
orts: , Wir miiliten uns hineinbeten in Christi Sinn. Dieses Hintiber zu ihm,
die etwa uns gewahrte Wandlung und Verwandlung ist das erste Anliegen
des Gebets“ (GF 35).

Das Gebet gab letztlich den Antrieb fir die Riidkkehr zur Kirche. Ange-
sichts des Grauens nationalsozialistischen Terrors und des heraufkommen-
den Krieges in den spéten dreifliger Jahren gab es nur einen Ausweg: das
Gebet, das Opfer, die Sthne. Im , Verhiillten Tag“ lesen wir: ,Dem mit
dem Krieg hervorbrechenden Leiden fihlte ich mich in keiner Weise ge-
wachsen . . . Es gab nur eine Maglichkeit der Existenz und zugleich der
Gegenwirkung: das Gebet. Sobald ich nachts erwachte, ging ich in dieses
Dasein iiber, und ich verharrte darin, bis ich wieder einschlief“ (VT 185).
Und riickblickend auf sein Leben (1953): ,Heute weifl ich, daff nur der
Betende wahrhaft gefuhrt wird und nur die im Gebete errungenen Ge-
wilheiten nicht zerbrechen“ (VT 216). Im Lichte von , Winter in Wien®
wird uns eine seltsame Stelle im , Verhillten Tag“ aufgehellt. Da heifdt
es: ,Es geht nicht mehr um den Glauben, nur ums Gebet, um das Wort
,ohne Unterlafl’. Mit ihm wiirde das Seil zerreifien, das gerade noch tragt®
(VT 229). ,Beten ohne UnterlafR“ (1 Thess 5, 17), das ist Wandel in Gottes
Gegenwart, Jesu Gesinnung hegen, vor Christus dem Lebendigen stehen,
sich jederzeit vor Ihm, von Thm geliebt, behiitet, gesendet wissen. Dieses
Seil zerri nicht bis zur letzten Stunde, mochten manch andere Stricke
reiffen. Es trug iiber die Anfechtungen der schwierigen Jahre erlahmender
korperlicher und schopferischer Kraft und seelischer Resistenz, wirrer
Angste und Zweifel.

»1ch wuldte nicht, was Christus war“4

Der junge Reinhold Schneider hatte den Religionsunterricht besucht, die
Sakramente empfangen. Doch fihlte er sich vom Christentum nicht exi-
stentiell ergriffen. ,Ich hatte das Licht nicht“ (VT 75), schrieb er dariiber.
» Wenn auch in katholischen Formen erzogen, hatte ich doch keinen echten

* Vgl. meinen Aufsatz ,Das Kreuz als Mitte des Lebens. RSs Weg zu Christus®. In: Bor-
romdéer-Stimmen 53 (1972/73) 65~73 und , Raum fiir das Licht. RS als religiéser Schrifi-
steller”. In: Stimmen der Zeit (in Kiirze).



Bruno Stephan Scherer 358

Glauben . . . . Ich glaube nicht, daf} ich wufite, was Christus war und getan
hat* (EE 27.21 f.). Im ,Kreuzweg“ (1942) betet der Dichter: ,Ich selbst
weil es von mir, daf ich dem Abfall gedient, den Irrtum verbreitet habe,
daf ich es gewagt habe, Deine (Gottes) Wahrheit zu bestreiten in selbst-
herrlichem Wahne“ (K 15). Das gemahnt uns an das Bekenntnis des hl.
Paulus, er sei der geringste Apostel, nicht wert, Apostel zu heiflen, da er die
Gemeinde Gottes verfolgt habe (1 Kor 15, 8). Wer aber Personlichkeit und
Werk Reinhold Schneiders betrachtet, wer sein Wirken zur Zeit des
Dritten-Reich-Terrors und des Weltkrieges, wer seinen Friedenseinsatz,
seinen Versohnungs- und Einheitswillen unter den getrennten Briidern in
Deutschland, wer seine Sonette und religiésen Schriften, seine Dramen
und Erzihlungen vor Augen hat, wird erkennen, dafl hier ein Christ vor
uns steht, der ein Charisma besafl, eine besondere Gnadengabe zu Aufbau
und Erbauung des Volkes Gottes und des deutschen Volkes, eine Sendung
fiir Kirche und Christenheit. Wie kam es zur Wende auf Christus?

Verschiedene Erfahrungen, Krifte und Wege haben den Dichter zum
Glauben und in dessen Mittelpunkt — zu Christus — gefihrt, einmal das
Erlebnis der Tragik und der Geschichte: ,Das Tragische widerspricht dem
Christentum nicht. Auf seinem eigensten Boden: dem reprisentativen Ort
abendlindischer Geschichte war ich vor das Kreuz gelangt®, schreibt er
riickblickend (VT 183). Vor allem die Zeitgeschichte, die Ohnmacht und
Unbehaustheit unter der Naziherrschaft, dringten den Hilfsbereiten zur
einzigen noch offenstehenden Zuflucht: zu Gott, zum Glauben. ,Die Zeit
arbeitete mit“, heifit es im , Verhiillten Tag“. ,Sie war das furchtbare
Werkzeug der Gnade“ (VT 130). Die personliche Erfahrung der Krankheit
gesellte sich hinzu: eine ihn von Jugend auf bedrickende Schwermut mufite
stets aufs neue bewiltigt werden. Im Frihjahr 1938 erlitt Schneider einen
korperlichen Zusammenbruch. Seither fiithlte er sich nie mehr recht gesund,
sondern mehr oder weniger krank. Er erblickte darin den eigentlichen Zu-
stand des Christen, ein Zeichen, daf} er des Arztes, Christi, bedurfte. Ent-
scheidend war schlieBllich die Begegnung mit Christus im Wort der Heiligen
Schrift und im Sakrament des Altares.

Das Geheimnis der Eucharistie

Die religiosen Schriften Schneiders, nicht zuletzt die Sonette, widerspiegeln
hundertfach diese Christus-Begegnung, die sich mit jeder Mefifeier, mit
jedem Horen und Lesen des Gotteswortes erneuern kann. In einer wert-
vollen, heute in Vergessenheit geratenen Schrift des christlichen Autors —
,Der Priester im Kirchenjahr der Zeit“, 1946 — wird der in der Eucharistie
gegenwirtige HERR ,der gottliche Uberwinder aller Verzweifiung® und
der Glaube an ,Gottes unfaflbare Gegenwart, die verborgene hochste



Reinhold Schneiders religioser Weg 359

Wirklichkeit“, eine ,gewaltige Leistung des Glaubens“ genannt, ,das
michtige Gegengewicht gegen die Neigung zur Tiefe, zum Nichts, die
Satan der Schopfung eingefléfit hat als den Fluch der Séinde® (PK 24).

Aus diesem Bekenntnis 148t sich erahnen, welch lebenswichtige Krafte
Reinhold Schneider aus dem Glauben und dem Sakrament des Altares
zustrémten, wie fiir ihn der Glaube und die religiose Betdtigung als Katho-
lik Lebensinhalt und Bewiltigung seines stindig bedrohten Daseins dar-
stellten. ,Nicht von unserm Glauben her ergreifen wir das Sakrament, das
Sakrament ist vielmehr so stark, daf es unsern Glauben immer aufs neue
schafft. Vielleicht bediirfen wir nicht einmal der Uberlieferung vom Leben
des Herrn und seiner heiligen Worte; wir wissen: er ist da; er ist in dieser
Welt und bleibt in ihr, und seine ganze heilige Macht will mit dem Sakra-
mente in unser Leben treten® (GW 117). Zwei Jahre vor dem zweiten
Weltkrieg ging der ringende, zwischen Glaube und Zweifel stehende junge
Mann wieder zur heiligen Messe (vgl. VT 134). ,Ich ging wohl tdglich in
die Kirche, allsonntaglich zur Messe“, schreibt Schneider von jenen Jahren
erster religioser Betitigung. , Aber zum Sakramente wagte ich mich nicht.
Ich wufite, dafl das Sakrament entscheidend ist* (VT 149). Er konne, setzt
Schneider, der iiber seine Erfahrung und seine Zeit in diesem Lebensbe-
richt Rechenschaft ablegt, hinzu, ,ein Christentum . . . auflerhalb der
Kirche“ schwerlich verstehen. Denn gerade ,im Sakrament und aus dessen
Macht“ kénne die Menschwerdung des Gottessohnes in uns wirklich wer-
den (VT 149). Die Eucharistie ist in der Tat das Sakrament der Einheit.
Aus vielen Kornern wird ein Brot, aus vielen Trauben der Wein. Es sei
die Bestimmung des Sakramentes, fithrt der Dichter im Vorwort zu seiner
Calderon-Umdichtung 1950 ,Das Spiel vom Menschen® aus, ,dahin zu
wirken, dafl Alle eins werden: dafl Alle zu dem Leben werden, dessen
Haupt Christus ist“ (a. a. O. 5).

Die tiberwiltigende Erfahrung dieser Jahre unmittelbar vor dem Krieg
und wihrend des Krieges war jene von der Macht des Gebetes; es fiihrte
zur letzten Zuflucht und Geborgenheit, zu Gott. Das Beten wurde ihm zur
Notwendigkeit: , Wie hitte ich . . . im Bewufltsein entsetzlicher gegenwir-
tiger, kommender Dinge leben sollen, ohne zu beten?* Und: ,Wie hatte
ich (aber) noch beten sollen, wenn ich nicht getan hatte, was der Herr ge-
boten hat?“ (VT 151). Damit waren Beichte und Kommunion gemeint.

» Winter in Wien®®

Aus dieser Einheit der an Christus Glaubenden, von Ihm das Heil Erwar-
tenden fiihlte sich Reinhold Schneider in den zwei, drei letzten Lebensjah-

5 Vgl. das Kapitel ,Der Zweifel” in meinem Buch: Tragik vor dem Kreuz. 1966, 179-235.



Bruno Stephan Scherer 360

ren hinausgleiten, hinaus in die Ungeborgenheit und Unbehaustheit des
Geistes und des Herzens, in ,die Verzweiflung vor dem Kreuz“ (WW 261).
Aber er hielt auch in diesen Wochen und Monaten der Glaubensanfech-
tungen fest am Gebet — wie wir schon betonten —, an Kirchgang und Mef3-
besuch. Das erhellt aus verschiedenen Stellen des Wiener Tagebuches. Eine
davon lautet: ,Beten iiber den Glauben hinaus, gegen den Glauben, gegen
den Unglauben, gegen sich selbst, einen jeden Tag den verstohlenen Gang
des schlechten Gewissens zur Kirche — wider sich selbst und wider eigenes
Wissen-: solange dieses Mufl empfunden wird, ist Gnade da; es gibt einen
Unglauben, der in der Gnadenordnung steht. Es ist der Eingang in Jesu
Christi kosmische und geschichtliche Verlassenheit, vielleicht sogar ein
Anteil an ihr .. .“ (WW 261).

Mehr noch als , Verhiillter Tag“ (1954) enthillt ,Winter in Wien®
(1958) die innere Landschaft des frithzeitig gealterten, von der Krankheit
ausgehohlten Menschen Reinhold Schneider. Die Schmerzen fallen ihn an
wie unberechenbare Tiere. ,Diese Hefte sind unter so mifilichen Schmerzen
bekritzelt worden, dafl ich nicht mehr weif}, was ich tat* (WW 231). Es ist
ein Tagebuch, geschrieben in volliger Wahrhaftigkeit, spontan unter dem
Eindruck der eben erlebten Stunde, einer Begegnung, einer Erfahrung,
eines aufsteigenden Zweifels. Mit diesem Buch hat Reinhold Schneider,
der bisher als formal konservativer Schriftsteller galt, in Inhalt und sprach-
licher Form die Moderne eingeholt, die zweite Jahrhunderthélfte mit ihrer
Problematik vorweggenommen.

Man darf bei diesem Tagebuch die literarische Gattung nicht aus den
Augen verlieren. Die Tagebuchform registriert die jeweilige seelische Ge-
stimmtheit genau. Sie folgt getreulich den Witterungen der Seele. Mit
Vorliebe werden extreme Situationen und Erfahrungen geschildert. Die
Pointe und die spitze Formulierung beherrschen das Feld. Die seelisch-
geistige Not mufl man sich ja vom Herzen schreiben konnen. Am néachsten
Tag erstrahlt die verregnete Welt wieder in frischer Sonne. Eine Aussage —
mag sie noch so hart formuliert sein — steht gegen die andere. Nicht selten
hebt die eine die andere auf.

Man darf daher der Tagebuchaussage nicht zu viel, aber auch nicht zu
wenig Wert zumessen. In vorsichtigem Abwagen konnte der Gehalt von
» Winter in Wien“ so resiimiert werden: Im Buch-Kaleidoskop gibt es ein
paar Steinchen, die - vielfach variiert — zu Steinen des Anstofles werden,
tber die der bedridngte Mann nur mit Mithe hinwegkommt. Da ist einmal
die Kosmos-Wirklichkeit, fir ihn eine ,ungeheuerliche Uberforderung,
nicht allein des menschlichen Geistes und der Vorstellungskraft, sondern
der Existenz“ (P 235). Er vermochte sie nicht mehr einzuordnen in sein
bisheriges Weltbild. Doch weil Er lebt, weil Christus der Herr und als



Reinhold Schneiders religioser Weg 361

Logos der Schopfer und Bewahrer des Weltalls ist, rang der Dichter immer
wieder seine Zweifel vor den Weltraumtiefen nieder. Das erfahren wir
etwa aus der Erzihlskizze ,Die Monde des Jupiter®, darin das Kosmos-
Erlebnis und das innere Drama Galileo Galileis dargestellt werden. ,Der
erste Blick ist vernichtend®, gesteht der Astronom seiner Tochter; Hich
fihlte mich hinabgeschleudert in die Finsternis. Aber dann begann es in
mir zu arbeiten . . . Siehst du, daran arbeitet es, dafl wir erkennen: Gott
ist grofier, als wir ihn gedacht haben. Und auch das Opfer Jesu Christi ist
grofer, als wir wuBlten. Daf er sich dieser Verlorenheit erbarmte und dafl
auf dieser verlorenen Erde dieses Weltall dem Vater wieder in die Hénde
gelegt wurde: das ist es, was wir nun lernen sollen“ (FK 280 f.). Leider
hat Reinhold Schneider Teilhard de Chardin nicht mehr kennengelernt.
Teilhards optimistische Weltschau hitte seinen Pessimismus aufgehellt.

Ein weiterer Stein des Anstofles entstammt dem Bereich des Mikrokos-
mos, der Biologie. ,Die biologische Situation des Menschen ist ebenso ver-
zweifelt wie die kosmische®, lesen wir in , Winter in Wien® (196). Das
Leben des Mikrokosmos erscheint dem Dichter als sinnloser, unerbittlicher
Kampf, als Gleichgewicht von Zerstéren und Zerstorenlassen, Fressen und
Gefressenwerden. Immer ,wieder zerstort ,Leben’ sich selbst . . . Das ist die
Verdammnis zum Dasein, eine rotierende Holle, das Nichts in der Er-
scheinungsform der Qual“ (WW 213). Das deprimierende Bild des Exi-
stenz- und Uberlebenskampfes in freier Natur und des Leides der Kreatur
liefert dem von den Naturwissenschaften und der Biologie faszinierten
Dichter ein erschreckendes Ur- oder Vorbild des Lebens. Das greift auf sein
Empfinden und Denken in Richtung ewiges Leben iiber. Ein in der Jugend
bedringendes Problem, die ,idée fixe“ vom ewigen Schlaf, taucht mit never
Kraft empor®. Der Kranke notiert seine Angste und die Sehnsucht nach
Ruhe, nach Schlaf, nach einem Leben ohne stindige Schmerzen und An-
fechtungen. Wieder ist es der Glaube, der — mithselig genug — das Gegen-
gewicht schafft: ,Ich weil}, daff Er auferstanden ist; aber meine Lebens-
kraft ist so sehr gesunken, dafl sie iiber das Grab nicht hinauszugreifen, sich
iiber den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fiirchten vermag* (WW 79).

Die Geschichte — eine dritte Anfechtung — ist ,,zur Farce geworden, zum
Selbstmord der Welt* (WW 217). Warum 143t die Liebe Gottes die Tra-
gbdie der Volker zu, das Grauen des Krieges, gegenseitiger Vernichtung?
Reinhold Schneider ist zum Propheten des Untergangs geworden.

Sein Gottesbild — die wohl schlimmste Anfechtung — hat sich verdistert.
Er kann zu Gott nicht mehr ,Vater sagen®. Des Vaters Antlitz bleibt fiir
ihn verhiillt, es hat sich verdunkelt; ,es ist die schreckliche Maske des Zer-

8 Diese ,fixe Idee* Schneiders miifite genauer untersucht werden. In den ,Tag- und
Nachtbiichern® Theodor Hedkers, 1948, finden sich Parallelen.



Bruno Stephan Scherer 362

schmetternden, des Keltertreters“, was er wahrnimmt (WW 119). Sein
Verhaltnis zur Kirche ist schwierig geworden. Erstaunt hort er, mit welcher
Hinneigung Carl Zuckmayer von der Kirche spricht. Wortlich: , Fest tiber-
zeugt von der géttlichen Stiftung und ihrer bis zum Ende der Geschichte
wiahrenden Dauer, ziehe ich mich doch am liebsten in die Krypta zuriick; ich
hore den fernen Gesang“ (WW 79). Etwas spiter: Es sei ihm ,herzlich
weh“ zumute. ,Ich fithle mich aus dieser Wirklichkeit, diesem Wahrheits-
bereich gleiten, ohne Einwand, immer in Verehrung und Dankbarkeit,
ohne jegliche Rebellion, aber eben doch fir mich, gezogen von meinem
Daseinsgewicht, mit geschlossenen Augen, verschlossenem Mund“ (WW
113). Das ist eine jener zahlreichen Stellen in ,, Winter in Wien“, wo ab-
griindige Trauer horbar wird, der Ton wehmiitigen Schmerzes, die Melo-
die der stummen Klage dieses Schriftstellers, der — Prosa schreibend — den
Lyriker und Elegiker verrat, der er ist. Eugen Biser hat diese mit christ-
licher Liebe verbundene Trauer Reinhold Schneiders eine unter der Ver-
heiflung der Seligsprechung stehende Trauer genannt. Fine Trauer der
~Ergebung®, die ,das Gegenteil von Verzweiflung® sei’.

Die Wehmut dessen, der vorzeitig Abschied nehmen muf} von der Welt,
istin , Winter in Wien“ spiirbar, die Trauer Hamlets, der weif}, was zu tun
wire, es aber nicht zu tun vermag, die Zeit dafiir nicht mehr besitzt. Es
sind in der Tat nicht Zweifel im theologischen Sinne, was den Dichter
bedruckt, es ist das Ergebnis der Gottesferne, der Verlassenheit, der geist-
lichen Trockenheit, ein stellvertretendes Leiden, die Gottesferne des mo-
dernen Menschen austragend. Die Mystiker nennen es die ,,Dunkle Nadit”,
jene seelische Lauterung, die mehr oder weniger intensiv wohl alle
Gottsucher, alle das ewige Leben Anstrebenden erfahren. Schneiders Glau-
benswelt und Glaubenseinsicht machten eine neue, letzte Wandlung durch,
zum Teil psychosomatisch bedingt. Die Krankheit hatte eine grofie Midig-
keit Giber ihn gebracht. ,Die Vernunft zerstort den Glauben keineswegs;
viel ernster zu nehmen ist die Arbeit des Schmerzes am Fels, vernichtende
Erosion®, notiert der Tagebuchschreiber hellsichtig (WW 284). Nach dem
Bericht der Lebensgefdhrtin Reinhold Schneiders, Anna Maria Baumgar-
tens, fand seine ,dunkle Nacht“ ein Ende. Wenige Tage vor seinem Tod
war ihm eine ihn erschiitternde Schau zuteil geworden, die ihm den Sinn
aller Lebenszusammenhange erhellte. ,, Jetzt ist mir alles durchsichtig und
klar. Ich sehe durch alles hindurch. Es ist mir alles prisent®, soll er aus-
gerufen haben®. Ahnliches ist uns von den letzten Tagen des Thomas von

7 Eugen Biser: ,Das verhiillte Antlitz“. In: Miinchener Kirchenanzeiger 2. 4. 1978. S. 9 {.
% Maria van Look: Jahkre der Freundschaft mit Reinhold Schneider. 1965, 243 — Eine Er-
hellung mancher hier angedeuteter Probleme steht im neuesten Buch iiber R. Schneider:
K.-W. Reddemann, Der Christ vor einer zertriimmerten Welt. Freiburg: Herder 1978.



Reinhold Schneiders religioser Weg 363

Aquin iiberliefert. Aber diese Erhellung des winterlichen Himmels im See-
lenleben Schneiders geht auch aus den Tagebuchnotizen hervor. So spricht
Schneider vom barocken, unterirdischen Heiligtum der Bergkirche zu
Eisenstadt als von einem ,Zauberberg der Mystiker“. Und: ,Der Glaube,
der zu Grabe fahrt, mit Christus ins Grab, wird vielleicht auferstehn®
(WW 208). Verborgen, nach dem Eintrag an einem ,Sonntagmorgen von
bemerkenswerter Tristesse“, steht der symbolisch zu deutende Satz: , Uber
dem Altar der Dominikanerkirche heute doch ein schwaches, hellgraues,
fast silbernes Licht* (WW 196).

Weil Er lebt: Reinhold Schneider hat — wir horten es — als Beter und als
Kirchginger ausgeharrt, allen Glaubensanfechtungen zum Trotz, in per-
sonlicher Verbundenheit mit dem Herrn in der Todesangst und am Kreuze,
in der Verbundenheit auch mit der Kirche, dem geheimnisvollen Leib
Christi. Ein letater Text aus , Winter in Wien“ moge es bezeugen: ,Man
mufl beten, auch wenn man es nicht kann. Ich kann sehr wohl beten fiir
andere, die Priester, Forscher, Staatsméanner, die Volker, die Kreatur, die
Erde; fiir die Kranken zuerst, wie es sich versteht, und fir die Toten; das
ist die stille Bestitigung eines ritselvollen Zusammenhangs. Ich habe ein
tiefes Bediirfnis danach; es ist das, was mich hilt, was mich morgens in die
Kirche ruft; fiir mich kann ich nicht beten* (WW 119).

Sigel der Reinhold-Schneider-Schriften:

AW Allein der Wahrheit Stimme will ich sein. 1962.
BA Der Balkon. Aufzeichnungen. 1957.

BD Der Bildungsaufirag des christlichen Diditers. 1956.
CP Der christliche Protest. 1954,

D Der Dichter vor der heraufzichenden Zeit. 1947.
DM Duldet mutig, Millionen. 21947.

DV I1 Dimonie und Verkldarung. 1947.

EE Erfiillte Einsamkeit. 1963.

FK Der ferne Kénig. 1959.

GE Gedanken des Friedens. 1946.

GF Gedanken des Friedens. Neuausg. 1957.

GW Gelebtes Wort. 1961.

GZ Das Gottesreich in der Zeit. Um 1944.

HH Herrscher nnd Heilige. 1953.

K Der Kreuzweg. 1942.

MG Madcht und Gnade. (1940). 41954.

MK Manuskript in Karlsruhe.

NE Die neue Ehre. 1946.

NH Die Nacht des Heils. 1947.

P Pfeiler im Strom. 1958.

R Rechenschaft. 1951.

So Die Sonette von Leben und Zeit. 1954.

vT Verhillter Tag. 1954.

WwW Winter in Wien. 1958.





