Das Gebet als religidses Grundphinomen
im Leben der Volker*

Horst Biirkle, Starnberg

Von Novalis stammt das Wort ,Beten ist in der Religion, was Denken in
der Philosophie ist“l. Wer nach dem Wesen des Gebetes fragt, fragt nicht
nach irgendeinem religiésen Phanomen, sondern nach dem Wesensausdruck
religioser Existenz. In ihm erweist sich der Mensch in seiner wahren Ge-
schopflichkeit. Wenn wir einen modernen Begriff einfithren wollen, konnen
wir im Blick auf das Gebet von der Manifestation der echten Humanitét
des Menschen sprechen. Sie besteht darin, dafl der Mensch seine Bestim-
mung und sein ihm eigenes Wesen verwirklicht.

Dies freilich geschieht nicht als das Selbstverstindliche. Was das Gebet
bezeugt, ist zugleich auch immer Absage an die vermeintliche Selbstbestim-
mung des Menschen. Mit dem Verlust der religiosen Dimension und ihrer
Erfahrung bei sehr vielen Menschen unserer Zeit gewinnt das Gebet den
Charakter des Zeugnisses. Es wird zum Zeugnis dafiir, dafl der Mensch
sich nicht sich selber verdankt. Gebet wird zum Ausdruck dafiir, dafl Ur-
sprung und Ziel menschlicher Existenz aulerhalb ihrer selbst liegen. Im
Gebet haben wir es — um mit einem Ausdruck der Existenzphilosophie zu
sprechen — mit einem ,Existential® zu tun: In dieser Art Zuwendung und
Hinwendung kommt die wesentliche Verfafitheit des Daseins zum Aus-
druck. Dabei ist zuniachst davon abzusehen, an wen oder wohin sich der
Beter in den verschiedenen Religionen richtet. Die Frage nach dem Inhalt
und nach dem Adressaten des Gebetes ist vom Gebet als einem religisen
Grundphidnomen zu unterscheiden. Erst insofern es dieses Grundphino-
men als ein die Religionen und Kulturen der Vélker iibergreifendes
menschliches Verhalten gibt, kann dann im Blick auf Arten und Inhalte
des Gebetes unterschieden werden.

Die theologische Aufgabe im Blick auf unser Thema besteht darin, beides
zusammenzusehen und zugleich auch zu unterscheiden: Das Gebet als die
allen Religionen eigentiimliche Verhaltensweise und das Gebet als kon-
kreter Ausdruck dessen, worin sich Menschen verschiedener Religionen
unterscheiden. Das eine 1afit sich nicht ohne das andere festhalten. Beides
fordert sich gegenseitig. Wird dieser Zusammenhang von der Theologie
* Vortrag auf der Missions-Studienwoche 1978 der pépstlichen Missionswerke Usterreichs
in St. Pélten.

t Schriften, hg. v. J. Minor, Jena 1907, II, S. 297. Zit. bei F. Heiler, Das Gebet. Eine
religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung, Miinchen 41921, S, 2.



Das Gebet als religiéses Grundphinomen 365

verkannt oder gar preisgegeben, befinden wir uns im Vorhof der vieler-
orts heute angetroffenen Gebetsnot. Der Mensch, der nicht mehr betet,
nicht mehr beten kann, weiRl dann nicht mehr, dafl er nicht nur ein Stiick,
sondern das Herzstiick gemeinsamen Menschseins mit den Menschen aller
Volker eingebiifit hat. Subjektiv mag er iiberzeugt sein, daf er lediglich
von seiner ,Religionsgemeinschaft', in Gestalt der von ihm nicht mehr
erfahrenen und verstandenen Kirche Abschied genommen hat. In Wirk-
lichkeit hat er sich der Grunderfahrung der Solidaritdt des Menschseins
begeben.

Umgekehrt darf nicht {ibersehen werden, dafl auch der anscheinend
nicht mehr betende, sikularisierte Mensch noch mancherlei Restbestinde
der urspriinglich im Gebet zum Ausdruck kommenden menschlichen Er-
fahrung anzeigt. Man braucht dabei gar nicht einmal an die zur Redens-
art abgeschliffenen Anrufungsformeln ,Mein Gott“ oder ,um Himmels
willen“ oder anderes zu denken. Die Ansitze eines unreflexen Uberstiegs
(Transzendenz) seiner selbst in dem, was wir Gebet nennen, liegen ver-
borgen. Aber es gibt sie. Die innere Sprachlosigkeit des Menschen, der das
Gebet nicht mehr kennt und praktiziert, geht nicht so weit, dafl es keine
unartikulierten religiosen Erfahrungsinhalte mehr gibt. Der Stofiseufzer,
die anscheinend in ein transzendenzloses Nichts gerichtete Hoffnung und
Bitte: ,Ach — mdchte mir doch dies oder das widerfahren oder erspart blei-
ben!‘, ein inneres Flehen und Harren, ein noch Uberraschtwerden und sich
noch Wundernkénnen, all dies und vieles mehr gehért zu den Restbestan-
den eines menschlichen Grundphdnomens, das wir Gebet nennen. Es sind
hoffnungsvolle Hinweise auf die Méglichkeit, daf aus ihnen wieder die
dem Menchen addquate Verhaltensweise des Beters zu werden vermag.
Die Aufkiindigung jeder transzendentalen Erfahrung seitens eines sich nur
noch immanent verstehenden Menschen vermag letztlich nicht ,den Blick
nach oben‘ vollig zu verschlieBen. Auch der auf seine Autonomie so stolze
Mensch halt es auf die Dauer in der splendid isolation gegeniiber seiner
gottlichen Bestimmung und seinem Wesen als Mensch nicht aus.

‘Wir erleben heute den Ausbruch gerade der jungen Generation aus einer
Epoche religioser Defizite und Verarmungen. Nachdem schon cine Eltern-
generation aus dem gemeinsamen Gebet im Gottesdienst der Kirche emi-
grierte und im Zuge dessen auch das eigene Gebet cinbiifite, suchen junge
Menschen Zuflucht zu Frommigkeitspraktiken fremder Valker, die dem
Anschein nach gar nichts mehr mit dem Gebet zu tun haben. In stunden-
langem Sitzen und Schweigen horen sie nicht nur nach der Tradition des
Yoga oder des Zen in sich selber hinein. In der Bereitschaft, sich vom Vor-
dergriindigen abzuwenden, suchen sie nach dem Verborgenen. Statt der
Oberfliche modernen Lebens und Denkens suchen sie Tiefe.



Horst Biirkle 366

Der Spannungsbogen kann dabei sehr weit sein. Er kann von den Me-
thoden der Meditation und des Sich-Versenkens bis in die stereotypen
Gebetsrufe einer Hare-Krishna- Jiingerschaft reichen. Gerade im Umgang
mit jungen Menschen, die sich heute den asiatischen Frommigkeitsformen
offnen, werden die ,Motivationen‘ deutlich. Bei einer iiber mehrere Seme-
ster sich erstreckenden Beschiftigung mit solchen Gruppen im Rahmen mei-
nes Minchener Institutes wurde deutlich: Fast alle, die sich dort intensiven
Frommigkeitspraktiken und z.T. Gebetsdisziplinen unterzogen, kamen
aus einem christlichen Milieu, in dem nicht mehr gebetet wurde. Zum Teil
waren sie in der evangelischen Jugendarbeit titig gewesen. Aber diese
,Jugendarbeit’ war keine Schule des Gebetes mehr gewesen, sondern ver-
lor sich in alle moglichen Aktivititen und Programme. Die jungen Men-
schen hielten die Not, nicht mehr beten zu kdénnen, nicht mehr aus. Sie
stillten sie, indem sie sich einer besonders intensiven fremdreligiosen Ge-
betspraxis zuwandten, ohne die Verheilung und die Kraft des Gebetes im
Namen des dreieinigen Gottes je an sich erfahren zu haben.

Das Studium der Gebetsformen und -traditionen der Volker und der
nicht-christlichen Religionen ist darum mehr als eine religionswissen-
schaftliche Bestandsaufnahme. Sie steht heute unter dem Vorzeichen einer
dringenden evangelistischen und missionarischen Aufgabe. Vorbereitung
und Ansporn fiir diesen Auftrag ist unser Thema deshalb, weil hier zugleich
auch diejenigen Bereiche und Dimensionen angesprochen werden, die in
der heutigen kirchlichen Praxis oft zu kurz kommen und iibersehen werden.
Der gesamte Kontext, innerhalb dessen das Gebet des Einzelnen und der
Gemeinschaft seinen Zusammenhang bat, kann von daher wieder neu
ausgeleuchtet werden. Zum Gebet gehort mehr, als das Mifiverstindnis
des modernen Menschen an ihm oft nur noch auszumachen vermag. Unsere
Beobachtungen zum Gebet bei anderen Vélkern helfen uns wieder das
Ganzheitliche und Umfassende zu begreifen, das auch im christlichen Gebet
von Hause aus gemeint ist und dazugehort. Der ganze Mensch mit seinem
Gefuhl, mit seinem Unbewufiten, mit seiner Traumwelt, aber auch mit
seinem Leib und mit seinem Geist ist hier beteiligt. Was eine moderne
Psychagogik mit ihren oft komplizierten Techniken und Methoden dem
Menschen wieder zuganglich zu machen versucht, sind weitgehend der
Spiritualitit und dem geistlichen Leben des Menschen entfremdete und
darum brachliegende Bereiche seines Humanum. Was von Hause aus in
den dem Menschen bestimmten Gott-Mensch-Zusammenhang gehort, be-
kommt hier den Rang der Einzelmafinahme und des psychologischen Sub-
stituts. Die Atmosphare, die Bildschicht, die Symbole haben es ebenso mit
dem richtigen und ganzheitlichen Beten zu tun wie die Konzentration, das
Sich-16sen von den dufleren Einfliissen und die ,Innenschau‘. Vieles von



Das Gebet als religioses Grundphinomen 367

dem, was mit Fasten und anderen Vorbereitungsiibungen zu tun hat, er-
scheint heute eher im Zusammenhang moderner Didtvorschriften oder
therapeutischer Mafinahmen als in dem Zusamenhang, in den es gehort:
in die praxis pietatis des betenden Menschen.

Wenn die Tiefe, Breite und Hohe des geheimnisvollen Vorganges, den
wir mit der Bezeichnung ,Gebet‘ belegen, wieder fiir den modernen Men-
schen zuginglich werden soll, dann bedarf es dieser Beispiele und Hin-
weise auf das Grundphinomen aus anderen Volkern und Religionen. An
ithnen wird sichtbar, was einer allzu einseitigen nachaufklérerischen und
anthropozentrischen Entwicklung im Abendland auch in der Theologie
und im Verhalten der Kirche zum Opfer gefallen ist. Dabei kénnen wieder
Aspekte des Grundphéinomens ,Gebet’ deutlich werden, die wesentlich zur
ncutestamentlichen und friithkirchlichen Gebetserfahrung hinzugehoren,
die aber im Laufe der Geschichte der Kirche und ibrer Trennungen zurtick-
getreten sind. (Wenn wir ,Kirche' sagen, sind wir dessen eingedenk, dafl
wir es hier auch mit der breiten Skala christlicher Sonderentwicklungen zu
tun haben. Sie reichen von den hohen liturgischen Gesdngen einer Ost-
kirche bis in die eigentiimlich ekstatischen Gebetserfahrungen einzelner
nordamerikanischer Gemeinschaften).

Das missionarische Interesse an unserem Thema liegt darin begriindet,
dafl das Gebet im Namen Christi in Kontinuitét steht mit dem Beten der
Valker, das ihm voranging. Darum interessiert sich der Missionar nicht
nur fiir die sprachlichen Traditionen einer solchen vorchristlichen ethni-
schen Gemeinschaft oder fiir ihre weltanschaulichen Elemente und Denk-
strukturen. Uberaus wichtig sind ihm die besonderen religiésen Erfah-
rungsinhalte, die Formen und die Gestalt, die nicht nur den einzelnen, son-
dern die betreffende Gemeinschaft durch viele Generationen hindurch be-
stimmt haben. In den Gebetstraditionen dieser ethnischen Gruppen liegen
wichtige Hinweise fiir die Gestalt des Gottesdienstes und des Gebetes des
einzelnen, die hier um der Eigenstiandigkeit und des genuinen Ausdrucks
der Kirche willen noch zu entwickeln sind. Gerade das Gebet kann ja nur
dann in dem vorhin angesprochenen Sinne der ganzheitliche, den Men-
schen schlechthin betreffende Vorgang im Sinne eines Grundphdnomens
sein, wenn es diesen Menschen in seiner geschopflichen Besonderheit und
Andersartigkeit moglichst unverkiirzt beteiligt sein lafit.

In der vorangegangenen Geschichte anderer Vélker und ihrer Menschen
liegt sozusagen das Rohmaterial fiir die einheimische Christenheit einer
bestimmten Religion und Kultur. Im Gebet soll er ja ,genuin’, soz. als er
selber zu Wort kommen. In der Ich-Du-Beziehung zu Gott selber gewinnt
sein Ich erst den Grad von Miindigkeit, der ihn tiber die Grenzen seines
Mensch-Seins hinaushebt. Aber dieser entscheidende Schritt iiber seinen



Horst Biirkle 368

,Blut-und-Boden-Glauben‘ hinaus, den er als Christ tut, kann nur gelin-
gen, wenn es wieder sein Gebet ist und nicht ein fremdes, das er als Christ
betet. M. a. W.: Aus dem Bantu oder aus dem Tamulen darf nicht der nord-
deutsche oder italienische Beter werden, der sich der Bedingtheit seines Ge-
betes durch seine Regionalitit und Geschichte nicht mehr bewuft ist. Ein-
heit und Mannigfaltigkeit des Gebetes im Namen Jesu werden damit zur
Aufgabe einer missionierenden Kirche, die sich in ihrem status guo nicht
nur verbreiten will, sondern die Religionen und Kulturen der Volker in die
Gestalt des Leibes Christi verwandeln muf. Damit riickt die Kirche wieder
als mystische Wirklichkeit in das Bewufitsein: Die Entfaltung ihres Ge-
heimnisses liegt in der Beteiligung der anderen, die noch nicht zu ihr geho-
ren. Die Mission wird damit wieder zur einzig moglichen Zugangsart zu
dem Mysterium der Kirche. In diesem Sinne wollen wir die Frage nach
dem Gebet als einem Grundphdnomen unter den Vélkern als ein missiona-
risches Thema verstehen.

An einzelnen Erscheinungsformen des Gebetes in anderen Kulturen und
Religionen wollen wir uns exemplarisch zu verdeutlichen versuchen, wel-
che besonderen Aspekte zum Thema ,Gebet’ hier sichtbar werden.

Wenn wir nach dem Proprium des Gebetes in einer Stammesreligion
fragen, stoflen wir auf die Rolle der Ahnen. Darin ist die Stammesreligion
eine typische Geburtsreligion. Nur wer dieselben Ahnen hat, kann zu den-
selben Gottern beten. Alles hidngt am gleichen Ursprung. Darum wird die-
ser Ursprung gelegentlich auch mythisch verklirt. Viele Stammesgemein-
schaften wissen von den Anfingen der Welt im Sinne eines schopferischen
Aktes zu berichten. Immer aber ist es der Hochgott der eigenen Gemein-
schaft, dem die Welt und der Himmel ihr Sein verdanken. Auch der Zu-
sammenhang mit dem menschlichen Gesamtschicksal, etwa die Tatsache
des Sterbenmiissens, ist in diese Ursprungstiberlieferung des eigenen Stam-
mes eingebettet. Nicht der jeweilige Anlafl, warum der Tod zu den Men-
schen gekommen ist, ist dabei wichtig. Oft konnen es, wie im Mérchen, un-
bedeutende und nebenséchliche Zufille sein, die Anlafl dazu gaben. Wich-
tig aber ist es, daf es ein Geschick ist, das der Mensch im Zusammenhang
seiner Gottesbeziehung erleidet. Es ist ein Vorgang, der genauso wie das
Geborenwerden zutiefst eingebettet ist in die Beziehung zu den Géttern
der eigenen Gemeinschaft. Das Du des Beters ist in dieser Tradition eigent-
lich immer schon ein Wir. Der einzelne Beter ist ,vergliedert’ in
einer Gemeinschaft, die Lebende und Tote umfafit. Darum sind auch die
in der Gemeinschaft gesprochenen Gebete integraler Bestandteil eines Kul-
tes, der seinerseits wiederum in einem zeitlos-zyklischen Ablauf seinen
grofleren Zusammenhang hat. Die ,Welt' ist sozusagen auch im Gebet des



Das Gebet als religioses Grundphinomen 369

einzelnen um Gesundheit oder Bewahrung vor einer konkreten Gefahr
nicht ausgeblendet. So heifit es bei dem konkreten Vorgang einer Weihe
der Waffen bei den Pygmien:

»~Khmvoum, o Khmvoum, du bist der Herr,
o Schépfer, Herr tber alles,

Herr des Waldes, Herr der Dinge,

Herr der Menschen, o Khmvoum, —

und wir, wir Kleinen, wir sind deine
Untergebenen,

Herr der Menschen, o Khmvoum,

befiehl, o Herr, iiber Leben und Tod, —
und wir werden gehorchen®2.

Auch das Gebet afrikanischer Christen wird darum immer ein Gebet im
Kontext einer Wir-Gemeinschaft sein, die nicht nur die Lebenden um-
faflt. John V. Taylor hat in seinem Buch , The Primal Vision*3 mit Recht da-
von gesprochen, dafl die afrikanischen Christen es besser verstehen, was
mit der paulinischen Entsprechungsformel gemeint ist: So wie in Adam
alle gesiindigt haben und der Tod zu allen Menschen durchgedrungen ist,
so ist in Christus ,Gottes Gnade und Gabe vielen reichlich widerfahren®
(R6m 5,12 ff.).

Fir den afrikanischen Beter sind die Toten weiterhin als , Lebend-Tote
(J. Mbiti) gegenwartig. In ihren Hinden ruht das Geschick der Lebenden.
Darum kommt alles darauf an, dafl man sie nicht vergifit. In Riten und
Anrufungen werden sie wieder in das Leben der Gemeinschaft einbezogen:

~Mein Vater:

Du wirst bald wiederkommen.

Du wirst fortgehen

und du wirst bald wiederkommen“*.

Das Gebet steht in solcher Ahnenverehrung nicht fiir sich. Es ist ein inte-
graler Bestandteil des religiosen Kultes insgesamt. Die iiber den Tod hin-
aus am Leben der Gemeinschaft Beteiligten werden in vielfiltiger symbo-
lischer Weise einbezogen. Sie erhalten in Gestalt von Speise- und Trank-
opfer teil am Mahl der Grofifamilie. Thre Namen gehen auf die Nachfah-

ren liber und haben die Funktion von Reprisentationsformeln.

 Gebete der Vilker, hg. von Alfonso M. di Nola, Diisseldorf 1963, S. 13.

3 Deutsch: Du wirst mich finden, wenn du den Stein aufhebst. Christliche Prisenz im
Leben Afrikas (Engl. London 1963), Miinchen 1965.

* R. E. Bradbury, Father and Senior Son in Edo Mortuary Ritual, in: M. Fortes u. G.
Dieterlen (Hg.), African Systems of Thought, London 1965, S. 100.



Horst Biirkle 370

Menschen, die aus einer solchen Gebetstradition kommen, werden auch
als Christen die Frage nach ihren Toten im Gebet nicht einfach fallen las-
sen. Hier muf der Gottesdienst der Kirche und das Gebet des einzelnen
eine christliche Antwort bereitstellen. Immer wieder kann man es unter
Christen aus stammesreligiésen Traditionen erleben, dafl — wenn die kirch-
liche Lehre und Praxis keinen Raum fiir ihre Toten vorsehen — die Men-
schen wieder zuriickfallen in alte Formen der Ahnenverchrung. Sowohl die
afrikanischen Sektenbewegungen als auch die sog. Cargo-Kultbewegungen
Neuguineas sind markante Hinweise darauf. Die Liturgie der Kirche und
das Totengedenken, aber auch die Martyrer und Heiligen der Kirche haben
gerade im Blick auf die Rolle der Ahnen in der Stammesreligion ihre deut-
liche Funktion.

Der Beter der Stammesgemeinschaft legt mit seinem Gebet ein ungebro-
chenes Verhiltnis zu der ihn umgebenden Natur und Umwelt an den Tag.
Der Hintergrund dafiir ist die Vorstellung und Erfahrung, dafl auch die
unbelebte Natur von Geistern und héheren Wesen durchwaltet ist. Der
Mensch erfahrt sich dieser ihm begegnenden Natur gegeniiber abhingig.
Sie ist fiir ihn noch nicht die gute Schépfung Gottes, die ihm im Sinne des
Genesisauftrages zur Mitverwaltung und -gestaltung anvertraut worden
ist und deren Herr er ist. Darum werden in den Gebeten immer auch per-
sonifizierte Naturméchte angerufen. So lautet ein Gebet an den Regenbogen
als eine personale Macht:

Khwa, yé! Khwa! Regenbogen, he, Regenbogen,
du, der du da oben so leuchtest, so hoch da oben,
{iber dem Walde so grof,

mitten zwischen den dunklen Wolken,
aufreiflend den finsteren Himmel,

unter dich, Sieger im Kampfe,

hast du den grollenden Donner gestiirzt,

der so stark rollte, und so gereizt.

War er erziirnt gegen uns?

Mitten zwischen den dunklen Wolken,
aufreiflend den finsteren Himmel,

gleich dem Messer, das eine iiberreife Frucht aufschneidet,
Regenbogen, o Regenbogen,

michtiger Bogen des Jagers dort oben,

des Jagers, der die Herde der Wolken verfolgt,
wie die Herde erschreckter Elefanten,
Regenbogen, sag ihm unseren Dank.

Sag es ihm! Habe nicht Arger!



Das Gebet als religioses Grundphinomen 371

Sag es ihm! Sei nicht erziirnt!

Sag es ihm! Er soll uns nicht téten.
Denn wir haben grofie Furcht,
Regenbogen! Sag es ihm!®

Regen, Diirre, Krankheit, Bedrohung durch den Feind, Mifigeburt, Tod ...
alles 148t den Menschen auf Schritt und Tritt spiiren, dafl er von dem
ZufluR lebenserhaltender Krifte abhingig ist. Man muf} sich Gebct und
Kult in diesen Religionen wie einen Kreislauf vorstellen, dem der Be-
ter den Pulsschlag verleiht. Der katholische Kongo-Missionar Placide
Tempels hat darum den Schliissel zum Versténdnis der traditionellen Re-
ligion in dem gesehen, was er force vitale nannte. Es geht fiir den Beter
um die Zufuhr der zum Leben notwendigen Krifte. Die ,hheren Macht-
trager' in Gestalt der Ahnen, Gotter und Geister gewéhren oder entzie-
hen sie. Das Gebet aber wirkt wie eine magische Zauberformel in diese Zu-
sammenhénge hinein. Wie Segen und Fluch, so bewirkt das Gebet ex opere
operato, was es bezweckt. Darum ist sein Vollzug lebensnotwendig. Es kann
nicht beliebig sein, wie das Opfer und der Ritus nicht willkiirliche Hand-

lungen sind.

Vom christlichen Verstindnis des Gebetes her wird hier ein klarer Un-
terschied zu konstatieren sein. Dem Gebet im Namen Jesu entspricht das
Vaterverhiltnis, das dem Vater iiber das Erbetene hinaus die Erhorung
freistellt und in der christologischen Ergebenheitsformel ,Vater, nicht
mein, sondern Dein Wille geschehe® das tiefste Vertrauen bezeugt. Den-
noch wird in der Weise, in der der vorchristliche Beter in der Stammes-
religion sein Gebet vollzog, etwas liegen, das der Kirche etwas bewufit zu
machen vermag. Wir wollen es kurz zusammenfassen:

1. In der die Zeiten und Generationen iibersteigenden Gemeinschaft wird
das Gebet zur grofien Klammer des mystischen Leibes Christi, der alle
sichtbare Gemeinschaft unter Menschen iibersteigt und die Kirche aller Zei-
ten prasent sein lafit.

2. Im Gebet erfihrt sich der Beter wieder als Teil eines grofleren Schop-
fungszusammenhanges. Die ihn umgebende Natur, ja — der Kosmos als
ganzer bilden den Hintergrund, auf dem der Beter sein isoliertes Dasein
im grofleren Zusammenhang des ibn umgebenden und mitbedingenden
Seins erfahrt.

3. Die enge Verbindung von Gebet und Kult erinnert daran, dafl auch
das christliche Gebet mit dem sakramentalen Handeln der Kirche und mit
der symbolischen Funktion des Ritus zusammenhdngt. Gerade weil der

5 A.M. di Nola, a.a.0., S. 14.



Horst Biirkle 372

Mensch nach Seele, Geist und Leib ein Betender ist, darum bedarf es zum
Gebet auch der sinnlichen Wahrnehmung, des korperlichen Ausdrucks und
Verhaltens und der in das Unbewufite hineinreichenden Sprache der
Symbole.

Manches von dem, was wir im Blick auf die stammesreligise Tradition
des Betens gesagt haben, hat auch seine Giiltigkeit fir den asiatischen
Raum. Vor allem in bestimmten Traditionen des Hinduismus und im
Mahayana-Buddhismus hat das Gebet einen ausgesprochen kultischen
Rang. Es ist nicht nur der tdglich im Tempel oder vor dem Hausaltar ver-
richtete Gottesdienst in Form der puja, innerhalb dessen bestimmte Ge-
bete von Glaubigen gesprochen werden. Beim Waschen und Kleiden und
Speisen eines Gotterbildes werden feststechende, formelhafte Gebete vor-
getragen. Der Tagesablauf des frommen Inders ist eingeteilt in bestimmte
geregelte Zeiten des Gebetes und der Meditation. Auf der einen Seite ist
dem indischen Menschen das Gebet zu dem personlich verehrten Gott gut
bekannt. Aus verschiedenen Anldssen werden verschiedene Gotter ange-
rufen. Im Rig-veda sind uns zahlreiche solcher Gebete und Beschwérun-
gen an die einzelnen Goétter und Géttinnen tberliefert. Als Beispiel sei
ein Gebet genannt, das sich an Rudra, den ,Heulenden’, den furchterregen-
den und unheilvollen Gott richtet. Er soll den Beter vor seinen todlichen
Pfeilen verschonen:

Diese frommen Gedanken tragen wir dem starken Rudra
vor, dem Maénnerbeherrscher mit anfgewundenem Haar,
auf daf es Zweifiillern und Vierfiillern wohl ergehe und
alle Aufzucht in diesem Dorfe gesund sei.

Hab mit uns Erbarmen, Rudra, und mach uns Freunde!
Wir wollen dir, Mannerbeherrscher, in Demut dienen.
Weldh’ Wohl und Heil Vater Manu durch Opfer erlangt
hat, das méchten wir unter deiner Fiihrung erreichen,
Rudra.

Wir moéchten durch Gottesdienst deine, des Mainner-
beherrschers, Huld erlangen, o belohnender Rudra.
Wohlwollend komme zu unseren Niederlassungen. Mit
heilen Mannern méchten wir dir Opfer darbringen. Wir
rufen den funkelnden Rudra, den Opfererfiiller, den
fliegenden Seher zur Gnade herab. Weit weg von uns soll
er seinen gottlichen Zorn senden; seine Gunst nur er-
bitten wir®.

% Aa.0, S.101/102.



Das Gebet als religioses Grundphinomen 373

Neben diesem das personale Verhaltnis zu Gott zum Ausdruck bringenden
Gebet gibt es in den asiatischen Religionen eine andere Weise der reli-
giosen Hingabe, die wir nicht mehr als ,Gebet“ bezeichnen konnen. Es
ist die fiirr die indische Frommigkeit bezeichnende Praxis frommer Ver-
senkung und Meditation. In ihr geht es gerade darum, dafl der Andéichtige
die Schwelle der personalen Vorstellung, das Gegeniiber zu Gott, den er
noch benennen kann, iiberschreitet und den Weg der inneren Wesensschau
betritt.

Die religiése Erfahrung, die der Seher macht, hat die innere Losung von
duferlichen Eindriicken und Einfliissen zum Ziel. Die verschiedenen Yoga-
Traditionen haben hier ihre Bedeutung. Der Zustand, den der Meditie-
rende anstrebt, wird als ,Erleuchtung® oder als ,Befreiung® erfahren
(moksa), die den einzelnen der Scheinwirklichkeit des Lebens und der
Umwelt entnimmt. Alles ist fiir ihn in diese maya-Haftigkeit der Un-
eigentlichkeit gebannt. Das ewige, absolute, jenseits von Raum und Zeit
stehende unverdnderliche brahman gilt es in dieser Wesensschau in sich
selbst zu verwirklichen. Solcher beseligenden Schau gegeniiber erscheinen
alle Vorstellungen, die sich der Beter vom Géttlichen macht, und alle Na-
men, die er ihm gibt, noch als das Vorlaufige. Sie binden ihn immer noch
an die Welt des Vorstellbaren. Das Unaussprechbare, Namenlose, keiner
Aussage mehr Fihige wird zum neuen Erfahrungsinbalt des nur noch
mystisch Erschaubaren.

Unter Berufung auf diese indisch-mystische Tradition kénnen heute
hinduistische und neubuddhistische Philosophen dem Gebet — auch dem
christlichen Gebet — nur eine Art vorldufige Rolle zuerkennen. Die per-
sonale Ich-Du-Beziehung zu dem sich im Sohn offenbarenden Vater Jesu
Christi erscheint zweitrangig gegeniiber einem solchen von allen geschicht-
lichen Bedingungen entleerten zeitlosen mystischen Erleben. Von hier aus
wird dann ein neuer Absolutheitsanspruch der indischen Religion erhoben:
Das Vaterverhéltnis des Christen erhdlt zwar einen vorrangigen, aber
keineswegs den hochsten Rang in der Skala der religiosen Moglichkeiten.
So riickt geistige Innenschau an die Stelle des personlichen Betens. Mit ihr
verbindet sich bei fithrenden Hindudenkern der Gegenwart der Anspruch,
dafl diese Erleuchtung die fir die Angehérigen aller Religionen letztlich
giltige gemeinsame und darum grundlegende Erfahrung sei. S. Radha-
krishnan kann mit dieser Feststellung das Postulat der ,wahrsten und
hochsten Religionsart“? verbinden. Fiir ihn ist ,die Mystik die Religion
par excellence“®. ,Alle Religionen grinden sich auf die persénlichen Er-
fahrungen der Seher, auf deren unmittelbares Bewufitsein . . . Unabhén-

? H. Kraemer, Religion und christlicher Glaube, Gottingen 1959, S. 130.
8 Ebd.



Horst Biirkle 374

gige geistige Erfahrung ist ein psychologischer Zustand, der von der meta-
physischen Doktrin, die aus dieser Erfahrung abgeleitet werden mag, un-
abhingig ist“®.

Gerade im Blick auf dieses Selbstverstandnis einer hinduistischen Me-
ditationspraxis wird man daran festhalten miissen, dafl die persénliche
Weise des Gebetes fiir den christlichen Glauben nicht nur unverzichtbar,
sondern sein Charakteristikum ist. Es gibt keine Gotteserfahrung, die
hinausgehen konnte iiber das in die Heilsgeschichte eingezeichnete und in
ihr grundgelegte neue Verhiltnis des Schopfers zu seinen Geschépfen, das
neue Kindschaftsverhiltnis durch den Sohn, der uns ,Abba, lieber Vater®
(Rom 8, 15) rufen 1afit.

Dennoch wird man angesichts der religiosen Meditationspraktiken und
des Ernstes, der sich in diesen Haltungen ausspricht, auch die Gebetsnot
des modernen Menschen und den Verfall christlicher Gebetssitte iber-
denken miissen. Die indische Christenheit mit ihrem stark kontemplativen
Gebetsstil erinnert daran, dafl hier Traditionen lebendig sind, die fir die
Spiritualitit der ganzen Kirche eine Bedeutung haben.

Es ist eindrucksvoll zu sehen, wie die Spiritualitit Indiens Eingang ge-
funden hat in die tiefe Frommigkeit eines Sadhu Sundar Singh, der als
Zeuge Christi den Weg des Asketen und des Wanderpredigers ging, der
in seiner heiligen Existenzweise fiir den indischen Menschen Medium der
Gnade kein konnte®.

Uniibersehbar sind die Spuren, die die christlichen Ashrams in Indien
hinterlassen. Sie sind Stétten, in denen indische Frommigkeitstradition in
den Dienst dhristlicher Existenz in Indien gestellt wird. Der siidindische
Bischof und Theologe Appassamy!! hat den kithnen Versuch gemacht, das
Christentum in Indien als Vollendung der alten hinduistischen bhakti-
marga, als vollkommene Gestalt hingebender Gottesliebe auszulegen. Die
Zahl der Zeugen Indiens ist uniibersehbar, die aus der reichen religiosen
Tradition ihres Landes geschopft und damit dem Chor der christlichen
Beter aller Zeiten ungehérte, ergreifende Stimmen hinzugefiigt haben. Sie
sind letztlich das unwiderlegbare Zeugnis gegeniiber einem neu-hindui-
stischen Anspruch, wie wir ihn vorhin zu Wort kommen lieflen. Einem
Anspruch, die christliche Wahrheit in Gestalt der Kirche hinter sich zn
haben, ersteht hier die eigene indische Gestalt des Gottesvolkes als des
Wunders Gottes unter den Volkern.

? S. Radhakrishnan, Erneuerung des Glaubens aus dem Geiste, Frankfurt 1959, S, 122.
10 F. Heiler, Sadhu Sundar Singh. Ein Apostel des Ostens und des Westens, Miinchen
1926.

1t A J. Appassamy, Christianity as Bhakti Marga. A Study in the Mysticism of the Jo-
hannine Writings, Madras (1929), 21930.



Das Gebet als religioses Grundphinomen 375

Dies aber setzt voraus, dal die Christenheit und allzumal die west-
liche Christenheit bereit ist, diese Spiritualitit der indischen Kirche nicht
nur regional anzuerkennen. Sie wirkt im Sinne des apostolischen Verstand-
nisses der Kirche als eines leibhaftigen Organismus zuriick auf die Gibrigen
Glieder am Leibe Christi. Auf welche Impulse zur Erneuerung des Ge-
betes und des geistlichen Lebens diirfen wir hoffen? Wir miissen uns auch
hier mit einigen Andentungen begniigen. Sie stehen stellvertretend fiir
anderes, das in den verschiedenen Religionen und Traditionen der Volker
zu Hause ist und darauf wartet, von einer universalen Kirche anfgenom-
men und in den Dienst des Evangeliums gestellt zu werden.

1. Im Schweigen des indischen Mystikers oder im Selbstverzicht des bud-
dhistischen Zenmeisters liegt eine Erinnerung daran, dafl das Beten ein
Verfafitsein des ganzen Menschen ist. Uber das hinaus, was Worte aus-
zudriiken vermégen, wird der Mensch vor Gott und von Gott erfafit bis in
seine tiefsten Seelentiefen hinein. Dort, wo er sich selber nicht mehr oder
noch nicht kennt, wo er vor sich erschrickt und der sich selbst Unbekannte
bleibt, als der sich selbst Ungewisse und Unberechenbare, steht er im
Angesicht Gottes als der Erkannte. Diese klaftertief unter der Schwelle
der eigenen Bewuftheit liegende Ganzheit erreicht im Gebet ihre Arti-
kulation, aber immer nur als die ,Spitze des Eisberges“, den der Beter
von sich aus nie, den Gott aber ganz in Sicht hat. Fiir diese Totalitat der
Hingabe ist die indische bhakti-Frommigkeit in ihrer christlichen Be-
inhaltung eine wichtige Erinnerung. Wenn unser Herr uns warnt vor dem
Plappern der Heiden und vor der Demonstration der Heuchler, dann ver-
weist er an diese Dimension im Gebet: ,Euer Vater weifl, was ihr bediirfet,
ehedenn ihr ihn bittet*.

2. Indische Christen erinnern uns aufgrund ihrer Traditionen daran, dafy
es nicht nur das spontane Herzensgebet gibt, sondern die regelmiflige und
andanernde Gebetsiibung. Das Gebet des modernen Christen droht in den
vielerlei Anlissen seines Alltags zu ersticken. Die Kirche hat dagegen in
ihrer Geschichte eine eigene Tradition der Spiritualitit entwickelt. Sie
wird wieder zugdnglich und verstdndlich durch die Begegnung mit den
Vélkern Asiens und ihren Christen. Fiir den indischen Frommen ist es ein
Weg, den er gehen muf}, der ihn immer tiefer und intensiver in die An-
betung fiihrt. Er verbindet damit bestimmte Methoden und Praktiken.
Selbst wenn man der Meinung ist, daf die Tradition des Yoga mehr in die
Reihe antogener Trainingsmoglichkeiten gehdrt, so ist nicht zu Gbersehen,
welche Intensivierung geistlicher Disziplin von hier auch fiir die Christen
Indiens ausgeht. Angesichts einer nach auflen orientierten modernen
Lebensweise hat anch das Leben in den christlichen Gemeinden mehr und
mehr die Ziige des duflerlich programmierten hektischen Leistungsdranges



Horst Biirkle 376

angenommen. Die Christen Asiens erinnern uns daran, daf die vita activa
nicht ohne die wvita contemplativa bestanden werden kann. Das Gebet —
auch des einzelnen — braucht nicht nur seine Zeit, sondern auch den dazu
ausgesonderten Raum und die immer wieder neue Einiibung.

8. Zu der Ganzheit des Gebetsvorganges gehért fiir den aus indischer Tra-
dition kommenden Beter die rechte kdrperliche und geistige Verfassung. In
den verschiedenen Yogatraditionen kommt der Haltung des Koérpers und
der Atemtechnik heilkriftige Bedeutung zu. Ebenso spielen die Fragen
der Diat und des Fastens eine wichtige Rolle. Der Zusammenhang von Be-
ten und asketischen Disziplinen ist fiir die Christen Indiens darum von Be-
deutung. Sie haben auf seiten der Hindus eindriickliche Beispiele fiir diesen
inneren Zusammenhang. Ghandi sah darin fir sich als Hindu eine Kraft-
quelle. Auf der Suche nach einer neuen Gestalt christlicher Spiritualitat
wirken die Frommigkeitshaltungen und Praktiken der anderen Vélker wie
Wegweiser in die Richtung neuer Ganzheit. Fiir den gldubigen Moslem ist
seine korperliche Beteiligung konkretester Ausdruck seiner Hingabe im
Gebet. Darum vollzieht er dieses Gebet mit eindeutiger Gebérde und in
Haltungen, die in ihrer sich dndernden Abfolge selber eine unverzicht-
bare symbolische Gebetsaussage sind. Die Gebetsrichtung, die Vernei-
gung, der Kniefall und die Prostration in genau festgelegter Reihenfolge
sind ebenso wie die vorangehenden Waschungen uniibersehbare Hin-
weise auf den ganzheitlichen Charakter dieses Vorganges und auf die
totale Beteiligung des Menschen.

Man kann dies alles als heidnische Relikte arabischer Purifikationsriten
abtun, ebenso wie man den Rosenkranz als Fremdeinfluf auflerchristlicher
Gebetsmechanismen abtun zu konnen meinte. Aber darin hat sich ein puri-
stischer Protestantismus griindlich getduscht. Mit dem Verfall der Gestalt
und des Ganzheitscharakters, die eine lange Gebetstradition der Volker
entwickelt haben, zerfallt auch das Gebet selber. Was iibrigbleibt, ist die
Selbstvergewisserung des modernen Menschen, der sich auch dort, wo er
es noch mit dem Gebet zu tun zu haben meint, nur noch den eigenen Zu-
spruch gewahrt. Kennzeichnend fiir diesen Auflésungsprozefl ist ,die ab-
strakte, ethisch-rationale Gebetsnorm®, wie Friedrich Heiler in seinem
groflen Werk iiber das Gebet feststellt. Aber auch sie ist nur eine Etappe im
Aufllosungsprozel des Gebetes. Das Gebet, das Herz und die Seele der
Frommigkeit, sinkt zu einem bloflen Hilfsmittel im Dienste der Sittlichkeit
und Vernunft herab; aus dem Zentrum der Religion wird es in die Peri-
pherie verdringt. Es wird zu einem Erziehungsmittel degradiert, dessen
der mindig und reif gewordene Mensch nicht mehr bedarf, es ist nur mehr
eine Kriicke, die der sittlich Starke von sich schleudert. ,Derjenige, welcher
schon Fortschritt im Guten gemacht hat, hort auf zu beten, denn Redlichkeit



Das Gebet als religioses Grundphinomen 377

gehort zu seinen ersten Maximen‘. Kants ehrliches Wort zeigt in aller
Schirfe die zersetzende Tendenz der philosophischen Gebetskritik und Ge-
betsnorm“*2,

Der asiatische Beter ist — um mit einem Ausdruck Teilhard de Chardins
zu sprechen — ,der Mensch im Kosmos‘. Auch dort, wo er als Christ das Ge-
bet im Namen des dreieinigen Gottes spricht, wird das Sein nicht aus seiner
Verklammerung mit dem personalen Bezug entlassen. Gott als Person ist
und bleibt zugleich der Grund allen Seins. Der volle Gehalt der altkirch-
lichen Logostheologie wird wieder zu einer Erfahrung des eigenen Gebets-
lebens. Gott, der Vater Jesu Christi, kann und darf nicht enger verstanden
werden als das alles personale Vorstellen libersteigende unpersonliche brah-
man. So wird der nahe Gott identisch— thomistisch gesprochen —mit dem ens
perfectissimum, ohne das kein Seiendes sein kann. Wahrend eine abend-
lidndische sog. ;,moderne’ Theologie im Streit um Gottesbilder und Gottes-
vorstellungen ihr Thema zu verlieren droht, weisen die Beter der asiati-
schen Christen in universaler Weise auf den Herrn, der in sich das Ge-
heimnis des Alls verkorpert. Das fa panta des Epheserbriefes und der kos-
mische Christushymnus des Kolosserbriefes finden ihr Echo in dem noch
jungen eigenstindigen Gebetshymnus aus indischem Mund. Es ist der
Lobpreis des Bengalen Brahmabandhav Upadhyaya (1861-1907) auf das
Geheimnis der Trinitét:

LEhre fiir Saccidananda,
dem Seienden, dem Bekannten, der voller Wonne ist:
Hodhstes Ziel,

verachtet von der Welt, ersehnt von Heiligen.

Der Allmachtige, der Ehrwiirdige, die Fiille,

der Ungeteilte,

hoéher als das Hochste, das Ferne, das Nahe,

in sich selbst voller Bezug, nach auflen ohne Bezug,
der Heilige, der Bewufte,

den menschlicher Verstand kaum zu erreichen vermag.

Der Vater, der erste Beweger, der Ungeschaffene,
der grofie Herr,

Ursache aller Dinge,

samenloser Same des Baumes des Seins,

von dessen Blick alles, das ist, hervorgeht,

der Beschiitzer der Welt.

12 F, Heiler, a.a.0., S. 218.



Aus dem Leben der Kirche 378

Der ungeschaffene Sohn, das endlose Wort,
die grofie ,Person’,

das Abbild des Vaters, wesenhafte Weisheit,
der Retter.

Der gesegnete Geist, wesenhafte Wonne,

der aus der Einheit von sat und Logos hervorgeht,
der heiligmacht, der Schnelle, der Offenbarer

des offenbarten Sohnes,

Geber des Lebens“13.

13 R. H. 8. Boyd, Theologie im Kontext indischen Denkens, in: H. Biirkle (Hg.), Indi-
sche Beitrige zur Theologie der Gegenwart, Stuttgart, 1966, S. 84.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Ich will euch Zukunft und Hoffnung geben

Zum 85. Deutschen Katholikentag in Freiburg vom 13. bis 17. September 1978

I. Von Mainz (1948) bis Fretburg (1978)

Dem Eindruck einer neuen Vitalitdt in der Kirche der Bundesrepublik konnten
sich in Freiburg wenige entziehen. Diese Vitalitit integriert mehrere Elemente.
Ein Teil von ihnen 148t sich am besten im Rahmen einer fiir das Leben der Kirche
in Deutschland seit der Mitte des letzten Jahrhunderts charakteristischen Grund-
einstellung verstehen.

Trager des Katholikentages sind die in dieser Zeit initiativ werdenden freien
Krifte des deutschen Katholizismus. Zu ihnen gehért in erster Linie das Zentral-
komitee der deutschen Katholiken, das sich in der Nachkriegszeit eine neue Ver-
fassung gegeben hat, die vor allem als eine Zusammenfassung des katholischen
Laienapostolates erscheint. Das umfafit zunéchst einmal den aus dem letzten Jahr-
hundert nach Deutschland einstromenden Verbandskatholizismus. Er ist, vor allem
nachdem die Form getrennter Arbeitstagungen aus den fiinfziger Jahren aufge-





