
Das Gebet als religiöses Grundphänomen 
im Leben der Völker* 
Horst Bürkle, Starnberg 

Von Novalis stammt das Wort •Beten ist in der Religion, was Denken in 
der Philosophie ist"1. Wer nach dem Wesen des Gebetes fragt, fragt nicht 
nach irgendeinem religiösen Phänomen, sondern nach dem Wesensausdruck 
religiöser Existenz. In ihm erweist sich der Mensch in seiner wahren Ge- 
schöpflichkeit. Wenn wir einen modernen Begriff einführen wollen, können 
wir im Blick auf das Gebet von der Manifestation der echten Humanität 
des Menschen sprechen. Sie besteht darin, daß der Mensch seine Bestim- 
mung und sein ihm eigenes Wesen verwirklicht. 

Dies freilich geschieht nicht als das Selbstverständliche. Was das Gebet 
bezeugt, ist zugleich auch immer Absage an die vermeintliche Selbstbestim- 
mung des Menschen. Mit dem Verlust der religiösen Dimension und ihrer 
Erfahrung bei sehr vielen Menschen unserer Zeit gewinnt das Gebet den 
Charakter des Zeugnisses. Es wird zum Zeugnis dafür, daß der Mensch 
sich nicht sich selber verdankt. Gebet wird zum Ausdruck dafür, daß Ur- 
sprung und Ziel menschlicher Existenz außerhalb ihrer selbst liegen. Im 
Gebet haben wir es - um mit einem Ausdruck der Existenzphilosophie zu 
sprechen • mit einem ,Existential' zu tun: In dieser Art Zuwendung und 
Hinwendung kommt die wesentliche Verfaßtheit des Daseins zum Aus- 
druck. Dabei ist zunächst davon abzusehen, an wen oder wohin sich der 
Beter in den verschiedenen Religionen richtet. Die Frage nach dem Inhalt 
und nach dem Adressaten des Gebetes ist vom Gebet als einem religiösen 
Grundphänomen zu unterscheiden. Erst insofern es dieses Grundphäno- 
men als ein die Religionen und Kulturen der Völker übergreifendes 
menschliches Verhalten gibt, kann dann im Blick auf Arten und Inhalte 
des Gebetes unterschieden werden. 

Die theologische Aufgabe im Blick auf unser Thema besteht darin, beides 
zusammenzusehen und zugleich auch zu unterscheiden: Das Gebet als die 
allen Religionen eigentümliche Verhaltensweise und das Gebet als kon- 
kreter Ausdruck dessen, worin sich Menschen verschiedener Religionen 
unterscheiden. Das eine läßt sich nicht ohne das andere festhalten. Beides 
fordert sich gegenseitig. Wird dieser Zusammenhang von der Theologie 

* Vortrag auf der Missions-Studienwoche 1978 der päpstlichen Missionswerke Österreichs 
in St. Polten. 
1 Schriften, hg. v. J. Minor, Jena 1907, II, S. 297. Zit. bei F. Heiler, Das Gebet. Eine 
religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung, München 41921, S. 2. 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 365 

verkannt oder gar preisgegeben, befinden wir uns im Vorhof der vieler- 
orts heute angetroffenen Gebetsnot. Der Mensch, der nicht mehr betet, 
nicht mehr beten kann, weiß dann nicht mehr, daß er nicht nur ein Stück, 
sondern das Herzstück gemeinsamen Menschseins mit den Menschen aller 
Völker eingebüßt hat. Subjektiv mag er überzeugt sein, daß er lediglich 
von seiner .Religionsgemeinschaft', in Gestalt der von ihm nicht mehr 
erfahrenen und verstandenen Kirche Abschied genommen hat. In Wirk- 
lichkeit hat er sich der Grunderfahrung der Solidarität des Menschseins 
begeben. 

Umgekehrt darf nicht übersehen werden, daß auch der anscheinend 
nicht mehr betende, säkularisierte Mensch noch mancherlei Restbestände 
der ursprünglich im Gebet zum Ausdruck kommenden menschlichen Er- 
fahrung anzeigt. Man braucht dabei gar nicht einmal an die zur Redens- 
art abgeschliffenen Anrufungsformeln •Mein Gott" oder •um Himmels 
willen" oder anderes zu denken. Die Ansätze eines unreflexen Uberstiegs 
(Transzendenz) seiner selbst in dem, was wir Gebet nennen, liegen ver- 
borgen. Aber es gibt sie. Die innere Sprachlosigkeit des Menschen, der das 
Gebet nicht mehr kennt und praktiziert, geht nicht so weit, daß es keine 
unartikulierten religiösen Erfahrungsinhalte mehr gibt. Der Stoßseufzer, 
die anscheinend in ein transzendenzloses Nichts gerichtete Hoffnung und 
Bitte: ,Ach - möchte mir doch dies oder das widerfahren oder erspart blei- 
ben!', ein inneres Flehen und Harren, ein noch Uberraschtwerden und sich 
noch Wundernkönnen, all dies und vieles mehr gehört zu den Restbestän- 
den eines menschlichen Grundphänomens, das wir Gebet nennen. Es sind 
hoffnungsvolle Hinweise auf die Möglichkeit, daß aus ihnen wieder die 
dem Menchen adäquate Verhaltensweise des Beters zu werden vermag. 
Die Aufkündigung jeder transzendentalen Erfahrung seitens eines sich nur 
noch immanent verstehenden Menschen vermag letztlich nicht ,den Blick 
nach oben' völlig zu verschließen. Auch der auf seine Autonomie so stolze 
Mensch hält es auf die Dauer in der splendid isolation gegenüber seiner 
göttlichen Bestimmung und seinem Wesen als Mensch nicht aus. 

Wir erleben heute den Ausbruch gerade der jungen Generation aus einer 
Epoche religiöser Defizite und Verarmungen. Nachdem schon eine Eltern- 
generation aus dem gemeinsamen Gebet im Gottesdienst der Kirche emi- 
grierte und im Zuge dessen auch das eigene Gebet einbüßte, suchen junge 
Menschen Zuflucht zu Frömmigkeitspraktiken fremder Völker, die dem 
Anschein nach gar nichts mehr mit dem Gebet zu tun haben. In stunden- 
langem Sitzen und Schweigen hören sie nicht nur nach der Tradition des 
Yoga oder des Zen in sich selber hinein. In der Bereitschaft, sich vom Vor- 
dergründigen abzuwenden, suchen sie nach dem Verborgenen. Statt der 
Oberfläche modernen Lebens und Denkens suchen sie Tiefe. 



Horst Bürkle 366 

Der Spannungsbogen kann dabei sehr weit sein. Er kann von den Me- 
thoden der Meditation und des Sich-Versenkens bis in die stereotypen 
Gebetsrufe einer Hare-Krishna-Jüngerschaft reichen. Gerade im Umgang 
mit jungen Menschen, die sich heute den asiatischen Frömmigkeitsformen 
öffnen, werden die ,Motivationen' deutlich. Bei einer über mehrere Seme- 
ster sich erstreckenden Beschäftigung mit solchen Gruppen im Rahmen mei- 
nes Münchener Institutes wurde deutlich: Fast alle, die sich dort intensiven 
Frömmigkeitspraktiken und z. T. Gebetsdisziplinen unterzogen, kamen 
aus einem christlichen Milieu, in dem nicht mehr gebetet wurde. Zum Teil 
waren sie in der evangelischen Jugendarbeit tätig gewesen. Aber diese 
Jugendarbeit' war keine Schule des Gebetes mehr gewesen, sondern ver- 
lor sich in alle möglichen Aktivitäten und Programme. Die jungen Men- 
schen hielten die Not, nicht mehr beten zu können, nicht mehr aus. Sie 
stillten sie, indem sie sich einer besonders intensiven fremdreligiösen Ge- 
betspraxis zuwandten, ohne die Verheißung und die Kraft des Gebetes im 
Namen des dreieinigen Gottes je an sich erfahren zu haben. 

Das Studium der Gebetsformen und -traditionen der Völker und der 
nicht-christlichen Religionen ist darum mehr als eine religionswissen- 
schaftliche Bestandsaufnahme. Sie steht heute unter dem Vorzeichen einer 
dringenden evangelistischen und missionarischen Aufgabe. Vorbereitung 
und Ansporn für diesen Auftrag ist unser Thema deshalb, weil hier zugleich 
auch diejenigen Bereiche und Dimensionen angesprochen werden, die in 
der heutigen kirchlichen Praxis oft zu kurz kommen und übersehen werden. 
Der gesamte Kontext, innerhalb dessen das Gebet des Einzelnen und der 
Gemeinschaft seinen Zusammenhang hat, kann von daher wieder neu 
ausgeleuchtet werden. Zum Gebet gehört mehr, als das Mißverständnis 
des modernen Menschen an ihm oft nur noch auszumachen vermag. Unsere 
Beobachtungen zum Gebet bei anderen Völkern helfen uns wieder das 
Ganzheitliche und Umfassende zu begreifen, das auch im christlichen Gebet 
von Hause aus gemeint ist und dazugehört. Der ganze Mensch mit seinem 
Gefühl, mit seinem Unbewußten, mit seiner Traumwelt, aber auch mit 
seinem Leib und mit seinem Geist ist hier beteiligt. Was eine moderne 
Psychagogik mit ihren oft komplizierten Techniken und Methoden dem 
Menschen wieder zugänglich zu machen versucht, sind weitgehend der 
Spiritualität und dem geistlichen Leben des Menschen entfremdete und 
darum brachliegende Bereiche seines Humanum. Was von Hause aus in 
den dem Menschen bestimmten Gott-Mensch-Zusammenhang gehört, be- 
kommt hier den Rang der Einzelmaßnahme und des psychologischen Sub- 
stituts. Die Atmosphäre, die Bildschicht, die Symbole haben es ebenso mit 
dem richtigen und ganzheitlichen Beten zu tun wie die Konzentration, das 
Sich-lösen von den äußeren Einflüssen und die Jnnenschau'. Vieles von 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 367 

dem, was mit Fasten und anderen Vorbereitungsübungen zu tun hat, er- 
scheint heute eher im Zusammenhang moderner Diätvorschriften oder 
therapeutischer Maßnahmen als in dem Zusamenhang, in den es gehört: 
in die praxis pietatis des betenden Menschen. 

Wenn die Tiefe, Breite und Höhe des geheimnisvollen Vorganges, den 
wir mit der Bezeichnung ,Gebet' belegen, wieder für den modernen Men- 
schen zugänglich werden soll, dann bedarf es dieser Beispiele und Hin- 
weise auf das Grundphänomen aus anderen Völkern und Religionen. An 
ihnen wird sichtbar, was einer allzu einseitigen nachaufklärerischen und 
anthropozentrischen Entwicklung im Abendland auch in der Theologie 
und im Verhalten der Kirche zum Opfer gefallen ist. Dabei können wieder 
Aspekte des Grundphänomens ,Gebet' deutlich werden, die wesentlich zur 
neutestamentlichen und frühkirchlichen Gebetserfahrung hinzugehören, 
die aber im Laufe der Geschichte der Kirche und ihrer Trennungen zurück- 
getreten sind. (Wenn wir ,Kirche' sagen, sind wir dessen eingedenk, daß 
wir es hier auch mit der breiten Skala christlicher Sonderentwicklungen zu 
tun haben. Sie reichen von den hohen liturgischen Gesängen einer Ost- 
kirche bis in die eigentümlich ekstatischen Gebetserfahrungen einzelner 
nordamerikanischer Gemeinschaften). 

Das missionarische Interesse an unserem Thema liegt darin begründet, 
daß das Gebet im Namen Christi in Kontinuität steht mit dem Beten der 
Völker, das ihm voranging. Darum interessiert sich der Missionar nicht 
nur für die sprachlichen Traditionen einer solchen vorchristlichen ethni- 
schen Gemeinschaft oder für ihre weltanschaulichen Elemente und Denk- 
strukturen. Überaus wichtig sind ihm die besonderen religiösen Erfah- 
rungsinhalte, die Formen und die Gestalt, die nicht nur den einzelnen, son- 
dern die betreffende Gemeinschaft durch viele Generationen hindurch be- 
stimmt haben. In den Gebetstraditionen dieser ethnischen Gruppen liegen 
wichtige Hinweise für die Gestalt des Gottesdienstes und des Gebetes des 
einzelnen, die hier um der Eigenständigkeit und des genuinen Ausdrucks 
der Kirche willen noch zu entwickeln sind. Gerade das Gebet kann ja nur 
dann in dem vorhin angesprochenen Sinne der ganzheitliche, den Men- 
schen schlechthin betreffende Vorgang im Sinne eines Grundphänomens 
sein, wenn es diesen Menschen in seiner geschöpflichen Besonderheit und 
Andersartigkeit möglichst unverkürzt beteiligt sein läßt. 

In der vorangegangenen Geschichte anderer Völker und ihrer Menschen 
liegt sozusagen das Rohmaterial für die einheimische Christenheit einer 
bestimmten Religion und Kultur. Im Gebet soll er ja ,genuin', soz. als er 
selber zu Wort kommen. In der Ich-Du-Beziehung zu Gott selber gewinnt 
sein Ich erst den Grad von Mündigkeit, der ihn über die Grenzen seines 
Mensch-Seins hinaushebt. Aber dieser entscheidende Schritt über seinen 



Horst Bürkle 368 

,Blut-und-Boden-Glauben' hinaus, den er als Christ tut, kann nur gelin- 
gen, wenn es wieder sein Gebet ist und nicht ein fremdes, das er als Christ 
betet. M. a. W.: Aus dem Bantu oder aus dem Tamulen darf nicht der nord- 
deutsche oder italienische Beter werden, der sich der Bedingtheit seines Ge- 
betes durch seine Regionalität und Geschichte nicht mehr bewußt ist. Ein- 
heit und Mannigfaltigkeit des Gebetes im Namen Jesu werden damit zur 
Aufgabe einer missionierenden Kirche, die sich in ihrem status quo nicht 
nur verbreiten will, sondern die Religionen und Kulturen der Völker in die 
Gestalt des Leibes Christi verwandeln muß. Damit rückt die Kirche wieder 
als mystische Wirklichkeit in das Bewußtsein: Die Entfaltung ihres Ge- 
heimnisses liegt in der Beteiligung der anderen, die noch nicht zu ihr gehö- 
ren. Die Mission wird damit wieder zur einzig möglichen Zugangsart zu 
dem Mysterium der Kirche. In diesem Sinne wollen wir die Frage nach 
dem Gebet als einem Grundphänomen unter den Völkern als ein missiona- 
risches Thema verstehen. 

An einzelnen Erscheinungsformen des Gebetes in anderen Kulturen und 
Religionen wollen wir uns exemplarisch zu verdeutlichen versuchen, wel- 
che besonderen Aspekte zum Thema ,Gebet' hier sichtbar werden. 

Wenn wir nach dem Proprium des Gebetes in einer Stammesreligion 
fragen, stoßen wir auf die Rolle der Ahnen. Darin ist die Stammesreligion 
eine typische Geburtsreligion. Nur wer dieselben Ahnen hat, kann zu den- 
selben Göttern beten. Alles hängt am gleichen Ursprung. Darum wird die- 
ser Ursprung gelegentlich auch mythisch verklärt. Viele Stammesgemein- 
schaften wissen von den Anfängen der Welt im Sinne eines schöpferischen 
Aktes zu berichten. Immer aber ist es der Hochgott der eigenen Gemein- 
schaft, dem die Welt und der Himmel ihr Sein verdanken. Auch der Zu- 
sammenhang mit dem menschlichen Gesamtschicksal, etwa die Tatsache 
des Sterbenmüssens, ist in diese Ursprungsüberlieferung des eigenen Stam- 
mes eingebettet. Nicht der jeweilige Anlaß, warum der Tod zu den Men- 
schen gekommen ist, ist dabei wichtig. Oft können es, wie im Märchen, un- 
bedeutende und nebensächliche Zufälle sein, die Anlaß dazu gaben. Wich- 
tig aber ist es, daß es ein Geschick ist, das der Mensch im Zusammenhang 
seiner Gottesbeziehung erleidet. Es ist ein Vorgang, der genauso wie das 
Geborenwerden zutiefst eingebettet ist in die Beziehung zu den Göttern 
der eigenen Gemeinschaft. Das Du des Beters ist in dieser Tradition eigent- 
lich immer schon ein Wir. Der einzelne Beter ist ,vergliedert' in 
einer Gemeinschaft, die Lebende und Tote umfaßt. Darum sind auch die 
in der Gemeinschaft gesprochenen Gebete integraler Bestandteil eines Kul- 
tes, der seinerseits wiederum in einem zeitlos-zyklischen Ablauf seinen 
größeren Zusammenhang hat. Die ,Welt' ist sozusagen auch im Gebet des 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 369 

einzelnen um Gesundheit oder Bewahrung vor einer konkreten Gefahr 
nicht ausgeblendet. So heißt es bei dem konkreten Vorgang einer Weihe 
der Waffen bei den Pygmäen: 

•Khmvoum, o Khmvoum, du bist der Herr, 
o Schöpfer, Herr über alles, 
Herr des Waldes, Herr der Dinge, 
Herr der Menschen, o Khmvoum, - 
und wir, wir Kleinen, wir sind deine 
Untergebenen, 
Herr der Menschen, o Khmvoum, 
befiehl, o Herr, über Leben und Tod, - 
und wir werden gehorchen"2. 

Auch das Gebet afrikanischer Christen wird darum immer ein Gebet im 
Kontext einer Wir-Gemeinschaft sein, die nicht nur die Lebenden um- 
faßt. John V. Taylor hat in seinem Buch • The Primal Vision"3 mit Recht da- 
von gesprochen, daß die afrikanischen Christen es besser verstehen, was 
mit der paulinischen Entsprechungsformel gemeint ist: So wie in Adam 
alle gesündigt haben und der Tod zu allen Menschen durchgedrungen ist, 
so ist in Christus •Gottes Gnade und Gabe vielen reichlich widerfahren" 
(Rom 5, 12 ff.). 

Für den afrikanischen Beter sind die Toten weiterhin als •Lebend-Tote" 
(J. Mbiti) gegenwärtig. In ihren Händen ruht das Geschick der Lebenden. 
Darum kommt alles darauf an, daß man sie nicht vergißt. In Riten und 
Anrufungen werden sie wieder in das Leben der Gemeinschaft einbezogen: 

•Mein Vater: 
Du wirst bald wiederkommen. 
Du wirst fortgehen 
und du wirst bald wiederkommen"4. 

Das Gebet steht in solcher Ahnenverehrung nicht für sich. Es ist ein inte- 
graler Bestandteil des religiösen Kultes insgesamt. Die über den Tod hin- 
aus am Leben der Gemeinschaft Beteiligten werden in vielfältiger symbo- 
lischer Weise einbezogen. Sie erhalten in Gestalt von Speise- und Trank- 
opfer teil am Mahl der Großfamilie. Ihre Namen gehen auf die Nachfah- 
ren über und haben die Funktion von Repräsentationsformeln. 

2 Gebete der Völker, hg. von Alfonso M. di Nola, Düsseldorf 1963, S. 13. 
3 Deutsch: Du wirst midi finden, wenn du den Stein aufhebst. Christliche Präsenz im 
Leben Afrikas (Engl. London 1963), München 1965. 
4 R. E. Bradbury, Father and Senior Son in Edo Mortuary Ritual, in: M. Fortes u. G. 
Dieterlen (Hg.), African Systems of Thought, London 1965, S. 100. 



Horst Bürkle 370 

Menschen, die aus einer solchen Gebetstradition kommen, werden auch 
als Christen die Frage nach ihren Toten im Gebet nicht einfach fallen las- 
sen. Hier muß der Gottesdienst der Kirche und das Gebet des einzelnen 
eine christliche Antwort bereitstellen. Immer wieder kann man es unter 
Christen aus stammesreligiösen Traditionen erleben, daß - wenn die kirch- 
liche Lehre und Praxis keinen Raum für ihre Toten vorsehen - die Men- 
schen wieder zurückfallen in alte Formen der Ahnenverehrung. Sowohl die 
afrikanischen Sektenbewegungen als auch die sog. Cargo-Kultbewegungen 
Neuguineas sind markante Hinweise darauf. Die Liturgie der Kirche und 
das Totengedenken, aber auch die Märtyrer und Heiligen der Kirche haben 
gerade im Blick auf die Rolle der Ahnen in der Stammesreligion ihre deut- 
liche Funktion. 

Der Beter der Stammesgemeinschaft legt mit seinem Gebet ein ungebro- 
chenes Verhältnis zu der ihn umgebenden Natur und Umwelt an den Tag. 
Der Hintergrund dafür ist die Vorstellung und Erfahrung, daß auch die 
unbelebte Natur von Geistern und höheren Wesen durchwaltet ist. Der 
Mensch erfährt sich dieser ihm begegnenden Natur gegenüber abhängig. 
Sie ist für ihn noch nicht die gute Schöpfung Gottes, die ihm im Sinne des 
Genesisauftrages zur Mitverwaltung und -gestaltung anvertraut worden 
ist und deren Herr er ist. Darum werden in den Gebeten immer auch per- 
sonifizierte Naturmächte angerufen. So lautet ein Gebet an den Regenbogen 
als eine personale Macht: 

Khwa, ye! Khwa! Regenbogen, he, Regenbogen, 
du, der du da oben so leuchtest, so hoch da oben, 
über dem Walde so groß, 
mitten zwischen den dunklen Wolken, 
aufreißend den finsteren Himmel, 
unter dich, Sieger im Kampfe, 
hast du den grollenden Donner gestürzt, 
der so stark rollte, und so gereizt. 
War er erzürnt gegen uns? 
Mitten zwischen den dunklen Wolken, 
aufreißend den finsteren Himmel, 
gleich dem Messer, das eine überreife Frucht aufschneidet, 
Regenbogen, o Regenbogen, 
mächtiger Bogen des Jägers dort oben, 
des Jägers, der die Herde der Wolken verfolgt, 
wie die Herde erschreckter Elefanten, 
Regenbogen, sag ihm unseren Dank. 
Sag es ihm! Habe nicht Ärger! 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 371 

Sag es ihm! Sei nicht erzürnt! 
Sag es ihm! Er soll uns nicht töten. 
Denn wir haben große Furcht, 
Regenbogen! Sag es ihm!5 

Regen, Dürre, Krankheit, Bedrohung durch den Feind, Mißgeburt, Tod . . . 
alles läßt den Menschen auf Schritt und Tritt spüren, daß er von dem 
Zufluß lebenserhaltender Kräfte abhängig ist. Man muß sich Gebet und 
Kult in diesen Religionen wie einen Kreislauf vorstellen, dem der Be- 
ter den Pulsschlag verleiht. Der katholische Kongo-Missionar Placide 
Tempels hat darum den Schlüssel zum Verständnis der traditionellen Re- 
ligion in dem gesehen, was er force vitale nannte. Es geht für den Beter 
um die Zufuhr der zum Leben notwendigen Kräfte. Die ,höheren Macht- 
träger' in Gestalt der Ahnen, Götter und Geister gewähren oder entzie- 
hen sie. Das Gebet aber wirkt wie eine magische Zauberformel in diese Zu- 
sammenhänge hinein. Wie Segen und Fluch, so bewirkt das Gebet ex opere 
operato, was es bezweckt. Darum ist sein Vollzug lebensnotwendig. Es kann 
nicht beliebig sein, wie das Opfer und der Ritus nicht willkürliche Hand- 
lungen sind. 

Vom christlichen Verständnis des Gebetes her wird hier ein klarer Un- 
terschied zu konstatieren sein. Dem Gebet im Namen Jesu entspricht das 
Vaterverhältnis, das dem Vater über das Erbetene hinaus die Erhörung 
freistellt und in der christologischen Ergebenheitsformel •Vater, nicht 
mein, sondern Dein Wille geschehe" das tiefste Vertrauen bezeugt. Den- 
noch wird in der Weise, in der der vorchristliche Beter in der Stammes- 
religion sein Gebet vollzog, etwas liegen, das der Kirche etwas bewußt zu 
machen vermag. Wir wollen es kurz zusammenfassen: 
1. In der die Zeiten und Generationen übersteigenden Gemeinschaft wird 
das Gebet zur großen Klammer des mystischen Leibes Christi, der alle 
sichtbare Gemeinschaft unter Menschen übersteigt und die Kirche aller Zei- 
ten präsent sein läßt. 
2. Im Gebet erfährt sich der Beter wieder als Teil eines größeren Schöp- 
fungszusammenhanges. Die ihn umgebende Natur, ja - der Kosmos als 
ganzer bilden den Hintergrund, auf dem der Beter sein isoliertes Dasein 
im größeren Zusammenhang des ihn umgebenden und mitbedingenden 
Seins erfährt. 
3. Die enge Verbindung von Gebet und Kult erinnert daran, daß auch 
das christliche Gebet mit dem sakramentalen Handeln der Kirche und mit 
der symbolischen Funktion des Ritus zusammenhängt. Gerade weil der 

5 A. M. di Nola, a.a.O., S. 14. 



Horst Bürkle 372 

Mensch nach Seele, Geist und Leib ein Betender ist, darum bedarf es zum 
Gebet auch der sinnlichen Wahrnehmung, des körperlichen Ausdrucks und 
Verhaltens und der in das Unbewußte hineinreichenden Sprache der 
Symbole. 

Manches von dem, was wir im Blick auf die stammesreligiöse Tradition 
des Betens gesagt haben, hat auch seine Gültigkeit für den asiatischen 
Raum. Vor allem in bestimmten Traditionen des Hinduismus und im 
Mahayana-Buddhismus hat das Gebet einen ausgesprochen kultischen 
Rang. Es ist nicht nur der täglich im Tempel oder vor dem Hausaltar ver- 
richtete Gottesdienst in Form der puja, innerhalb dessen bestimmte Ge- 
bete von Gläubigen gesprochen werden. Beim Waschen und Kleiden und 
Speisen eines Götterbildes werden feststehende, formelhafte Gebete vor- 
getragen. Der Tagesablauf des frommen Inders ist eingeteilt in bestimmte 
geregelte Zeiten des Gebetes und der Meditation. Auf der einen Seite ist 
dem indischen Menschen das Gebet zu dem persönlich verehrten Gott gut 
bekannt. Aus verschiedenen Anlässen werden verschiedene Götter ange- 
rufen. Im Rig-veda sind uns zahlreiche solcher Gebete und Beschwörun- 
gen an die einzelnen Götter und Göttinnen überliefert. Als Beispiel sei 
ein Gebet genannt, das sich an Rudra, den ,Heulenden', den furchterregen- 
den und unheilvollen Gott richtet. Er soll den Beter vor seinen tödlichen 
Pfeilen verschonen: 

Diese frommen Gedanken tragen wir dem starken Rudra 
vor, dem Männerbeherrscher mit aufgewundenem Haar, 
auf daß es Zweifüßlern und Vierfüßlern wohl ergehe und 
alle Aufzucht in diesem Dorfe gesund sei. 
Hab mit uns Erbarmen, Rudra, und mach uns Freunde! 
Wir wollen dir, Männerbeherrscher, in Demut dienen. 
Welch' Wohl und Heil Vater Manu durch Opfer erlangt 
hat, das möchten wir unter deiner Führung erreichen, 
Rudra. 
Wir möchten durch Gottesdienst deine, des Männer- 
beherrschers, Huld erlangen, o belohnender Rudra. 
Wohlwollend komme zu unseren Niederlassungen. Mit 
heilen Männern möchten wir dir Opfer darbringen. Wir 
rufen den funkelnden Rudra, den Opfererfüller, den 
fliegenden Seher zur Gnade herab. Weit weg von uns soll 
er seinen göttlichen Zorn senden; seine Gunst nur er- 
bitten wir6. 

« A.a.O., S. 101/102. 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 373 

Neben diesem das personale Verhältnis zu Gott zum Ausdruck bringenden 
Gebet gibt es in den asiatischen Religionen eine andere Weise der reli- 
giösen Hingabe, die wir nicht mehr als •Gebet" bezeichnen können. Es 
ist die für die indische Frömmigkeit bezeichnende Praxis frommer Ver- 
senkung und Meditation. In ihr geht es gerade darum, daß der Andächtige 
die Schwelle der personalen Vorstellung, das Gegenüber zu Gott, den er 
noch benennen kann, überschreitet und den Weg der inneren Wesensschau 
betritt. 

Die religiöse Erfahrung, die der Seher macht, hat die innere Lösung von 
äußerlichen Eindrücken und Einflüssen zum Ziel. Die verschiedenen Yoga- 
Traditionen haben hier ihre Bedeutung. Der Zustand, den der Meditie- 
rende anstrebt, wird als •Erleuchtung" oder als •Befreiung" erfahren 
(moksa), die den einzelnen der Scheinwirklichkeit des Lebens und der 
Umwelt entnimmt. Alles ist für ihn in diese mäjä-Haftigkeit der Un- 
eigentlichkeit gebannt. Das ewige, absolute, jenseits von Raum und Zeit 
stehende unveränderliche brahman gilt es in dieser Wesensschau in sich 
selbst zu verwirklichen. Solcher beseligenden Schau gegenüber erscheinen 
alle Vorstellungen, die sich der Beter vom Göttlichen macht, und alle Na- 
men, die er ihm gibt, noch als das Vorläufige. Sie binden ihn immer noch 
an die Welt des Vorstellbaren. Das Unaussprechbare, Namenlose, keiner 
Aussage mehr Fähige wird zum neuen Erfahrungsinhalt des nur noch 
mystisch Erschaubaren. 

Unter Berufung auf diese indisch-mystische Tradition können heute 
hinduistische und neubuddhistische Philosophen dem Gebet - auch dem 
christlichen Gebet - nur eine Art vorläufige Rolle zuerkennen. Die per- 
sonale Ich-Du-Beziehung zu dem sich im Sohn offenbarenden Vater Jesu 
Christi erscheint zweitrangig gegenüber einem solchen von allen geschicht- 
lichen Bedingungen entleerten zeitlosen mystischen Erleben. Von hier aus 
wird dann ein neuer Absolutheitsanspruch der indischen Religion erhoben: 
Das Vaterverhältnis des Christen erhält zwar einen vorrangigen, aber 
keineswegs den höchsten Rang in der Skala der religiösen Möglichkeiten. 
So rückt geistige Innenschau an die Stelle des persönlichen Betens. Mit ihr 
verbindet sich bei führenden Hindudenkern der Gegenwart der Anspruch, 
daß diese Erleuchtung die für die Angehörigen aller Religionen letztlich 
gültige gemeinsame und darum grundlegende Erfahrung sei. S. Radha- 
krishnan kann mit dieser Feststellung das Postulat der •wahrsten und 
höchsten Religionsart"7 verbinden. Für ihn ist •die Mystik die Religion 
par excellence"8. •Alle Religionen gründen sich auf die persönlichen Er- 
fahrungen der Seher, auf deren unmittelbares Bewußtsein ... Unabhän- 
7 H. Kraemer, Religion und christlicher Glaube, Göttingen 1959, S. 130. 
8 Ebd. 



Horst Bürkle 374 

gige geistige Erfahrung ist ein psychologischer Zustand, der von der meta- 
physischen Doktrin, die aus dieser Erfahrung abgeleitet werden mag, un- 
abhängig ist"9. 

Gerade im Blick auf dieses Selbstverständnis einer hinduistischen Me- 
ditationspraxis wird man daran festhalten müssen, daß die persönliche 
Weise des Gebetes für den christlichen Glauben nicht nur unverzichtbar, 
sondern sein Charakteristikum ist. Es gibt keine Gotteserfahrung, die 
hinausgehen könnte über das in die Heilsgeschichte eingezeichnete und in 
ihr grundgelegte neue Verhältnis des Schöpfers zu seinen Geschöpfen, das 
neue Kindschaftsverhältnis durch den Sohn, der uns ,Abba, lieber Vater' 
(Rom 8, 15) rufen läßt. 

Dennoch wird man angesichts der religiösen Meditationspraktiken und 
des Ernstes, der sich in diesen Haltungen ausspricht, auch die Gebetsnot 
des modernen Menschen und den Verfall christlicher Gebetssitte über- 
denken müssen. Die indische Christenheit mit ihrem stark kontemplativen 
Gebetsstil erinnert daran, daß hier Traditionen lebendig sind, die für die 
Spiritualität der ganzen Kirche eine Bedeutung haben. 

Es ist eindrucksvoll zu sehen, wie die Spiritualität Indiens Eingang ge- 
funden hat in die tiefe Frömmigkeit eines Sadhu Sundar Singh, der als 
Zeuge Christi den Weg des Asketen und des Wanderpredigers ging, der 
in seiner heiligen Existenzweise für den indischen Menschen Medium der 
Gnade kein konnte10. 

Unübersehbar sind die Spuren, die die christlichen Ashrams in Indien 
hinterlassen. Sie sind Stätten, in denen indische Frömmigkeitstradition in 
den Dienst christlicher Existenz in Indien gestellt wird. Der südindische 
Bischof und Theologe Appassamy11 hat den kühnen Versuch gemacht, das 
Christentum in Indien als Vollendung der alten hinduistischen bhakti- 
marga, als vollkommene Gestalt hingebender Gottesliebe auszulegen. Die 
Zahl der Zeugen Indiens ist unübersehbar, die aus der reichen religiösen 
Tradition ihres Landes geschöpft und damit dem Chor der christlichen 
Beter aller Zeiten ungehörte, ergreifende Stimmen hinzugefügt haben. Sie 
sind letztlich das unwiderlegbare Zeugnis gegenüber einem neu-hindui- 
stischen Anspruch, wie wir ihn vorhin zu Wort kommen ließen. Einem 
Anspruch, die christliche Wahrheit in Gestalt der Kirche hinter sich zu 
haben, ersteht hier die eigene indische Gestalt des Gottesvolkes als des 
Wunders Gottes unter den Völkern. 

9 S. Radhakrishnan, Erneuerung des Glaubens aus dem Geiste, Frankfurt 1959, S. 122. 
10 F. Heiler, Sadhu Sundar Singh. Ein Apostel des Ostens und des Westens, München 
1926. 
11 A. J. Appassamy, Christianity as Bhakti Marga. A Study in the Mysticism of the ]o- 
hannine Writings, Madras (1929), 21930. 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 375 

Dies aber setzt voraus, daß die Christenheit und allzumal die west- 
liche Christenheit bereit ist, diese Spiritualität der indischen Kirche nicht 
nur regional anzuerkennen. Sie wirkt im Sinne des apostolischen Verständ- 
nisses der Kirche als eines leibhaftigen Organismus zurück auf die übrigen 
Glieder am Leibe Christi. Auf welche Impulse zur Erneuerung des Ge- 
betes und des geistlichen Lebens dürfen wir hoffen? Wir müssen uns auch 
hier mit einigen Andeutungen begnügen. Sie stehen stellvertretend für 
anderes, das in den verschiedenen Religionen und Traditionen der Völker 
zu Hause ist und darauf wartet, von einer universalen Kirche aufgenom- 
men und in den Dienst des Evangeliums gestellt zu werden. 
1. Im Schweigen des indischen Mystikers oder im Selbstverzicht des bud- 
dhistischen Zenmeisters liegt eine Erinnerung daran, daß das Beten ein 
Verfaßtsein des ganzen Menschen ist. Über das hinaus, was Worte aus- 
zudrücken vermögen, wird der Mensch vor Gott und von Gott erfaßt bis in 
seine tiefsten Seelentiefen hinein. Dort, wo er sich selber nicht mehr oder 
noch nicht kennt, wo er vor sich erschrickt und der sich selbst Unbekannte 
bleibt, als der sich selbst Ungewisse und Unberechenbare, steht er im 
Angesicht Gottes als der Erkannte. Diese klaftertief unter der Schwelle 
der eigenen Bewußtheit liegende Ganzheit erreicht im Gebet ihre Arti- 
kulation, aber immer nur als die •Spitze des Eisberges", den der Beter 
von sich aus nie, den Gott aber ganz in Sicht hat. Für diese Totalität der 
Hingabe ist die indische &/zate'-Frömmigkeit in ihrer christlichen Be- 
inhaltung eine wichtige Erinnerung. Wenn unser Herr uns warnt vor dem 
Plappern der Heiden und vor der Demonstration der Heuchler, dann ver- 
weist er an diese Dimension im Gebet: •Euer Vater weiß, was ihr bedürfet, 
ehedenn ihr ihn bittet". 
2. Indische Christen erinnern uns aufgrund ihrer Traditionen daran, daß 
es nicht nur das spontane Herzensgebet gibt, sondern die regelmäßige und 
andauernde Gebetsübung. Das Gebet des modernen Christen droht in den 
vielerlei Anlässen seines Alltags zu ersticken. Die Kirche hat dagegen in 
ihrer Geschichte eine eigene Tradition der Spiritualität entwickelt. Sie 
wird wieder zugänglich und verständlich durch die Begegnung mit den 
Völkern Asiens und ihren Christen. Für den indischen Frommen ist es ein 
Weg, den er gehen muß, der ihn immer tiefer und intensiver in die An- 
betung führt. Er verbindet damit bestimmte Methoden und Praktiken. 
Selbst wenn man der Meinung ist, daß die Tradition des Yoga mehr in die 
Reihe autogener Trainingsmöglichkeiten gehört, so ist nicht zu übersehen, 
welche Intensivierung geistlicher Disziplin von hier auch für die Christen 
Indiens ausgeht. Angesichts einer nach außen orientierten modernen 
Lebensweise hat auch das Leben in den christlichen Gemeinden mehr und 
mehr die Züge des äußerlich programmierten hektischen Leistungsdranges 



Horst Bürkle 376 

angenommen. Die Christen Asiens erinnern uns daran, daß die vita activa 
nicht ohne die vita contemplativa bestanden werden kann. Das Gebet - 
auch des einzelnen - braucht nicht nur seine Zeit, sondern auch den dazu 
ausgesonderten Raum und die immer wieder neue Einübung. 
3. Zu der Ganzheit des Gebetsvorganges gehört für den aus indischer Tra- 
dition kommenden Beter die rechte körperliche und geistige Verfassung. In 
den verschiedenen Yogatraditionen kommt der Haltung des Körpers und 
der Atemtechnik heilkräftige Bedeutung zu. Ebenso spielen die Fragen 
der Diät und des Fastens eine wichtige Rolle. Der Zusammenhang von Be- 
ten und asketischen Disziplinen ist für die Christen Indiens darum von Be- 
deutung. Sie haben auf Seiten der Hindus eindrückliche Beispiele für diesen 
inneren Zusammenhang. Ghandi sah darin für sich als Hindu eine Kraft- 
quelle. Auf der Suche nach einer neuen Gestalt christlicher Spiritualität 
wirken die Frömmigkeitshaltungen und Praktiken der anderen Völker wie 
Wegweiser in die Richtung neuer Ganzheit. Für den gläubigen Moslem ist 
seine körperliche Beteiligung konkretester Ausdruck seiner Hingabe im 
Gebet. Darum vollzieht er dieses Gebet mit eindeutiger Gebärde und in 
Haltungen, die in ihrer sich ändernden Abfolge selber eine unverzicht- 
bare symbolische Gebetsaussage sind. Die Gebetsrichtung, die Vernei- 
gung, der Kniefall und die Prostration in genau festgelegter Reihenfolge 
sind ebenso wie die vorangehenden Waschungen unübersehbare Hin- 
weise auf den ganzheitlichen Charakter dieses Vorganges und auf die 
totale Beteiligung des Menschen. 

Man kann dies alles als heidnische Relikte arabischer Purifikationsriten 
abtun, ebenso wie man den Rosenkranz als Fremdeinfluß außerchristlicher 
Gebetsmechanismen abtun zu können meinte. Aber darin hat sich ein puri- 
stischer Protestantismus gründlich getäuscht. Mit dem Verfall der Gestalt 
und des Ganzheitscharakters, die eine lange Gebetstradition der Völker 
entwickelt haben, zerfällt auch das Gebet selber. Was übrigbleibt, ist die 
Selbstvergewisserung des modernen Menschen, der sich auch dort, wo er 
es noch mit dem Gebet zu tun zu haben meint, nur noch den eigenen Zu- 
spruch gewährt. Kennzeichnend für diesen Auflösungsprozeß ist •die ab- 
strakte, ethisch-rationale Gebetsnorm", wie Friedrich Heiler in seinem 
großen Werk über das Gebet feststellt. Aber auch sie ist nur eine Etappe im 
Auflösungsprozeß des Gebetes. Das Gebet, das Herz und die Seele der 
Frömmigkeit, sinkt zu einem bloßen Hilfsmittel im Dienste der Sittlichkeit 
und Vernunft herab; aus dem Zentrum der Religion wird es in die Peri- 
pherie verdrängt. Es wird zu einem Erziehungsmittel degradiert, dessen 
der mündig und reif gewordene Mensch nicht mehr bedarf, es ist nur mehr 
eine Krücke, die der sittlich Starke von sich schleudert. ,Derjenige, welcher 
schon Fortschritt im Guten gemacht hat, hört auf zu beten, denn Redlichkeit 



Das Gebet als religiöses Grundphänomen 377 

gehört zu seinen ersten Maximen'. Kants ehrliches Wort zeigt in aller 
Schärfe die zersetzende Tendenz der philosophischen Gebetskritik und Ge- 
betsnorm"12. 

Der asiatische Beter ist - um mit einem Ausdruck Teilhard de Chardins 
zu sprechen - ,der Mensch im Kosmos'. Auch dort, wo er als Christ das Ge- 
bet im Namen des dreieinigen Gottes spricht, wird das Sein nicht aus seiner 
Verklammerung mit dem personalen Bezug entlassen. Gott als Person ist 
und bleibt zugleich der Grund allen Seins. Der volle Gehalt der altkirch- 
lichen Logostheologie wird wieder zu einer Erfahrung des eigenen Gebets- 
lebens. Gott, der Vater Jesu Christi, kann und darf nicht enger verstanden 
werden als das alles personale Vorstellen übersteigende unpersönliche brah- 
man. So wird der nahe Gott identisch-thomistisch gesprochen-mit dem ens 
perfectissimum, ohne das kein Seiendes sein kann. Während eine abend- 
ländische sog. ,moderne' Theologie im Streit um Gottesbilder und Gottes- 
vorstellungen ihr Thema zu verlieren droht, weisen die Beter der asiati- 
schen Christen in universaler Weise auf den Herrn, der in sich das Ge- 
heimnis des Alls verkörpert. Das ta panta des Epheserbriefes und der kos- 
mische Christushymnus des Kolosserbriefes finden ihr Echo in dem noch 
jungen eigenständigen Gebetshymnus aus indischem Mund. Es ist der 
Lobpreis des Bengalen Brahmabandhav Upadhyaya (1861-1907) auf das 
Geheimnis der Trinität: 

•Ehre für Saccidananda, 
dem Seienden, dem Bekannten, der voller Wonne ist: 
Höchstes Ziel, 
verachtet von der Welt, ersehnt von Heiligen. 

Der Allmächtige, der Ehrwürdige, die Fülle, 
der Ungeteilte, 
höher als das Höchste, das Ferne, das Nahe, 
in sich selbst voller Bezug, nach außen ohne Bezug, 
der Heilige, der Bewußte, 
den menschlicher Verstand kaum zu erreichen vermag. 

Der Vater, der erste Beweger, der Ungeschaffene, 
der große Herr, 
Ursache aller Dinge, 
samenloser Same des Baumes des Seins, 
von dessen Blick alles, das ist, hervorgeht, 
der Beschützer der Welt. 

12 F. Heiler, a.a.O., S. 218. 



Aus dem Leben der Kirche 378 

Der ungeschaffene Sohn, das endlose Wort, 
die große ,Person', 
das Abbild des Vaters, wesenhafte Weisheit, 
der Retter. 

Der gesegnete Geist, wesenhafte Wonne, 
der aus der Einheit von sat und Logos hervorgeht, 
der heiligmacht, der Schnelle, der Offenbarer 
des offenbarten Sohnes, 
Geber des Lebens"13. 

13 R. H. S. Boyd, Theologie im Kontext indischen Denkens, in: H. Bürkle (Hg.), Indi- 
sche Beiträge zur Theologie der Gegenwart, Stuttgart, 1966, S. 84. 

AUS  DEM LEBEN  DER KIRCHE 

Ich will euch Zukunft und Hoffnung geben 

Zum 85. Deutschen Katholikentag in Freiburg vom 13. bis 17. September 1978 

I. Von Mainz (1948) bis Freiburg (1978) 

Dem Eindruck einer neuen Vitalität in der Kirche der Bundesrepublik konnten 
sich in Freiburg wenige entziehen. Diese Vitalität integriert mehrere Elemente. 
Ein Teil von ihnen läßt sich am besten im Rahmen einer für das Leben der Kirche 
in Deutschland seit der Mitte des letzten Jahrhunderts charakteristischen Grund- 
einstellung verstehen. 

Träger des Katholikentages sind die in dieser Zeit initiativ werdenden freien 
Kräfte des deutschen Katholizismus. Zu ihnen gehört in erster Linie das Zentral- 
komitee der deutschen Katholiken, das sich in der Nachkriegszeit eine neue Ver- 
fassung gegeben hat, die vor allem als eine Zusammenfassung des katholischen 
Laienapostolates erscheint. Das umfaßt zunächst einmal den aus dem letzten Jahr- 
hundert nach Deutschland einströmenden Verbandskatholizismus. Er ist, vor allem 
nachdem die Form getrennter Arbeitstagungen aus den fünfziger Jahren aufge- 




