
Franz-Josef Steinmclz 414 

muß herrschen, bis Gott ihm alle Feinde unter die Füße gelegt hat. 
Der letzte Feind, der vernichtet wird, ist der Tod. Sonst hätte er ihm 
nicht alles zu Füßen gelegt .... Wenn ihm dann alles unterworfen 
ist, wird auch er, der Sohn, sich dem unterwerfen, der ihm alles un- 
terworfen hat, damit Gott herrscht über alles in allem" (1 Kor 15, 
24-28). 

In gewissem Sinne gibt es nur ein Ereignis in dieser Welt, nämlich die 
Menschwerdung. Seine Apotheose ist der vollendete Christus, der die 
Menschheit in sich hineingenommen hat und, bekleidet mit dem Weltall 
wie mit einem Mantel, sich dem Vater hingibt. 

Von Maria können wir volle, vorbehaltlose Empfänglichkeit lernen, so 
daß diese allumfassende Menschwerdung in uns und durch uns weiterge- 
hen kann. Es ist gut, für uns und füreinander zu beten, daß der menschge- 
wordene Christus die Sinnhaftigkeit unseres eigenen Lebens und der 
gesamten Schöpfung verlebendige und vertiefe. Dieses Gebet wird un- 
schwer zu einem apostolischen; denn nichts Besseres können wir dem Näch- 
sten wünschen, als daß ihm tiefer bewußt wird, wer Christus ist, und er 
immer mehr begreift, daß er der ist, nach dem unser aller Sehnen geht, ob 
wir nun seinen Namen kennen oder nicht. 

Nichts Neues unter der Sonne? 

Gedanken zum Neujahrstag 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Der Neujahrstag löst, vielleicht eindringlicher noch als andere Feiertage, 
Gedanken der Hoffnung und Zuversicht in uns aus. Auf den ersten Blick 
stehen sie vermutlich im Vordergrund. Zwar läßt sich der Uhrzeiger der 
Zeit nicht zurückdrehen. Aber es ist nicht alles aus, sondern neue Chancen 
beginnen sich aufzutun. Mehr als an anderen Tagen macht die Zukunft von 
sich reden. Mag sie auch noch so sehr in Finsternis liegen, allein die Tat- 
sache, daß sie uns aufgegeben ist, läßt wenigstens Vorsätze fassen. War 
man mit sich und der Bilanz des vergangenen Jahres nicht recht zufrieden, 
dann kann man sich immerhin doch etwas Besseres vornehmen. Manche 
pflegen derlei Gedanken auf einem ausgedehnten Neujahrsspaziergang 



Nichts Neues unter der Sonne? 415 

mit guten Freunden zu besprechen. Andere mögen lieber in den eigenen 
vier Wänden mit sich selber still zu Rate gehen. Daß es sinnvoll sei, gute 
Vorsätze zu fassen, scheint jedenfalls nicht weiter fragwürdig. 

Dem Jahresbeginn steht eine nüchterne und realistische Betrachtungs- 
weise dennoch wohl an. Es ist ja nicht das erste Mal, daß wir ein neues 
Jahr beginnen. Wieviele Neujahrstage haben wir schon erlebt? Hat man 
nicht auch damals neue Hoffnungen gehegt und blieb nicht im Grunde alles 
so, wie es immer schon war? Auf jeden neuen Frühling folgte ein Sommer, 
ein Herbst, ein Winter wie eh und je, und danach begann dasselbe 
Spiel, als würden wir uns im Kreise drehen. Das bringt uns auf den Gedan- 
ken, ob das, was wir Zeit nennen, nicht überhaupt ein ewiges Einerlei von 
Wiederholungen sei. In der Tat erkennt man mühelos nicht bloß im Jah- 
resablauf, sondern schon in den einzelnen Monaten eine gewisse Kreis- 
förmigkeit in der sogenannten Abnahme und Zunahme des Mondes. Es 
gibt keinen Vollmond, der sich nicht bald schon wieder in einen Halbmond 
verwandelte, um schließlich als Neumond ganz zu verschwinden, aber auch 
dies nur, um bald darauf in alter Herrlichkeit als Vollmond aufzuleuchten. 
An die Kreisform des Tages muß man gar nicht mehr eigens erinnern, 
denn jeder kennt sie: die beständige Abwechslung von Mittagshelle hin 
zur Dunkelheit der Nacht. Weniger unberührt läßt uns schließlich das, was 
man den Kreislauf der Generationen nennen könnte: aus Kindern werden 
Erwachsene, die in der Blüte ihrer Jahre stehen, mit der Zeit jedoch alt 
werden und sterben, um gewissermaßen einer neuen Generation Platz zu 
machen. Beim Kreislauf des Jahres könnte man noch geneigt sein, von An- 
zeichen kosmischer Harmonie zu sprechen, ohne die Problematik zu spüren, 
die zugleich eben damit gegeben ist. Der Kreislauf der Generationen, die 
fortwährend kommen und gehen, läßt sich schwerlich als Symbol der Voll- 
kommenheit begreifen, sondern erscheint weit mehr als deutliches Anzei- 
chen von Ausweglosigkeit oder zumindest der Wiederkehr des schon ein- 
mal Gewesenen und Bekannten. 

Diese scheinbar unabweisbare Erfahrung hat schon das Buch Kohelet in 
die bekannten Worte gefaßt: 

Windhauch, Windhauch, pflegte Kohelet zu sagen, Windhauch, 
Windhauch, alles ist Windhauch. Welchen Gewinn hat der 
Mensch von allem Besitz, den er sich unter der Sonne erarbeitet? 
Eine Generation geht, die andere kommt. 
Die Erde steht auf unbegrenzte Zeit. 
Die Sonne geht auf, die Sonne geht unter. 
Sie hetzt zurück an den Ort, wo sie aufgeht. 
Er weht nach Süden, dreht nach Norden, 



Franz-Josef Steinmetz 416 

dreht, dreht, weht, der Wind. 
Weil er sich immerzu dreht, kehrt er zurück, der Wind. 
Alle Flüsse fließen ins Meer, 
das Meer wird nicht voll. 
Zu dem Ort, wo die Flüsse entspringen, 
kehren sie zurück, um wieder zu entspringen. 
Alle Worte sind überanstrengt, 
niemand kann sich ausdrücken, 
das Auge wird nicht satt, wenn es beobachtet, 
das Ohr wird vom Hören nicht voll. 
Was geschehen ist, wird wieder geschehen, 
was man getan hat, wird man wieder tun: 
Es gibt nichts Neues unter der Sonne. 
Zwar gibt es bisweilen etwas, wovon es heißt: 
Sieh dir das an, das ist etwas Neues - 
aber auch das gab es schon in den Zeiten, 
die vor uns gewesen sind . . . 
Ich beobachtete alle Taten, die unter der Sonne getan werden. 
Das Ergebnis: Alles ist Windhauch und Luftgespinst. 

Koh 1, 1-10. 14 

Es hilft gar nichts, diesem kritischen Prediger vorzuwerfen, er sei in 
altertümlichen physikalischen Vorstellungen verfangen und nur deshalb 
rede er so skeptisch. Vielmehr ist zu sagen, daß seinen Betrachtungen zwar 
der äußere Augenschein zugrundeliegt; daß aber auch unsere kopernikani- 
schen oder noch moderneren Natur Vorstellungen die schon von Kohelet aus- 
gesprochene philosophische Erfahrung keineswegs überwinden helfen: alle 
Bewegung in der Natur bringt keine Änderung in dem ständigen Kreis- 
lauf, ist also erfolglos. Wenn ich recht sehe, spielt auch Friedrich Nietzsche 
in seinem •Zarathustra" auf ähnliche Erfahrungen an, indem er schreibt: 
•Alles geht, alles kommt zurück: ewig rollt das Rad des Seins. Alles stirbt, 
alles blüht wieder auf, ewig läuft das Jahr des Seins, alles bricht, alles wird 
neu gefügt, ewig baut sich das gleiche Haus des Seins. Alles scheidet, alles 
grüßt sich wieder; ewig bleibt sich treu der Ring des Seins. In jedem Nu 
beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die Kugel Dort. Die Mitte ist 
überall. Krumm ist der Pfad der Ewigkeit." Oder darf man gegen allen 
Anschein annehmen, daß Nietzsche in diesem ewigen Kreislauf des Seins 
zwar ein positives Geheimnis ahnt, es aber nicht deutlich auszusprechen 
wagt, um seinen Geheimnis-Charakter zu erhalten? 

Zunächst jedoch bleibt der Eindruck der Einförmigkeit und Wiederho- 
lung: der Neujahrstag leitet nur einen weiteren Jahreszyklus ein, nicht 



Nichts Neues unter der Sonne? 417 

aber wirklich Neues. Weil alles sich im Kreise zu drehen scheint, gibt es 
auch keinen Zeitpunkt, der überall und von allen Völkern gemeinsam als 
Jahresbeginn gefeiert wird. 

Im jüdischen Kalender war in alter Zeit der Jahresanfang im Herbst. 
Dieser wurde wahrscheinlich unter den für Palästina geltenden Klimaver- 
hältnissen angesichts der Ackerbaukultur des Volkes als natürlicher Beginn 
des Jahres empfunden. Ob der Übergang von nomadischer zu bäuerlicher 
Zivilisation in dieser Frage überhaupt eine Rolle spielt, ist freilich umstrit- 
ten. Seit der späten Königszeit läßt man andererseits das bürgerliche Jahr 
in Angleichung an die babylonische Praxis im Frühjahr beginnen. Nach 
dem Exil kehrte man jedoch wieder auf den alten Ansatz zurück; auch das 
heutige Judentum feiert den Jahresbeginn im Herbst, am 1. Tischri. Die 
Jahresberechnungen der Griechen und Römer sind recht unterschiedlich 
und ungeklärt; unter Cäsar kam 46 vor Christus ein neuer Kalender (Julia- 
nischer genannt) auf, in welchem der 1. Januar als Jahresbeginn gilt. Die- 
ser Kalender blieb bis ins Mittelalter hinein gültig und wurde 1582 durch 
Gregor XIII. erneut verbessert. Der •gregorianische Kalender" fand im 
18. Jahrhundert auch in den protestantischen Ländern, 1923 bei den ortho- 
doxen Griechen und 1949 in China Anerkennung. Die chinesische Kultur 
selbst aber hat bekanntlich noch heute einen eigenen Neujahr-Tag. Wei- 
tere Beispiele für unterschiedliche Zeitrechnungen (z. B. im Islam oder 
während der französischen Revolution) ließen sich anfügen. Verschieden 
war in der Antike auch die Stunde des Tagesbeginns, die bisweilen um Mit- 
ternacht oder bei Sonnenaufgang, meist aber auf den Vorabend angesetzt 
wurde wie z. B. im Judentum und noch heute im liturgischen Kalender der 
Kirche. 

Alle diese Hinweise auf eine Art Beliebigkeit der Anfänge innerhalb 
der Zeitläufe unterstreichen noch einmal den Anschein der Kreisförmigkeit 
von Jahr und Tag, die man eigentlich jederzeit beginnen oder enden lassen 
kann. 

Nach diesen nüchternen Hinweisen auf den Kreislauf der Zeit, der nur 
vom Naturgeschehen her bestimmt ist, wird man einwenden, daß die Zeit 
für uns Christen doch ganz entscheidend von den Festgeheimnissen des 
Kirchenjahres geprägt sei und deshalb den eintönigen Charakter der fort- 
währenden Wiederkehr des Gleichen verloren habe. Man denkt etwa an 
die Höhepunkte des liturgischen Jahres, also an Weihnachten - Epiphanie 
- Gründonnerstag - Karfreitag - Karsamstag - Ostern - Christi Himmel- 
fahrt - Pfingsten. Man kann sich aber ebenso erinnern an bestimmte Hei- 
ligenfeste, von denen für manche befreiende Impulse ausgehen oder die 



Franz-]osef Steinmetz 418 

ihnen die Zuversicht vermitteln, daß sie nicht allein auf dem Lebensweg 
sind, sondern schon jetzt in der Gemeinschaft derer leben, die das Ziel 
längst erreicht haben. Außerdem sorgen ganze Abschnitte des Kirchenjah- 
res dafür, daß wir uns nicht ständig im Kreise drehen, z. B. die Advents- 
oder Fastenzeit, aber auch der Osterfestkreis mit ihren jeweils anders 
aufrüttelnden oder frohmachenden Botschaften. Schließlich erinnern sogar 
bestimmte Wochentage an die Heilsereignisse, die Gott in Jesus Christus 
ein für alle Mal gewirkt hat: der Sonntag läßt besonders an seine Aufer- 
stehung, der Freitag an seine Passion denken, der Donnerstag hebt beson- 
ders die Einsetzung des eucharistischen Mahles hervor und der Samstag 
rückt die Erwählung der Jungfrau Maria ins Bewußtsein, damit wir in ihr 
auch unsere eigene geschöpfliche Hoffnung deutlich vor Augen sehen. Man 
kann kaum leugnen, daß sich auf diese Weise auch unser allgemeines Zeit- 
gefühl geändert hat, zumindest nicht mehr so ausweglos scheint, wie es 
die bewußt erlebten Naturzyklen ohne die Lichtspur der christlichen Feste 
zu tun pflegen. 

Doch so sehr man auch die positiven Aspekte des Kirchenjahres ins Be- 
wußtsein hebt, das Problem des Zeitenkreislaufs steht weiterhin geheim- 
nisvoll vor uns; denn schließlich kommt alles wieder, nicht bloß der Januar, 
der Februar, der März, der Frühling, der Sommer, der Herbst und Karne- 
val, nein auch Ostern, Pfingsten, Weihnachten, alles kommt wieder. Es mag 
ein Kreislauf anderer Art sein, aber eine Art Kreislauf ist auch das Kir- 
chenjahr. 

Die christlichen Feste wiederholen sich jedes Jahr wie die Jahreszeiten, 
und ihre kalendermäßige Festlegung zeigt, wie der Jahresbeginn, eine 
erstaunliche Beweglichkeit, ja beinahe so etwas wie eine chronologische 
Beliebigkeit. Bekannt sind die Auseinandersetzungen bezüglich der Datie- 
rung des Osterfestes, die meist unter dem Begriff Osterfeststreit zusammen- 
gefaßt werden, obwohl sie jeweils verschiedenen Ursprungs waren. So er- 
wähnt z. B. Ambrosius (Ep. 23, 12), daß Ostern im Jahre 387 zu Rom am 
21. März, zu Alexandrien am 25. April und in den anderen Kirchen am 18. 
April gefeiert wurde. Bis auf den heutigen Tag gibt es keinen einheitlichen 
Ostertermin, der sowohl in den Kirchen des Westens als auch des Ostens 
anerkannt ist. Auch bezüglich anderer Feiertage (z. B. Marienfeste) gibt es 
in den verschiedenen Kirchen, ja sogar in den verschiedenen Ländern, Klö- 
stern und Orden stark voneinander abweichende Kalender. Das Datum 
des Weihnachtsfestes hat ebenfalls seine chronologischen Probleme. Der 
historische Geburtstag Jesu ist unbekannt. Zu Beginn des 3. Jahrhunderts 
wurde in Ägypten u. a. der 20. Mai genannt. Die Schrift •De Pascha com- 
putes" aus dem Jahr 243 errechnet den 28. März als Geburtstag Christi. 
Unbekannt ist auch, wie lange schon vor 336 der 25. Dezember als Geburts- 



Nichts Neues unter der Sonne? 419 

tag Jesu begangen wurde, und umstritten bleibt weiterhin, ob diese Feier 
bereits um 300 bzw. 275 als christliche Reaktion auf die von Kaiser Aure- 
lian verfügte Erhebung des •Natalis Solis Invicti" (Geburtstag der unbe- 
siegten Sonne) als Reichsfeiertag verstanden werden darf. In Palästina 
kannte man ursprünglich vor 430 nur die Feier der Epiphanie, wie die 
Pilgerin Aetheria und Hieronymus bezeugen, und die Armenier behielten 
stets den Epiphanie-Tag als Geburtsfest Jesu bei. 

Es ist also deutlich, daß auch die christlichen Feste nicht bloß jedes Jahr 
aufs Neue angeboten und zugänglich sind, sondern daß sie an recht ver- 
schiedenen Terminen aufgegriffen werden können. Mehr noch: sie können 
wie ein kreisendes Karussell vorüberziehen, in dem wir zwar günstigenfalls 
selber sitzen, das uns aber so wenig vorwärts und vom Fleck zu bringen 
scheint, wie der ständige Kreislauf der Jahreszeiten. Das heißt: Der Ka- 
lender gibt zwar genau an, wo die Grenze zwischen dem alten und dem 
neuen Jahr liegt, aber ob ein Jahr wirklich neu wird, das liegt nicht an der 
Uhr und auch nicht am Festkalender, es liegt ganz entscheidend oder zu- 
mindest weitgehend an uns, ob wir es neu werden lassen. Wir selber müs- 
sen neu anfangen zu denken, zu sprechen und zu leben, obwohl es kaum 
möglich scheint, das Alte hinter sich zu lassen oder wenigstens neu zu sehen; 
denn das bedeutet ja nicht bloß seine Familie und die Kollegen neu zu 
sehen oder seinen Beruf, sondern das Ganze der Zeit, in der wir leben. 
Dürfen wir wirklich hoffen, daß sehr vieles oder wenigstens etwas anderes 
kommt als wir dachten? Das, was uns aufgegeben ist, ist nicht schwer zu 
umschreiben: der neue Anfang mit diesem oder jenem Menschen müßte 
versucht; das Neue im Alltäglichen müßte gesehen oder entdeckt werden, 
mehr noch, es müßte gedacht, getan und gelebt werden; das noch Unschein- 
bare, was sich noch nicht bewährt hat, was noch nicht etabliert, sondern un- 
gewohnt ist, müßte von uns wirklich aufgenommen und gewollt werden. 
Mit einem Wort: ein neues Leben müßte geglaubt und gehofft werden. 
Aber wie soll das geschehen, solange der Eindruck auf uns lastet, daß es 
eigentlich nichts Neues unter der Sonne gibt, sondern sich alles im Kreise 
dreht? 

•H- 

Ich möchte zu zeigen versuchen, daß der Kreis, der als Symbol der Ausweg- 
losigkeit soviel Entsetzen und Resignation auslöste, auch ganz anders ge- 
sehen werden kann; nämlich als das einfachste und zugleich eindrucksvolle 
Sinnbild des In-sich-Geschlossenen, des Grenzenlosen und Ewigen; denn 
bei seiner zu sich selbst zurückkehrenden Linie sind alle Punkte gleich weit 
vom Zentrum entfernt; es gibt kein eigentliches Vor- und Hintereinander. 
Wahrscheinlich denken viele dabei unwillkürlich an das negative Bild von 



Franz-Josef Steinmetz 420 

der Schlange, die sich in den eigenen Schwanz beißt; sie sollten aber nicht 
vergessen, daß eben dies in der Ikonographie auch Ausdruck positiver Run- 
dung meint. Der Kreis ist weiterhin nicht bloß Symbol für die Ewigkeit 
und Vollkommenheit des Schöpfers, sondern zugleich für die Erschaffung 
der Welt. Man denkt dabei daran, daß die Geschöpfe aus der Unendlich- 
keit Gottes entbunden wurden, so wie sich aus dem Kreis alle anderen 
geometrischen Figuren konstruieren lassen. Als Schöpfung Gottes ist die 
Erde in sich gut, nach alter Sprache ist sie rund; so entstand das Bild und 
der Begriff vom Erdkreis (Ps 33, 8). Die Bedeutung oder der Wert eines 
Kreislaufs hängt von der Mitte ab, auf die er bezogen ist. So werden hei- 
lige Gegenstände oder Orte umkreist, um ihrer Heilkraft teilhaftig zu wer- 
den. •Darum wasche ich meine Hände in Unschuld und umkreise deinen 
Altar, o Herr" (Ps 26, 6). Bonaventura spricht kurz und prägnant von Gott 
als •Kreis, dessen Mittelpunkt überall und dessen Peripherie nirgends ist" 
- ein Gedanke, der bei mehreren Mystikern wiederkehrt. Der Christus 
Pantokrator zu Daphne zeigt, ähnlich wie in anderen byzantinischen Kup- 
pelmosaiken, den Himmelskreis, in dem der Herr wohnt und zugleich aus 
ihm herauswirkt. 

Ähnlich wird das dem Kreis verwandte Bild des Rades verwendet. Auch 
dies kann ein Bild der Unruhe, der Unbeständigkeit (Glücksrad!), der 
Nichtigkeit sein. Daher heißt es bei Sir 33, 5: •Des Toren Herz ist wie ein 
Wagenrad und wie ein rollend Rad ist all sein Denken." Aber an anderen 
Stellen, wie z. B. in den Psalmen, ist das Rad vielmehr ein Bild für Gottes 
erhabene und ehrfurchtgebietende Majestät: •Dein Donner rollte wie wir- 
belnde Räder, Blitze erhellten das Erdrund, es zitterte und es bebte der 
Boden." In der bekannten Vision des Propheten Ezechiel vom Himmels- 
wagen ist zu lesen: •Alle vier Räder hatten die gleiche Gestalt. Sie waren 
so gemacht, daß es aussah, als laufe ein Rad mitten im andern. Sie konnten 
nach allen vier Seiten laufen und änderten beim Laufen ihre Richtung 
nicht. Ihre Felgen waren so hoch, daß ich erschrak" (1, 16 ff). Auch in der 
mittelalterlichen Mystik, besonders bei Hildegard von Bingen, ist das Rad 
ein gebräuchliches Bild für die Gottheit. Die zentrale Fensterrose der alten 
Kathedralen wird rota (Rad) genannt; ihre Nabe, um die sich alle Ge- 
schichte dreht, ist wiederum Christus selbst. 

Wenn Dante Alighieri seine •Göttliche Komödie" mit zahlreichen An- 
spielungen auf die Kreisform der Gottheit und des Paradieses, d. h. der er- 
lösten Schöpfung, beschließt, dann greift er im Grunde nur auf Vorstellun- 
gen zurück, die vor ihm und nach ihm viele andere Dichter und Theologen 
ohne ängstliche Scheu verwendeten. Allerdings gibt er deutlich zu verste- 
hen, daß die Beziehung des menschlichen Abbildes zu seinem göttlichen 
Ursprung so geheimnisvoll und unlösbar ist wie die Quadratur des Zirkels: 



Nichts Neues unter der Sonne? 421 

Gleichwie der Geometer sich entzündet, 
sucht er den Kreis zu messen, und den Satz, 
den er bedarf, wie er auch denkt, nicht findet, 
so ging es mir bei diesem neuen Schatz: 
Ich wollte sehn, wie überein zu bringen 
das Bildnis mit dem Kreis, und wo sein Platz. 

Aber trotz des unauflösbaren Geheimnisses hält Dante seine Grund-Vision 
vom Kreislauf der Liebe bis zur letzten Strophe durch: 

Die Kraft der hohen Phantasie hier spleißt! 
Doch folgte schon mein Wunsch und Wille gerne, 
so wie ein Rad, das ebenmäßig kreist, 
der Liebe, die bewegt die Sonn und Sterne! 

Paradies, XXXIII. Gesang 

Selbst ein so nüchterner und sachbezogener Denker wie Thomas von Aquin 
scheint in seinen Ausführungen über den letzten Sinn der Erschaffung des 
Menschen und der Fleischwerdung Gottes auf das Kreis-Symbol nicht ver- 
zichten zu können, zumindest geht er ihm keineswegs ängstlich aus dem 
Wege. In einem Artikel, der über das Thema handelt, daß zur Vollkom- 
menheit des Universums geistbegabte Geschöpfe notwendig seien, erklärt 
er: •Eine Wirkung ist dann am vollkommensten, wenn sie zu ihrem Ur- 
sprung zurückkehrt. Daher ist auch der Kreis unter allen Figuren und die 
Kreis-Bewegung unter allen Bewegungen am meisten vollkommen, weil 
man in ihnen zum Ursprung zurückkehrt. Damit also die Schöpfung ihre 
letzte Vollkommenheit erreicht, müssen die Geschöpfe zu ihrem Ursprung 
gehen. Das tun sie als einzelne und in ihrer Gesamtheit, indem sie ihrem 
Sein und Wesen nach ihrem Ursprung ähnlich werden . . . Weil aber Got- 
tes Geist der Ursprung der Geschöpfe ist, wie gezeigt wurde, war es zur 
Vollkommenheit der Geschöpfe notwendig, daß auch geistbegabte Ge- 
schöpfe existierten" (Summa contra gentes, II, c. 46). 

Ähnlich heißt es im Zusammenhang der Angemessenheit der Fleisch- 
werdung Gottes: •Weil der Mensch die Spitze (terminus) aller Geschöpfe 
ist - alle anderen Geschöpfe in der Generations-Folge quasi vorausset- 
zend - wird er dem Ursprung der Dinge sinnvoll (convenienter) geeinigt, 
damit ihre Perfektion wie in einem Kreislauf (circulatione) abgeschlossen 
wird" (Summa contra gentes, IV, c. 55). Weitere Beispiele dieser Art kön- 
nen nur noch bestätigen, daß auch der Aquinate mit dem Kreis-Symbol 
vertraut ist. 

Es scheint angebracht, das Kreis- und Rad-Symbol durch einen ver- 
wandten Begriff zu erweitern, der uns Heutige vermutlich noch etwas 



Franz-Josef Steinmetz 422 

existentieller anspricht, obwohl er durchaus zu den alten Symbolen der 
religiösen Mystik gehört. Ich meine den Reigen-Tanz. Von Johannes Chry- 
sostomus soll das Wort stammen: •Wo man tanzt, ist der Teufel"; man 
kann natürlich nicht vergessen, daß es den Tanz um das Goldene Kalb gibt 
oder Salomes Reigen vor Herodes, von heidnischen Orgien ganz zu schwei- 
gen. Aber nicht nur in Phönikien war Baal Markod der •Herr des Tanzes" 
und in Indien Shiva der •König der Tänzer", der in seinen Bewegungen 
den Rhythmus des Weltalls symbolisiert, auch der Kirchenlehrer Hippolyth 
bezeichnete den Logos als •heiligen Vortänzer im Reigen". Der griechische 
Schriftsteller Lukian versteht den Reigen der Himmelskörper als Vorbild 
für den Tanz auf Erden. Es ist m. E. mehr als eine philologische Kuriosi- 
tät, daß das gewöhnliche hebräische Wort für Fest (= hag) ursprünglich 
•Umgang", •Reigen" bedeutete. 

Man braucht sich daher keineswegs zu wundern, wenn zeitgenössische 
Autoren ihre religiöse Grund-Stimmung mit dem Bild des Tanzes zu um- 
schreiben versuchen. Eindrucksvolles Beispiel dafür ist •Der Ball des Ge- 
horsams" von Madeleine Delbrel, in dem sie ihr christliches Selbstverständ- 
nis in lyrische Form gegossen hat. Ich zitiere daraus einen Abschnitt, der 
schon fast so etwas wie eine Antwort auf unsere Fragestellung enthält (aus: 
Wir Nachbarn der Kommunisten. Einsiedeln 1975, Seite 67-69): 

•Man darf nicht um jeden Preis vorankommen wollen, 
Sondern soll zufrieden sein, sich zu drehen, seitwärts zu steppen, 
Anzuhalten, wenn nötig, und zu gleiten, anstatt zu schreiten. 
Und all das wären nur idiotische Schritte, 
Machte nicht die Musik daraus eine Harmonie." 

Nach M. Delbrel sollen wir also unser Dasein nicht wie ein Schachspiel 
oder ein Zahlenproblem leben, bei dem man sich den Kopf zerbricht, son- 
dern vielmehr wie ein endloses Fest, bei dem man immer wieder neu dem 
Herrn begegnet. Unser Leben wäre eigentlich ein Tanz in den Armen sei- 
ner Gnade. Von allen Seiten würde uns die Musik seiner Liebe umfassen. 

Dem gleichen Thema hat Silja Walter, eine in der Schweiz lebende 
Benediktinerin, einen ganzen Gedicht-Band gewidmet, dem sie den Titel 
•Tanz des Gehorsams" gab (Zürich 1970). Es sind im Grunde Meditatio- 
nen über Schrifttexte des Propheten Hosea, die aber transparent gemacht 
werden für uns Heutige; denn auch wir dürfen heimkehren zu Gott, dem 
wir oft wie eine liederliche Frau davongelaufen sind. Wir alle heißen 
Gomer. Aber die Rückkehr in den Tanz des Gehorsams ist schwierig. 
Gerade die Nonne kommt sich vor wie eine Seiltänzerin, das Band ist 
schmal. •Wer ahnt je, wie bange ihr ist." Doch wie David tanzt sie den 
Gottestanz vor der Lade •hinein ins Leben der Engel"; denn sie sieht das 



Nichts Neues unter der Sonne? 423 

Schwungrad, das sich dreht und dreht und alles in sich reißt, sogar die, die 
beim Meditieren einschläft, •dreht sie mit". •Der Tanz der Welt" wird 
nicht vergeblich sein: 

•Da tanzen sämtliche Völker 
samt ihren Meeren 
Armeen und Raketen 
und all ihren süßen weißen 
und schwarzen Babies 
und Karavellen 
und allen Städten der Welt. 
Am Kanal die Lilien 
das Mohnfeld 
der Tulpenbaum 
und alle Welt sonst noch 
auf Erden dreht sich 
getragen geschoben 
gerissen 
auch wenn sie nicht will 
mit Gomer in Gottes Kommen hinein." 

•H- 

Diese zuversichtliche Lyrik, die ich für berechtigt halte, erlaubt keinen 
frivolen Optimismus; denn es genügt selbstverständlich nicht, daß wir uns 
im Kreise drehen, sondern es kommt entscheidend auf die Mitte an, um 
die der •Tanz" sich bewegt. Solange der unendliche Gott nicht selber diese 
Mitte bildet, bleibt alles Leerlauf oder wird zum Tanz um •Goldene Käl- 
ber", d. h. um Götzen. Die periodisch wiederkehrenden Natur-Zyklen mit 
ihren verheißungsvollen Neuanfängen sind nicht mehr als leere Verspre- 
chen, solange sie nicht wirklich mit dem Kreislauf des Lebens verbunden 
werden, der in Jesus Christus ein für allemal eingeleitet worden ist. Der 
faszinierende Tanz des Universums, den die alten und neuen Mystiker zu 
•sehen" scheinen, ist vielmehr die alles in eine letzte Harmonie bewegende 
und umgestaltende Kraft der Liebe Gottes, auf die sie hörend hoffen. Die 
bloßen Natur-Zyklen, losgelöst und isoliert betrachtet, sind - trotz ihres 
Farbenspiels und der vagen Hoffnung, die sie vielleicht auslösen - letzten 
Endes vergebliche Versuche, das Leben zu erneuern, nichts weiter als ein 
immerwährendes Wechselspiel von Licht und Dunkel, Wärme und Kälte, 
Tod und Leben. Die Gegensätze werden keineswegs in eine höhere Einheit 
aufgehoben, sondern bleiben dualistisch erstarrt; die Kreisbewegung, die 
sie vollziehen, ist ausweglos endlich. 



Franz-Josef Steinmetz 424 

Der Kreislauf der Liebe hingegen, an den uns Christus •angeschlossen" 
hat, hebt die Gegensätze des irdischen Lebens gewissermaßen auf in die 
unendliche Einheit Gottes, der Tote lebendig machen kann, ja dessen Tod 
selber Leben bewirkt. Auch diese Bewegung ist kreisförmig, aber sie bildet 
keinen endlichen Kreis, der ausschließt oder sich selber reproduziert, son- 
dern einen unendlichen, der aufnimmt, vereinigt und versöhnt, so daß Got- 
tes Feinde seine Söhne werden, zu denen er spricht: •Alles, was ich habe, 
gehört auch euch" (vgl. Lk 15, 31). 

Im Lichte dieser frohen Botschaft, die glaubwürdig ist, aber weder 
bewiesen noch eingesehen werden kann, darf man dann gewiß auch die 
Naturzyklen mit andern Augen betrachten. Sie können den, der schon 
gläubig ist, daran erinnern, daß Gottes Liebe niemals aufhört, daß sie 
stets aufs Neue angeboten wird. Jeder Frühling kann so - nicht aus sich 
selbst, sondern im Lichte des Evangeliums - als Hinweis auf das Geheim- 
nis der Auferstehung verstanden werden, und jeder Neujahrstag kann an 
das Neue Leben erinnern, das Gott uns schenken will und das wirklich neu 
genannt werden darf, obwohl es uns schon von Ewigkeit her zugesagt ist. 

Weil aber dieses neue Leben im Grunde der unendliche Gott ist, der sich 
uns selber mitteilen will, geht es dabei zu keinem Zeitpunkt - auch nicht 
nach jahrelangem christlichen Leben - einfach nur um den Rest eines Auf- 
stiegs, der noch bewältigt werde müßte, sondern um eine wirklich neue 
Begegnung. Einmal deshalb, weil der Mensch nicht bloß wie ein Wande- 
rer Gott entgegengeht und sich zwar schneller oder langsamer, aber 
doch unaufhaltsam dem Gipfel der Vollkommenheit nähert, sondern zu- 
gleich ein Sünder ist, der ständig neu zu Gott bekehrt werden muß; denn 
Jesu Wort, daß er nicht gekommen sei, Gerechte zu rufen, sondern Sünder 
(vgl. Mk 2, 17), hat grundsätzliche Bedeutung. Zum andern ist jede Begeg- 
nung mit Gott deshalb neu zu nennen, weil der Herr so unendlich reich 
ist, daß immer wieder neue Möglichkeiten der Liebe vom Menschen her 
gehört und aufgegriffen werden können. Der scheinbare Monolog ist in 
Wahrheit ein echter Dialog zwischen Partnern, von denen der eine zwar 
schon alles gesagt hat, der andere aber niemals aufhören kann, sich das 
Gesagte wirklich anzueignen, weil es das Wort der unendlichen Liebe 
selber ist. Daher stehen wir immer wieder vor einem weiten Feld von 
Möglichkeiten des Gottes, der frei und unerwartet in unser Leben einbre- 
chen kann und uns dort begegnet, wo wir ihn nicht vermuten. Nichts ist ein 
für allemal programmiert, sondern vielmehr angeboten, damit wir es auf- 
nehmen und verwirklichen. 

Trotzdem behält die Rede Kohelets vom ewigen Kreislauf des Lebens 
ihren tiefen Sinn: •Es gibt nichts Neues unter der Sonne" (1,9). Aber nun 
vermögen wir auch diese Rede mit neuen Ohren zu hören und berühren 



Nichts Neues unter der Sonne? 425 

schließlich die Sinnspitze, die sie von Anfang an hatte: Sie will nicht mehr 
als uns loslösen von der Verbissenheit unserer Arbeit und aller innerwelt- 
lichen Eschatologie. Tiefer gesehen aber kann sie uns sogar befreien von 
allem Ärger der Tage und aller Schlaflosigkeit der Nächte, um wieder 
Raum zu gewinnen im jeweiligen Jetzt für das Geschenk des Lebens, das 
einzig von Gott her Bestand hat. •Denn wer hat zu essen und wer leidet 
Schmerzen außer von ihm her?" (2, 25). 

Eben das dürfte auch die Botschaft jenes alten Mosaiks aus dem 6. Jahr- 
hundert n. Chr. sein, das man in Beth-Alpha in Israel bewundern kann. Es 
zeigt in der Mitte Helios im Sonnenwagen, umgeben von den Tierkreis- 
zeichen der 12 Monate und den vier Jahreszeiten, darunter das Opfer 
Abrahams und darüber den Thoraschrein. Naturzyklus und heilsgeschicht- 
liches Wirken sind deutlich unterschieden und lassen sich dennoch mitein- 
ander verbinden, wenn nur Gottes Liebe und Treue als das Geheimnis 
geschaut wird, das alle und alles bewegt. 

Daß die angeschnittenen Probleme damit nicht gelöst sind, versteht sich 
von selbst. Was wir zu sagen versuchten, war m. E. berechtigt. Aber die 
sich daraus ergebenden Fragestellungen und eventuell zu folgernden Kon- 
sequenzen werden weiterhin umstritten bleiben. Wie sehr die Perspekti- 
ven und •Sprachspiele" sich unterscheiden dürfen, zeigt das Neue Testa- 
ment selbst, indem es recht verschiedene Schriften anbietet, damit Christus 
in seinem jeweiligen Heute gefunden werde. Eine allseits befriedigende 
Verständigung zwischen den mehr heilsgeschichtlich darstellenden Ent- 
würfen einerseits und den existentiell-eschatologischen auf der anderen 
Seite ist meines Wissens bisher noch keinem gelungen. Außerdem kann 
man gerade bei der Frage, die unserer Betrachtung zugrundelag, von recht 
unterschiedlichen Perspektiven ausgehen, etwa von einem übermäßigen 
Interesse an der Vorzeitlichkeit Gottes (wie z. B. die Reformatoren: Lehre 
von der Gnadenwahl), oder von der Überzeitlichkeit Gottes (wie z. B. die 
Theologie des 18. und 19. Jahrhunderts: Ewigkeit im Augenblick), oder 
von der Nachzeitlichkeit Gottes (wie das beginnende 20. Jahrhundert: 
Wiederentdeckung der Eschatologie). Es scheint kaum möglich, alle diese 
zwar berechtigten, aber einseitigen Perspektiven in einem einzigen Bezugs- 
system zusammenzufassen. 

Ich habe in dieser kleinen Betrachtung lediglich eine relative Berechti- 
gung des Kreis-Symbols für den heilsgeschichtlichen Bereich angedeutet, 
allerdings unter Bedingungen, welche die vordergründige Bedeutung die- 
ses Bildes sowohl auf-heben als auch sprengen. Der  •Kreislauf"  der 



Herbert Sdiade 426 

Heilsgeschichte beginnt und endet in Gott selbst und transzendiert deshalb 
jede überschaubare Rundung. Es ist einzig der jeweils größere Gott, der 
trotz aller Katastrophen und Zusammenbrüche Wachstum, Erfüllung und 
Telos ermöglicht, oder wie es P. Teilhard de Chardin einmal formuliert 
hat: •Wenn am Ende die bewußten Zentren der Welt tatsächlich nur mehr 
,eins mit Gott' sind, so kommt es zu diesem Zustand nicht durch Identifi- 
zierung (indem Gott zu allem wird), sondern durch die differenzierende 
und einigende Wirkung der Liebe (Gott ganz in allen) - und das ist durch- 
aus orthodox und christlich" (Der Mensch im Kosmos, München 1959, 307). 

Verwendete Literatur 

W. Löser, Der Glaube und die Zeit, in: TW 135, Stuttgart o. J. 
M. Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder und Symbole, München 1973: außerdem ein- 
schlägige Artikel aus dem LThK. 
W. Willms, roter faden glück (Lichtblicke, Meditationen, erzählte Bilder). Kevelaer 1974. 
K. Rahner, Über das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, in: Sclirißen 
zur Theologie III, 11-34. 
J. Sudbrack, Christliches Leben: Ständiger Aufstieg oder stets neue Begegnung? in: Geist 
und Leben 42 (1969), 263-279. 
F. Wulf, Vom anfangenden Menschen, in: Geist und Leben 21 (1948), 6-16. 

Gesichter als Gesichte 

Eine Betrachtung über die Individualbildnisse und die Bibelporträts 
von Emil Wächter 

Herbert Schade SJ, München 

Es gibt wohl kaum einen von uns, den nicht der Anblick eines Menschen 
betroffen gemacht hat. Ein Blick der Augen, der Umriß eines Profils oder 
ein •Grübchen auf der Wange" - wie der Maler Oskar Kokoschka sich 
ausdrückte - können uns nachhaltig beeindrucken. Von derartigen Erfah- 
rungen im Umgang mit Gesichtern berichtet auch die Bibel. Schon in der 
Genesis heißt es von dem Brudermörder Kain: •Sein Antlitz fiel ein" (Gen 
4, 5-6). Und etwas später lesen wir: •Und der Herr machte Kain ein Zei- 
chen auf die Stirn, auf daß ihn keiner, der ihn träfe, erschlagen sollte" 




