Franz-Josef Steinmel: 414

muf} herrschen, bis Gott ihm alle Feinde unter die Fiifle gelegt hat.
Der letzte Feind, der vernichtet wird, ist der Tod. Sonst hitte er ihm
nicht alles zu Fiilen gelegt . . . . Wenn ihm dann alles unterworfen
ist, wird auch er, der Sohn, sich dem unterwerfen, der ihm alles un-
terworfen hat, damit Gott herrscht tiber alles in allem® (1 Kor 15,
24-28).

In gewissem Sinne gibt es nur ein Ereignis in dieser Welt, ndmlich die
Menschwerdung. Seine Apotheose ist der vollendete Christus, der die
Menschheit in sich hineingenommen hat und, bekleidet mit dem Weltall
wie mit einem Mantel, sich dem Vater hingibt.

Von Maria kénnen wir volle, vorbehaltlose Empfanglichkeit lernen, so
daf} diese allumfassende Menschwerdung in uns und durch uns weiterge-
hen kann. Es ist gut, fiir uns und fiireinander zu beten, dafl der menschge-
wordene Christus die Sinnhaftigkeit unseres eigenen Lebens und der
gesamten Schopfung verlebendige und vertiefe. Dieses Gebet wird un-
schwer zu einem apostolischen; denn nichts Besseres konnen wir dem Nach-
sten wiinschen, als dafl ihm tiefer bewullt wird, wer Christus ist, und er
immer mehr begreift, daB er der ist, nach dem unser aller Sehnen geht, ob
wir nun seinen Namen kennen oder nicht.

Nichts Neues unter der Sonne:

Gedanken zum Neujahrstag

Franz- Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main

Der Neujahrstag 16st, vielleicht eindringlicher noch als andere Feiertage,
Gedanken der Hoffnung und Zuversicht in uns aus. Auf den ersten Blick
stehen sie vermutlich im Vordergrund. Zwar 1afit sich der Uhrzeiger der
Zeit nicht zuriickdrehen. Aber es ist nicht alles aus, sondern neue Chancen
beginnen sich aufzutun. Mehr als an anderen Tagen macht die Zukunft von
sich reden. Mag sie auch noch so sehr in Finsternis liegen, allein die Tat-
sache, dafl sie uns aufgegeben ist, lift wenigstens Vorsitze fassen. War
man mit sich und der Bilanz des vergangenen Jahres nicht recht zufrieden,
dann kann man sich immerhin doch etwas Besseres vornehmen. Manche
pflegen derlei Gedanken auf einem ausgedehnten Neujahrsspaziergang



Nichts Neues unter der Sonne? 415

mit guten Freunden zu besprechen. Andere mégen lieber in den eigenen
vier Wanden mit sich selber still zu Rate gehen. Daf} es sinnvoll sei, gute
Vorsitze zu fassen, scheint jedenfalls nicht weiter fragwiirdig.

Dem Jahresbeginn steht eine niichterne und realistische Betrachtungs-
weise dennoch wohl an. Es ist ja nicht das erste Mal, dafl wir ein neues
Jahr beginnen. Wieviele Neujahrstage haben wir schon erlebt? Hat man
nicht auch damals neue Hoffnungen gehegt und blieb nicht im Grunde alles
s0, wie es immer schon war? Auf jeden neuen Friithling folgte ein Sommer,
ein Herbst, ein Winter wie eh und je, und danach begann dasselbe
Spiel, als wiirden wir uns im Kreise drehen. Das bringt uns auf den Gedan-
ken, ob das, was wir Zeit nennen, nicht iiberhaupt ein ewiges Einerlei von
Wiederholungen sei. In der Tat erkennt man mihelos nicht blof im Jah-
resablauf, sondern schon in den einzelnen Monaten eine gewisse Kreis-
formigkeit in der sogenannten Abnahme und Zunahme des Mondes. Es
gibt keinen Vollmond, der sich nicht bald schon wieder in einen Halbmond
verwandelte, um schlieflich als Neumond ganz zu verschwinden, aber auch
dies nur, um bald darauf in alter Herrlichkeit als Vollmond aufzuleuchten.
An die Kreisform des Tages mufl man gar nicht mehr eigens erinnern,
denn jeder kennt sie: die bestindige Abwechslung von Mittagshelle hin
zur Dunkelheit der Nacht. Weniger unberiihrt 1afit uns schliefllich das, was
man den Kreislauf der Generationen nennen kénnte: aus Kindern werden
Erwachsene, die in der Bliite ihrer Jahre stehen, mit der Zeit jedoch alt
werden und sterben, um gewissermaflen einer neuen Generation Platz zu
machen. Beim Kreislauf des Jahres kénnte man noch geneigt sein, von An-
zeichen kosmischer Harmonie zu sprechen, ohne die Problematik zu spiiren,
die zugleich eben damit gegeben ist. Der Kreislauf der Generationen, die
fortwdhrend kommen und gehen, 148t sich schwerlich als Symbol der Voll-
kommenheit begreifen, sondern erscheint weit mehr als deutliches Anzei-
chen von Ausweglosigkeit oder zumindest der Wiederkehr des schon ein-
mal Gewesenen und Bekannten.

Diese scheinbar unabweisbare Erfahrung hat schon das Buch Kohelet in
die bekannten Worte gefafit:

Windhauch, Windhauch, pflegte Kohelet zu sagen, Windhauch,
Windhaudh, alles ist Windhauch. Welchen Gewinn hat der
Mensch von allem Besitz, den er sich unter der Sonne erarbeitet?
Eine Generation geht, die andere kommt.

Die Erde steht auf unbegrenzte Zeit.

Die Sonne geht auf, die Sonne geht unter.

Sie hetzt zuriick an den Ort, wo sie aufgeht.

Er weht nach Stiden, dreht nach Norden,



Franz-Josef Steinmetz 416

dreht, dreht, weht, der Wind.
Weil er sich immerzu dreht, kehrt er zurii, der Wind.
Alle Flisse flieflen ins Meer,
das Meer wird nicht voll.
Zu dem Ort, wo die Fliisse entspringen,
kehren sie zurlick, um wieder zu entspringen.
Alle Worte sind iiberanstrengt,
niemand kann sich ausdriicken,
das Auge wird nicht satt, wenn es beobachtet,
das Ohr wird vom Héren nicht voll.
Was geschehen ist, wird wieder geschehen,
was man getan hat, wird man wieder tun:
Es gibt nichts Neues unter der Sonne.
Zwar gibt es bisweilen etwas, wovon es heifit:
Sieh dir das an, das ist etwas Neues —
aber auch das gab es schon in den Zeiten,
die vor uns gewesen sind . . .
Ich beobachtete alle Taten, die unter der Sonne getan werden.
Das Ergebnis: Alles ist Windhauch und Luftgespinst.
Koh 1, 1-10. 14

Es hilft gar nichts, diesem kritischen Prediger vorzuwerfen, er sei in
altertiimlichen physikalischen Vorstellungen verfangen und nur deshalb
rede er so skeptisch. Vielmehr ist zu sagen, dafl seinen Betrachtungen zwar
der duflere Augenschein zugrundeliegt; dafl aber auch unsere kopernikani-
schen oder noch moderneren Naturvorstellungen die schon von Kohelet aus-
gesprochene philosophische Erfahrung keineswegs {iberwinden helfen: alle
Bewegung in der Natur bringt keine Anderung in dem stindigen Kreis-
lauf, ist also erfolglos. Wenn ich recht sehe, spielt auch Friedrich Nietzsche
in seinem ,,Zarathustra® auf ahnliche Erfahrungen an, indem er schreibt:
»Alles geht, alles kommt zuriick: ewig rollt das Rad des Seins. Alles stirbt,
alles blitht wieder auf, ewig lduft das Jahr des Seins, alles bricht, alles wird
neu gefiigt, ewig baut sich das gleiche Haus des Seins. Alles scheidet, alles
griiit sich wieder; ewig bleibt sich treu der Ring des Seins. In jedem Nu
beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die Kugel Dort. Die Mitte ist
iiberall. Krumm ist der Pfad der Ewigkeit.“ Oder darf man gegen allen
Anschein annehmen, dafl Nietzsche in diesem ewigen Kreislauf des Seins
zwar ein positives Geheimnis ahnt, es aber nicht deutlich auszusprechen
wagt, um seinen Geheimnis-Charakter zu erhalten?

Zunachst jedoch bleibt der Eindruck der Einfoérmigkeit und Wiederho-
lung: der Neujahrstag leitet nur einen weiteren Jahreszyklus ein, nicht



Nichts Neues unter der Sonne? 417

aber wirklich Neues. Weil alles sich im Kreise zu drehen scheint, gibt es
auch keinen Zeitpunkt, der tiberall und von allen Vélkern gemeinsam als
Jahresbeginn gefeiert wird.

Im jludischen Kalender war in alter Zeit der Jahresanfang im Herbst.
Dieser wurde wahrscheinlich unter den fiir Paldstina geltenden Klimaver-
héltnissen angesichts der Ackerbaukultur des Volkes als natiirlicher Beginn
des Jahres empfunden. Ob der Ubergang von nomadischer zu bauerlicher
Zivilisation in dieser Frage iberhaupt eine Rolle spielt, ist freilich umstrit-
ten. Seit der spaten Kénigszeit 148t man andererseits das biirgerliche Jahr
in Angleichung an die babylonische Praxis im Friihjahr beginnen. Nach
dem Exil kehrte man jedoch wieder auf den alten Ansatz zuriick; auch das
heutige Judentum feiert den Jahresbeginn im Herbst, am 1. Tischri. Die
Jahresberechnungen der Griechen und Romer sind recht unterschiedlich
und ungeklart; unter Casar kam 46 vor Christus ein neuer Kalender (Julia-
nischer genannt) auf, in welchem der 1. Januar als Jahresbeginn gilt. Die-
ser Kalender blieb bis ins Mittelalter hinein giiltig und wurde 1582 durch
Gregor XIII. erneut verbessert. Der ,gregorianische Kalender“ fand im
18. Jahrhundert auch in den protestantischen Landern, 1923 bei den ortho-
doxen Griechen und 1949 in China Anerkennung. Die chinesische Kultur
selbst aber hat bekanntlich noch heute einen eigenen Neujahr-Tag. Wei-
tere Beispiele fiir unterschiedliche Zeitrechnungen (z. B. im Islam oder
wihrend der franzésischen Revolution) lieen sich anfiigen. Verschieden
war in der Antike auch die Stunde des Tagesbeginns, die bisweilen um Mit-
ternacht oder bei Sonnenaufgang, meist aber auf den Vorabend angesetzt
wurde wie z. B. im Judentum und noch heute im liturgischen Kalender der
Kirche.

Alle diese Hinweise auf eine Art Beliebigkeit der Anfinge innerhalb
der Zeitldufe unterstreichen noch einmal den Anschein der Kreisformigkeit
von Jahr und Tag, die man eigentlich jederzeit beginnen oder enden lassen
kann.

3%

Nach diesen niuchternen Hinweisen auf den Kreislauf der Zeit, der nur
vom Naturgeschehen her bestimmt ist, wird man einwenden, daf} die Zeit
fir uns Christen doch ganz entscheidend von den Festgeheimnissen des
Kirchenjahres gepragt sei und deshalb den einténigen Charakter der fort-
wahrenden Wiederkehr des Gleichen verloren habe. Man denkt etwa an
die Hohepunkte des liturgischen Jahres, also an Weihnachten — Epiphanie
— Griindonnerstag — Karfreitag — Karsamstag — Ostern — Christi Himmel-
fahrt —~ Pfingsten. Man kann sich aber ebenso erinnern an bestimmte Hei-
ligenfeste, von denen fiir manche befreiende Impulse ausgehen oder die



Franz- Josef Steinmetz 418

ihnen die Zuversicht vermitteln, daf sie nicht allein auf dem Lebensweg
sind, sondern schon jetzt in der Gemeinschaft derer leben, die das Ziel
lingst erreicht haben. Auflerdem sorgen ganze Abschnitte des Kirchenjah-
res dafiir, dafl wir uns nicht stindig im Kreise drehen, z. B. die Advents-
oder Fastenzeit, aber auch der Osterfestkreis mit ihren jeweils anders
aufriittelnden oder frohmachenden Botschaften. Schlieflich erinnern sogar
bestimmte Wochentage an die Heilsereignisse, die Gott in Jesus Christus
ein fiir alle Mal gewirkt hat: der Sonntag 148t besonders an seine Aufer-
stehung, der Freitag an seine Passion denken, der Donnerstag hebt beson-
ders die Einsetzung des eucharistischen Mahles hervor und der Samstag
riickt die Erwahlung der Jungfrau Maria ins Bewufitsein, damit wir in ihr
auch unsere eigene geschépfliche Hoffnung deutlich vor Augen sehen. Man
kann kaum leugnen, daf} sich auf diese Weise auch unser allgemeines Zeit-
gefithl gedndert hat, zumindest nicht mehr so ausweglos scheint, wie es
die bewuflt erlebten Naturzyklen ohne die Lichtspur der christlichen Feste
zu tun pflegen.

Doch so sehr man auch die positiven Aspekte des Kirchenjahres ins Be-
wufltsein hebt, das Problem des Zeitenkreislaufs steht weiterhin geheim-
nisvoll vor uns; denn schlieflich kommt alles wieder, nicht blof der Januar,
der Februar, der Mirz, der Friihling, der Sommer, der Herbst und Karne-
val, nein auch Ostern, Pfingsten, Weihnachten, alles kommt wieder. Es mag
ein Kreislauf anderer Art sein, aber eine Art Kreislauf ist auch das Kir-
chenjahr.

Die christlichen Feste wiederholen sich jedes Jahr wie die Jahreszeiten,
und ihre kalendermiflige Festlegung zeigt, wie der Jahresbeginn, eine
erstaunliche Beweglichkeit, ja beinahe so etwas wie cine chronologische
Beliebigkeit. Bekannt sind die Auseinandersetzungen beziiglich der Datie-
rung des Osterfestes, die meist unter dem Begriff Osterfeststreit zusammen-
gefalt werden, obwohl sie jeweils verschiedenen Ursprungs waren. So er-
wihnt z. B. Ambrosius (Ep. 23, 12), dafl Ostern im Jahre 387 zu Rom am
91. Mirz, zu Alexandrien am 25. April und in den anderen Kirchen am 18.
April gefeiert wurde. Bis auf den heutigen Tag gibt es keinen einheitlichen
Ostertermin, der sowohl in den Kirchen des Westens als auch des Ostens
anerkannt ist. Auch beziiglich anderer Feiertage (z. B. Marienfeste) gibt es
in den verschiedenen Kirchen, ja sogar in den verschiedenen Lindern, Kl6-
stern und Orden stark voneinander abweichende Kalender. Das Datum
des Weihnachtsfestes hat ebenfalls seine chronologischen Probleme. Der
historische Geburtstag Jesu ist unbekannt. Zu Beginn des 3. Jahrhunderts
wurde in Agypten u. a. der 20. Mai genannt. Die Schrift ,De Pascha com-
putus“ aus dem Jahr 243 errechnet den 28. Marz als Geburtstag Christi.
Unbekannt ist auch, wie lange schon vor 336 der 25. Dezember als Geburts-



Nichts Neues unter der Sonne? 419

tag Jesu begangen wurde, und umstritten bleibt weiterhin, ob diese Feier
bereits um 300 bzw. 275 als christliche Reaktion auf die von Kaiser Aure-
lian verfiigte Erhebung des , Natalis Solis Invicti“ (Geburtstag der unbe-
siegten Sonne) als Reichsfeiertag verstanden werden darf. In Paldstina
kannte man urspriinglich vor 430 nur die Feier der Epiphanie, wie dic
Pilgerin Aetheria und Hieronymus bezeugen, und die Armenier behielten
stets den Epiphanie-Tag als Geburtsfest Jesu bei.

Es ist also deutlich, dafl auch die christlichen Feste nicht blof§ jedes Jahr
aufs Neue angeboten und zuginglich sind, sondern dafl sie an recht ver-
schiedenen Terminen aufgegriffen werden kénnen. Mehr noch: sie kénnen
wie ein kreisendes Karussell voriiberziehen, in dem wir zwar giinstigenfalls
selber sitzen, das uns aber so wenig vorwirts und vom Fleck zu bringen
scheint, wie der stindige Kreislauf der Jahreszeiten. Das heifit: Der Ka-
lender gibt zwar genau an, wo die Grenze zwischen dem alten und dem
neuen Jahr liegt, aber ob ein Jahr wirklich neu wird, das liegt nicht an der
Uhr und auch nicht am Festkalender, es liegt ganz entscheidend oder zu-
mindest weitgehend an uns, ob wir es neu werden lassen. Wir selber miis-
sen neu anfangen zu denken, zu sprechen und zu leben, obwohl es kaum
moglich scheint, das Alte hinter sich zu lassen oder wenigstens neu zu sehen;
denn das bedeutet ja nicht blof seine Familie und die Kollegen neu zu
sehen oder seinen Beruf, sondern das Ganze der Zeit, in der wir leben.
Diirfen wir wirklich hoffen, daf} sehr vieles oder wenigstens etwas anderes
kommt als wir dachten? Das, was uns aufgegeben ist, ist nicht schwer zu
umschreiben: der neue Anfang mit diesem oder jenem Menschen miifite
versucht; das Neue im Alltdglichen miifite gesehen oder entdeckt werden,
mehr noch, es miifite gedacht, getan und gelebt werden; das noch Unschein-
bare, was sich noch nicht bewahrt hat, was noch nicht etabliert, sondern un-
gewohnt ist, mifite von uns wirklich aufgenommen und gewollt werden.
Mit einem Wort: ein neues Leben miifite geglaubt und gehofft werden.
Aber wie soll das geschehen, solange der Eindruck auf uns lastet, dafl es
eigentlich nichts Neues unter der Sonne gibt, sondern sich alles im Kreise
dreht?

%

Ich mochte zu zeigen versuchen, dafl der Kreis, der als Symbol der Ausweg-
losigkeit soviel Entsetzen und Resignation ausldste, auch ganz anders ge-
sehen werden kann; ndmlich als das einfachste und zugleich eindrucksvolle
Sinnbild des In-sich-Geschlossenen, des Grenzenlosen und Ewigen; denn
bei seiner zu sich selbst zuriickkehrenden Linie sind alle Punkte gleich weit
vom Zentrum entfernt; es gibt kein eigentliches Vor- und Hintereinander.
Wabhrscheinlich denken viele dabei unwillkiirlich an das negative Bild von



Franz- Josef Steinmetz 420

der Schlange, die sich in den eigenen Schwanz beifit; sie sollten aber nicht
vergessen, dafl eben dies in der Ikonographie auch Ausdruck positiver Run-
dung meint. Der Kreis ist weiterhin nicht bloff Symbol fiir die Ewigkeit
und Vollkommenheit des Schépfers, sondern zugleich fir die Erschaffung
der Welt. Man denkt dabei daran, dafl die Geschépfe aus der Unendlich-
keit Gottes entbunden wurden, so wie sich aus dem Kreis alle anderen
geometrischen Figuren konstruieren lassen. Als Schopfung Gottes ist die
Erde in sich gut, nach alter Sprache ist sie rund; so entstand das Bild und
der Begriff vom Erdkreis (Ps 83, 8). Die Bedeutung oder der Wert eines
Kreislaufs hingt von der Mitte ab, auf die er bezogen ist. So werden hei-
lige Gegenstinde oder Orte umkreist, um ihrer Heilkraft teilhaftig zu wer-
den. ,Darum wasche ich meine Hande in Unschuld und umkreise deinen
Altar, o Herr® (Ps 26, 6). Bonaventura spricht kurz und pragnant von Gott
als ,Kreis, dessen Mittelpunkt iiberall und dessen Peripherie nirgends ist*
— ein Gedanke, der bei mehreren Mystikern wiederkehrt. Der Christus
Pantokrator zu Daphne zeigt, dhnlich wie in anderen byzantinischen Kup-
pelmosaiken, den Himmelskreis, in dem der Herr wohnt und zugleich aus
ihm herauswirkt.

Ahnlich wird das dem Kreis verwandte Bild des Rades verwendet. Auch
dies kann ein Bild der Unruhe, der Unbestdndigkeit (Glucksrad!), der
Nichtigkeit sein. Daher heifit es bei Sir 33, 5: ,Des Toren Herz ist wie ein
Wagenrad und wie ein rollend Rad ist all sein Denken.“ Aber an anderen
Stellen, wie z. B. in den Psalmen, ist das Rad vielmehr ein Bild fiir Gottes
erhabene und ehrfurchtgebietende Majestat: ,Dein Donner rollte wie wir-
belnde Rider, Blitze erhellten das Erdrund, es zitterte und es bebte der
Boden.“ In der bekannten Vision des Propheten Ezechiel vom Himmels-
wagen jst zu lesen: ,Alle vier Rédder hatten die gleiche Gestalt. Sie waren
so gemacht, dafl es aussah, als laufe ein Rad mitten im andern. Sie konnten
nach allen vier Seiten laufen und dnderten beim Laufen ihre Richtung
nicht. Thre Felgen waren so hoch, daf} ich erschrak® (1, 16 ff). Auch in der
mittelalterlichen Mystik, besonders bei Hildegard von Bingen, ist das Rad
ein gebriuchliches Bild fiir die Gottheit. Die zentrale Fensterrose der alten
Kathedralen wird rota (Rad) genannt; ihre Nabe, um die sich alle Ge-
schichte dreht, ist wiederum Christus selbst.

Wenn Dante Alighieri seine ,,Gottliche Komédie“ mit zahlreichen An-
spielungen auf die Kreisform der Gottheit und des Paradieses, d. h. der er-
16sten Schopfung, beschliefit, dann greift er im Grunde nur auf Vorstellun-
gen zuriick, die vor ihm und nach ihm viele andere Dichter und Theologen
ohne ingstliche Scheu verwendeten. Allerdings gibt er deutlich zu verste-
hen, dafl die Beziehung des menschlichen Abbildes zu seinem gottlichen
Ursprung so geheimnisvoll und unlosbar ist wie die Quadratur des Zirkels:



Nichts Neues unter der Sonne? 421

Gleichwie der Geometer sich entziindet,

sucht er den Kreis zu messen, und den Satz,
den er bedarf, wie er auch denkt, nicht findet,
$o ging es mir bei diesem neuen Schatz:

Ich wollte sehn, wie iiberein zu bringen

das Bildnis mit dem Kreis, und wo sein Platz.

Aber trotz des unauflsbaren Geheimnisses hilt Dante seine Grund-Vision
vom Kreislauf der Liebe bis zur letzten Strophe durch:

Die Kraft der hohen Phantasie hier spleifit!
Doch folgte schon mein Wunsch und Wille gerne,
so wie ein Rad, das ebenmifig kreist,

der Liebe, die bewegt die Sonn und Sterne!
Paradies, XXXIII. Gesang

Selbst ein so niichterner und sachbezogener Denker wie Thomas von Aquin
scheint in seinen Ausfithrungen iiber den letzten Sinn der Erschaffung des
Menschen und der Fleischwerdung Gottes auf das Kreis-Symbol nicht ver-
zichten zu konnen, zumindest geht er ihm keineswegs dngstlich aus dem
Wege. In einem Artikel, der iiber das Thema handelt, dafl zur Vollkom-
menheit des Universums geistbegabte Geschopfe notwendig seien, erklart
er: ,Eine Wirkung ist dann am vollkommensten, wenn sie zu ihrem Ur-
sprung zuriickkehrt. Daher ist auch der Kreis unter allen Figuren und die
Kreis-Bewegung unter allen Bewegungen am meisten vollkommen, weil
man in ihnen zum Ursprung zuriickkehrt. Damit also die Schopfung ihre
letzte Vollkommenheit erreicht, miissen die Geschépfe zu ihrem Ursprung
gehen. Das tun sie als einzelne und in ihrer Gesamtheit, indem sie ihrem
Sein und Wesen nach ihrem Ursprung &hnlich werden . . . Weil aber Got-
tes Geist der Ursprung der Geschépfe ist, wie gezeigt wurde, war es zur
Vollkommenheit der Geschopfe notwendig, dafl auch geistbegabte Ge-
schopfe existierten® (Summa contra gentes, 11, c. 46).

Ahnlich heifit es im Zusammenhang der Angemessenheit der Fleisch-
werdung Gottes: , Weil der Mensch die Spitze (terminus) aller Geschopfe
ist — alle anderen Geschopfe in der Generations-Folge quasi vorausset-
zend — wird er dem Ursprung der Dinge sinnvoll (convenienter) geeinigt,
damit ihre Perfektion wie in einem Kreislauf (circulatione) abgeschlossen
wird“ (Summa contra gentes, I'V, c. 55). Weitere Beispiele dieser Art kon-
nen nur noch bestitigen, dafl auch der Aquinate mit dem Kreis-Symbol
vertraut ist.

Es scheint angebracht, das Kreis- und Rad-Symbol durch einen ver-
wandten Begriff zu erweitern, der uns Heutige vermutlich noch etwas



Franz- Josef Steinmetz 422

existentieller anspricht, obwohl er durchaus zu den alten Symbolen der
religiosen Mystik gehort. Ich meine den Reigen-Tanz. Von Johannes Chry-
sostomus soll das Wort stammen: ,, Wo man tanzt, ist der Teufel“; man
kann natiirlich nicht vergessen, daf} es den Tanz um das Goldene Kalb gibt
oder Salomes Reigen vor Herodes, von heidnischen Orgien ganz zu schwei-
gen. Aber nicht nur in Phonikien war Baal Markéd der ,Herr des Tanzes®
und in Indien Shiva der ,Konig der Tanzer®, der in seinen Bewegungen
den Rhythmus des Weltalls symbolisiert, auch der Kirchenlehrer Hippolyth
bezeichnete den Logos als ,heiligen Vortidnzer im Reigen“. Der griechische
Schriftsteller Lukian versteht den Reigen der Himmelskorper als Vorbild
firr den Tanz auf Erden. Es ist m. E. mehr als eine philologische Kuriosi-
tat, dafl das gewohnliche hebriische Wort fiir Fest (= hag) urspriinglich
»Umgang“, ,Reigen“ bedeutete.

Man braucht sich daher keineswegs zu wundern, wenn zeitgendssische
Autoren ibre religiose Grund-Stimmung mit dem Bild des Tanzes zu um-
schreiben versuchen. Eindrucksvolles Beispiel dafiir ist ,Der Ball des Ge-
horsams® von Madeleine Delbrél, in dem sie ihr christliches Selbstverstand-
nis in lyrische Form gegossen hat. Ich zitiere daraus einen Abschnitt, der
schon fast so etwas wie eine Antwort auf unsere Fragestellung enthélt (aus:
Wir Nachbarn der Kommunisten. Einsiedeln 1975, Seite 67-69):

»~Man darf nicht um jeden Preis vorankommen wollen,
Sondern soll zufrieden sein, sich zu drehen, seitwérts zu steppen,
Anzuhalten, wenn nétig, und zu gleiten, anstatt zu schreiten.
Und all das wiéren nur idiotische Schritte,

Machte nicht die Musik daraus eine Harmonie.“

Nach M. Delbrél sollen wir also unser Dasein nicht wie ein Schachspiel
oder ein Zahlenproblem leben, bei dem man sich den Kopf zerbricht, son-
dern vielmehr wie ein endloses Fest, bei dem man immer wieder neu dem
Herrn begegnet. Unser Leben wire eigentlich ein Tanz in den Armen sei-
ner Gnade. Von allen Seiten wiirde uns die Musik seiner Liebe umfassen.

Dem gleichen Thema hat Silja Walter, eine in der Schweiz lebende
Benediktinerin, einen ganzen Gedicht-Band gewidmet, dem sie den Titel
»Lanz des Gehorsams“ gab (Ziirich 1970). Es sind im Grunde Meditatio-
nen tiber Schrifttexte des Propheten Hosea, die aber transparent gemacht
werden fiir uns Heutige; denn auch wir diirfen heimkehren zu Gott, dem
wir oft wie eine liederliche Frau davongelaufen sind. Wir alle heiflen
Gomer. Aber die Riickkehr in den Tanz des Gehorsams ist schwierig.
Gerade die Nonne kommt sich vor wie eine Seiltanzerin, das Band ist
schmal. ,Wer ahnt je, wie bange ihr ist.“ Doch wie David tanzt sie den
Gottestanz vor der Lade ,hinein ins Leben der Engel“; denn sie sieht das



Nichts Neues unter der Sonne? 423

Schwungrad, das sich dreht und dreht und alles in sich reifit, sogar die, die
beim Meditieren einschlift, ,dreht sie mit“. ,Der Tanz der Welt* wird
nicht vergeblich sein:

,Da tanzen samtliche Volker
samt 1thren Meeren

Armeen und Raketen

und all ihren siiflen weiflen
und schwarzen Babies

und Karavellen

und allen Stadten der Welt.
Am Kanal die Lilien

das Mohnfeld

der Tulpenbaum

und alle Welt sonst noch

auf Erden dreht sich
getragen geschoben

gerissen

auch wenn sie nicht will

mit Gomer in Gottes Kommen hinein.“

%

Diese zuversichtliche Lyrik, die ich fiir berechtigt halte, erlaubt keinen
frivolen Optimismus; denn es geniigt selbstverstindlich nicht, dafl wir uns
im Kreise drehen, sondern es kommt entscheidend auf die Mitte an, um
die der , Tanz¢ sich bewegt. Solange der unendliche Gott nicht selber diese
Mitte bildet, bleibt alles Leerlauf oder wird zum Tanz um ,,Goldene Kél-
ber“, d. h. um Gétzen. Die periodisch wiederkehrenden Natur-Zyklen mit
ihren verheiffungsvollen Neuanféngen sind nicht mehr als leere Verspre-
chen, solange sie nicht wirklich mit dem Kreislauf des Lebens verbunden
werden, der in Jesus Christus ein fiir allemal eingeleitet worden ist. Der
faszinierende Tanz des Universums, den die alten und neuen Mystiker zu
,sehen® scheinen, ist vielmehr die alles in eine letzte Harmonie bewegende
und umgestaltende Kraft der Liebe Gottes, auf die sic hérend hoffen. Die
bloflen Natur-Zyklen, losgelost und isoliert betrachtet, sind — trotz ihres
Farbenspiels und der vagen Hoffnung, die sie vielleicht ausldsen — letzten
Endes vergebliche Versuche, das Leben zu erneuern, nichts weiter als ein
immerwahrendes Wechselspiel von Licht und Dunkel, Warme und Kilte,
Tod und Leben. Die Gegensitze werden keineswegs in cine hohere Einheit
aufgehoben, sondern bleiben dualistisch erstarrt; die Kreisbewegung, die
sie vollziehen, ist ausweglos endlich.



Franz-Josef Steinmetz 424

Der Kreislauf der Liebe hingegen, an den uns Christus ,angeschlossen®
hat, hebt die Gegensitze des irdischen Lebens gewissermaflen auf in die
unendliche Einheit Gottes, der Tote lebendig machen kann, ja dessen Tod
selber Leben bewirkt. Auch diese Bewegung st kreisformig, aber sie bildet
keinen endlichen Kreis, der ausschliefit oder sich selber reproduziert, son-
dern einen unendlichen, der aufnimmt, vereinigt und verséhnt, so dafl Got-
tes Feinde seine S6hne werden, zu denen er spricht: ,Alles, was ich habe,
gehort auch euch” (vgl. Lk 15, 31).

Im Lichte dieser frohen Botschaft, die glaubwiirdig ist, aber weder
bewiesen noch eingesehen werden kann, darf man dann gewiff auch die
Naturzyklen mit andern Augen betrachten. Sie konnen den, der schon
glaubig ist, daran erinnern, dafl Gottes Liebe niemals aufhort, dafl sie
stets aufs Neue angeboten wird. Jeder Frithling kann so — nicht aus sich
selbst, sondern im Lichte des Evangeliums — als Hinweis auf das Geheim-
nis der Auferstehung verstanden werden, und jeder Neujahrstag kann an
das Neue Leben erinnern, das Gott uns schenken will und das wirklich neu
genannt werden darf, obwohl es uns schon von Ewigkeit her zugesagt ist.

Weil aber dieses neue Leben im Grunde der unendliche Gott ist, der sich
uns selber mitteilen will, geht es dabei zu keinem Zeitpunkt — auch nicht
nach jahrelangem christlichen Leben — einfach nur um den Rest eines Auf-
stiegs, der noch bewaltigt werde miifite, sondern um eine wirklich neue
Begegnung. Einmal deshalb, weil der Mensch nicht bloff wie ein Wande-
rer Gott entgegengeht und sich zwar schneller oder langsamer, aber
doch unaufhaltsam dem Gipfel der Vollkommenheit nihert, sondern zu-
gleich ein Siinder ist, der stindig neu zu Gott bekehrt werden muf}; denn
Jesu Wort, dafl er nicht gekommen sei, Gerechte zu rufen, sondern Siinder
(vgl. Mk 2, 17), hat grundsatzliche Bedeutung. Zum andern ist jede Begeg-
nung mit Gott deshalb neu zu nennen, weil der Herr so unendlich reich
ist, daf} immer wieder neue Moglichkeiten der Liebe vom Menschen her
gehort und aufgegriffen werden konnen. Der scheinbare Monolog ist in
Wahrheit ein echter Dialog zwischen Partnern, von denen der eine zwar
schon alles gesagt hat, der andere aber niemals aufhoren kann, sich das
Gesagte wirklich anzueignen, weil es das Wort der unendlichen Liebe
selber ist. Daher stehen wir immer wieder vor einem weiten Feld von
Maglichkeiten des Gottes, der frei und unerwartet in unser Leben einbre-
chen kann und uns dort begegnet, wo wir ihn nicht vermuten. Nichts ist ein
fir allemal programmiert, sondern vielmehr angeboten, damit wir es auf-
nehmen und verwirklichen.

Trotzdem behilt die Rede Kohelets vom ewigen Kreislauf des Lebens
ihren tiefen Sinn: ,Es gibt nichts Neues unter der Sonne“ (1, 9). Aber nun
vermogen wir auch diese Rede mit neuen Ohren zu héren und berithren



Nichts Neues unter der Sonne? 425

schlieBlich die Sinnspitze, die sie von Anfang an hatte: Sie will nicht mehr
als uns loslosen von der Verbissenheit unserer Arbeit und aller innerwelt-
lichen Eschatologie. Tiefer gesehen aber kann sie uns sogar befreien von
allem Arger der Tage und aller Schlaflosigkeit der Nachte, um wieder
Raum zu gewinnen im jeweiligen Jetzt fiir das Geschenk des Lebens, das
einzig von Gott her Bestand hat. ,Denn wer hat zu essen und wer leidet
Schmerzen aufler von ihm her?“ (2, 25).

Eben das diirfte auch die Botschaft jenes alten Mosaiks aus dem 6. Jahr-
hundert n. Chr. sein, das man in Beth-Alpha in Isracl bewundern kann. Es
zeigt in der Mitte Helios im Sonnenwagen, umgeben von den Tierkreis-
zeichen der 12 Monate und den vier Jahreszeiten, darunter das Opfer
Abrahams und dariiber den Thoraschrein. Naturzyklus und heilsgeschicht-
liches Wirken sind deutlich unterschieden und lassen sich dennoch mitein-
ander verbinden, wenn nur Gottes Liebe und Treue als das Geheimnis
geschaut wird, das alle und alles bewegt.

3%

DaR die angeschnittenen Probleme damit nicht geldst sind, versteht sich
von selbst. Was wir zu sagen versuchten, war m. E. berechtigt. Aber die
sich daraus ergebenden Fragestellungen und eventuell zu folgernden Kon-
sequenzen werden weiterhin umstritten bleiben. Wie sehr die Perspekti-
ven und ,Sprachspiele® sich unterscheiden diirfen, zeigt das Neue Testa-
ment selbst, indem es recht verschiedene Schriften anbietet, damit Christus
in seinem jeweiligen Heute gefunden werde. Eine allseits befriedigende
Verstindigung zwischen den mehr heilsgeschichtlich darstellenden Ent-
wiirfen einerseits und den existentiell-eschatologischen auf der anderen
Seite ist meines Wissens bisher noch keinem gelungen. Auflerdem kann
man gerade bei der Frage, die unserer Betrachtung zugrundelag, von recht
unterschiedlichen Perspektiven ausgehen, etwa von einem iiberméfigen
Interesse an der Vorzeitlichkeit Gottes (wie z. B. die Reformatoren: Lehre
von der Gnadenwahl), oder von der Uberzeitlichkeit Gottes (wie z. B. die
Theologie des 18. und 19. Jahrhunderts: Ewigkeit im Augenblick), oder
von der Nachzeitlichkeit Gottes (wie das beginnende 20. Jahrhundert:
Wiederentdeckung der Eschatologie). Es scheint kaum moglich, alle diese
zwar berechtigten, aber einseitigen Perspektiven in einem einzigen Bezugs-
system zusammenzufassen.

Ich habe in dieser kleinen Betrachtung lediglich eine relative Berechti-
gung des Kreis-Symbols fir den heilsgeschichtlichen Bereich angedeutet,
allerdings unter Bedingungen, welche die vordergriindige Bedeutung die-
ses Bildes sowohl auf-heben als auch sprengen. Der ,Kreislauf“ der



Herbert Schade 426

Heilsgeschichte beginnt und endet in Gott selbst und transzendiert deshalb
jede iiberschaubare Rundung. Es ist einzig der jeweils grofiere Gott, der
trotz aller Katastrophen und Zusammenbriiche Wachstum, Erfillung und
Telos ermoglicht, oder wie es P. Teithard de Chardin einmal formuliert
hat: , Wenn am Ende die bewufiten Zentren der Welt tatsdchlich nur mehr
,eins mit Gott‘ sind, so kommt es zu diesem Zustand nicht durch Identifi-
zierung (indem Gott zu allem wird), sondern durch die differenzierende
und einigende Wirkung der Liebe (Gott ganz in allen) — und das ist durch-
aus orthodox und christlich“ (Der Mensch im Kosmos, Miinchen 1959, 307).

Verwendete Literatur

W. Léser, Der Glaube und die Zeit, in: TW 135, Stuttgart o. J.

M. Lurker, Wirterbudh biblischer Bilder und Symbole, Miinchen 1973; auflerdem ¢in-
schldgige Artikel aus dem LThK.

W. Willms, roter faden gliick (Lichtblicke, Meditationen, erzihite Bilder). Kevelaer 1974.
K. Rahner, Uber das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, in: Schriflen
zur Theologie 111, 11-34.

J. Sudbrack, Christliches Leben: Stindiger Aufstieg oder stets neue Begegnung? in: Geist
und Leben 42 (1969), 263-279.

F. Wulf, Vom anfangenden Menschen, in: Geist und Leben 21 (1948), 6-16.

Gesichter als Gesichte

Eine Betrachtung tiber die Individualbildnisse und die Bibelportrits
von Emil Wachter

Herbert Schade SJ, Miinchen

Es gibt wohl kaum einen von uns, den nicht der Anblick eines Menschen
betroffen gemacht hat. Ein Blick der Augen, der Umrif§ eines Profils oder
ein ,Gritbchen auf der Wange“ — wie der Maler Oskar Kokoschka sich
ausdriickte — konnen uns nachhaltig beeindrucken. Von derartigen Erfah-
rungen im Umgang mit Gesichtern berichtet auch die Bibel. Schon in der
Genesis heifit es von dem Brudermérder Kain: ,Sein Antlitz fiel ein® (Gen
4, 5-6). Und etwas spiter lesen wir: ,Und der Herr machte Kain ein Zei-
chen auf die Stirn, auf daf ihn keiner, der ihn trife, erschlagen sollte®





