
Herbert Sdiade 426 

Heilsgeschichte beginnt und endet in Gott selbst und transzendiert deshalb 
jede überschaubare Rundung. Es ist einzig der jeweils größere Gott, der 
trotz aller Katastrophen und Zusammenbrüche Wachstum, Erfüllung und 
Telos ermöglicht, oder wie es P. Teilhard de Chardin einmal formuliert 
hat: •Wenn am Ende die bewußten Zentren der Welt tatsächlich nur mehr 
,eins mit Gott' sind, so kommt es zu diesem Zustand nicht durch Identifi- 
zierung (indem Gott zu allem wird), sondern durch die differenzierende 
und einigende Wirkung der Liebe (Gott ganz in allen) - und das ist durch- 
aus orthodox und christlich" (Der Mensch im Kosmos, München 1959, 307). 

Verwendete Literatur 

W. Löser, Der Glaube und die Zeit, in: TW 135, Stuttgart o. J. 
M. Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder und Symbole, München 1973: außerdem ein- 
schlägige Artikel aus dem LThK. 
W. Willms, roter faden glück (Lichtblicke, Meditationen, erzählte Bilder). Kevelaer 1974. 
K. Rahner, Über das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, in: Sclirißen 
zur Theologie III, 11-34. 
J. Sudbrack, Christliches Leben: Ständiger Aufstieg oder stets neue Begegnung? in: Geist 
und Leben 42 (1969), 263-279. 
F. Wulf, Vom anfangenden Menschen, in: Geist und Leben 21 (1948), 6-16. 

Gesichter als Gesichte 

Eine Betrachtung über die Individualbildnisse und die Bibelporträts 
von Emil Wächter 

Herbert Schade SJ, München 

Es gibt wohl kaum einen von uns, den nicht der Anblick eines Menschen 
betroffen gemacht hat. Ein Blick der Augen, der Umriß eines Profils oder 
ein •Grübchen auf der Wange" - wie der Maler Oskar Kokoschka sich 
ausdrückte - können uns nachhaltig beeindrucken. Von derartigen Erfah- 
rungen im Umgang mit Gesichtern berichtet auch die Bibel. Schon in der 
Genesis heißt es von dem Brudermörder Kain: •Sein Antlitz fiel ein" (Gen 
4, 5-6). Und etwas später lesen wir: •Und der Herr machte Kain ein Zei- 
chen auf die Stirn, auf daß ihn keiner, der ihn träfe, erschlagen sollte" 



Gesichter als Gesichte 427 

(Gen 4, 15). Von Mose berichtet die Bibel, daß die Israeliten sahen, wie 
sein Gesicht nach dem Gespräch mit Gott strahlte, so daß der Gesetzgeber 
einen Schleier über sein Antlitz legen mußte (Ex 34, 29-35). Einen ähn- 
lichen Vorgang beschreiben die Evangelisten bei der Verklärung Christi: 
•Da wurde er vor ihren Augen verwandelt, und sein Antlitz leuchtete wie 
die Sonne" (Mt 17, 2). Tatsächlich wird diese Strahlkraft des Gesichtes 
auch sonst im natürlichen Bereich immer wieder erwähnt. Berühmt sind 
die Verse Goethes, die auf uralte Traditionen zurückgehen: 

•War' nicht das Auge sonnenhaft, 
Die Sonne könnt' es nie erblicken. 
Lag' nicht in uns des Gottes eigne Kraft, 
Wie könnt' uns Göttliches entzücken?"1 

oder: 
•Ein andres Antlitz, eh sie geschehen, 
Ein andres zeigt die vollbrachte Tat."2 

Und Friedrich von Bodenstedt schrieb in seinen •Liedern des Mirza- 
Schaffy": 

•In jedes Menschen Gesichte 
Steht seine Geschichte, 
Sein Hassen und Lieben 
Deutlich geschrieben."3 

Es ist also nicht verwunderlich, wenn auch ein Mann der bildenden Kunst 
dem Gesicht, dem großen Spiegel Gottes, seine besondere Aufmerksamkeit 
widmet. Emil Wächter, der Bildhauer der Autobahnkirche St. Christopho- 
rus in Baden-Baden, hat einen Großteil seines Werkes der Porträtkunst 
gewidmet, so daß der Kunsthistoriker Franzsepp Würtenberger sagen 
konnte: •Was Gesichter bedeuten können, ging Emil Wächter an einem 
bestimmten weltgeschichtlich-literarischen Stoff zuerst in globalem Ausmaß 
auf."4 

1 Goethe, Johann Wolfgang von, Zur Farblehre (Einleitung), Tübingen 1810: die •Zah- 
men Xenien", Bd. 3 der Weimarer Ausgabe 1890, S. 279. - Dazu Plotin (t 270), Ennea- 
den 1, 6, 9: •Nie hätte das Auge die Sonne gesehen, wäre es nicht selbst sonnenhafter 
Natur." Ähnlich Plato, der •Staat", VI, 19, p. 508 B. 
2 Goethe, Johann Wolf gang von, Brief vom 28. Dezember 1774 an Jenny von Voigts, geb. 
Moser (Weimarer Ausgabe, IV. Abt. Bd. 2, S. 223. 
3 Bodenstedt, Friedrich von, •Lieder des Mirza-Schaffy", Berlin 1851 (darin: Vermischte 
Gedichte und Sprüche, 26). 
4 Würtenberger, Franzsepp, •Das Gesicht", Eröffnungsansprache zur Ausstellung Emil 
Wächter in der Landesbibliothek Karlsruhe am 4. 3. 1977 (MS). - Zu diesem Aufsatz vgl. 
man das eben erschienene, gut bebilderte Buch: Emil Wächter: Paare der Bibel (Mit einer 
Einleitung von Alfons Deißler), Stuttgart, Kathol. Bibelwerk 1978. 



Herbert Schade 428 

Dabei pflegte Wächter nicht nur das Individualporträt, also die künst- 
lerische Erfassung des individuellen Bildnisses einer Persönlichkeit, son- 
dern auch das Bibelporträt, die Darstellung des Gesichtes der Propheten, 
Könige und Heiligen, die als Träger der Geschichte der Offenbarung in den 
Berichten des Alten und Neuen Bundes vor uns auftauchen. Es sind Ge- 
sichter, die von ihren Visionen geprägt sind, und Profile, die der Kampf 
der Geister gemeißelt hat. So formt auch der Künstler die Gesichter selbst 
zu Gesichten um. Wächter schreibt: •Gibt es etwas Bewegenderes als das 
Bild des Menschen? Mit allem, was es zeigt und was es verheimlicht und im 
Verheimlichen erst recht zeigt?"5. 

Beide Arten des Bildnisses, das Individualbild und das Bibelporträt sol- 
len hier betrachtet werden. Zugleich aber wollen wir versuchen, die Ein- 
bindung dieser •Gesichter als Gesichte" in den starren Rahmen des Betons 
mit zu bedenken, und dem Christusbild des Künstlers unsere besondere 
Aufmerksamkeit schenken. 

I. Gesicht, Psychogramm und •Persona" - 
Zu den Individualbildnissen des Künstlers 

Überschauen wir die Porträt-Kunst der Gegenwart, so machen wir eine 
merkwürdige Beobachtung. Das Bild des Menschen steht heute zwischen 
zwei Extremen: Auf der einen Seite beobachten wir die Hochstilisierung 
der Person bis zum artifiziellen Genie, dem •Star", der durch •Image- 
Pflege" hergestellt wird. Als Beispiel dafür können die Rasterbilder des 
Roy Lichtenstein mit seiner immer wiederkehrenden •Diva" oder die 
Porträts der Marylin Monroe von Andy Warhol gelten, der die Fotos der 
Filmschauspielerin monumentalisierte. Auf der anderen Seite bemerken 
wir den Zerfall der Profile, das Verlöschen der Charaktere und den Unter- 
gang der Verantwortlichkeit. Der Mensch verliert nicht nur sein Gesicht, er 
flieht ins Anonyme. Der •Mann ohne Eigenschaften" (Musil) dominiert. 
Die gesichtslosen Silhouetten von Georgio Chirico bis Ceroli treten in der 
Kunst ihren Siegeszug an. Juan Genoves untersucht in seinen Werken die 
•einsame Masse", die nur mehr aus atomaren Teilchen besteht. •Wie woh- 
lig ist es, Teil einer Masse zu sein, nur - Stanzstück", schrieb Erhart Käst- 
ner über diese •ars multiplicata", das heißt, über die Kunst der verviel- 
fältigbaren Klischees oder Klischeevorstellungen6. Beide, die monumenta- 
len Rasterbilder und die gesichtslosen Köpfe, besitzen etwas Maskenhaftes. 

5 Die Zitate des Künstlers stammen zu einem Teil unveröffentlichten Aufzeichnungen. 
8 Erhart Kästner, x mal Buch, in: •ars multiplicata - vervielfältigte Kunst seit 1945" 
Katalog des Wallraf-Richartz-Museums. Köln 1968, 18. 



Gesichter als Gesichte 429 

Der Tanz der Masken 

Das Wesen des maskenhaften Charakters, der das Menschenbild der mo- 
dernen Kunst zu einem Teil bestimmt, läßt sich vielleicht mit einem Tanz 
näher veranschaulichen, den eine niederländische Truppe vor einiger Zeit 
aufführte. Bei diesem Tanz hielten Tänzer und Tänzerinnen in der einen 
Hand eine schwarze und in der anderen Hand eine weiße Maske. Im Laufe 
ihrer rhythmischen Bewegungen wechselten sie unaufhörlich diese Masken, 
so daß man nur selten ihr wahres Gesicht zu erfassen vermochte. Wer ist 
wer? Diese Frage mußte man sich immer wieder stellen. 

Der Vortänzer und Choreograph selbst nannte die Aufführung: •Tanz 
um die Identität". Diesen Tanz - so scheint es - vollführen wir alle. Wer 
ist wer? Wer ist was? Wer ist wie lange dieser oder jener? - Heute sind 
wir Biedermann und morgen Liebhaber, dann sind wir Kollege und plötz- 
lich Rivale. Schließlich sind wir Ehemann, Genosse, Bruder oder Mitbru- 
der. Manchmal aber, wenn sich die Maske beim Tanz ein wenig verschiebt, 
bemerkt man ein entsetzliches Ungeheuer hinter der gutbürgerlichen 

Fassade. 
Die moderne Psychologie hat diesen Vorgang •Identitätskrise" genannt, 

das Nicht-mehr-wissen, womit wir als Menschen und als Persönlichkeiten 
identisch sind. Vielleicht jedoch können wir gar nicht identisch sein. Und 
die Frage nach dem •Selbst" wäre falsch gestellt. Wahrscheinlich hat der 
Mystiker recht, der sagte: •Das größte Wunderding ist doch der Mensch 
allein, er kann, nachdem er's macht, Gott oder Teufel sein" (Angelus Si- 

lesius). 
Diese uns alle bedrängende Frage hat der Maler und Bildhauer Emil 

Wächter zum hervorragenden Thema seiner Kunst gemacht. Wächter 
selbst hat das Problem in seinem Osterburken-Buch auf die kurze Formel 
gebracht: •Am Mond ja - aber noch nicht bei sich"7. Das will sagen: Der 
moderne Mensch ist zwar in der Lage, den Mond mittels einer hochent- 
wickelten Technologie zu erreichen, zugleich aber verliert er sich selbst 
immer mehr. Deshalb untersucht der Künstler in seiner Malerei, Grafik und 
Plastik unsere Gesichter und Masken, um zu erfassen, welche Wirklichkeit 
sich dahinter verbirgt. 

Erscheinungsbild und •Eidolon" (= •Bildseele") 

Die frühen Zeichnungen von Individualporträts des Malers bemühen sich 
zunächst, das Bild der äußeren Erscheinung einer Persönlichkeit festzu- 

7 Wächter, Emil, Osterburken, St. Kilian. Eine Bilderwelt in Beton. Karlsruhe im Auto- 
renverlag 1974, 215. 



Herbert Schade 430 

halten. Diese an sich lernbare und im Zeitalter der Fotografie scheinbar 
überflüssige Kunstform hat Wächter bis auf den heutigen Tag beibehalten, 
so daß man den Eindruck gewinnt, es stehe eine Grundsatzentscheidung 
dahinter. Tatsächlich gibt es eine wesensmäßige Verbindung zwischen dem 
Erscheinungsbild und dem Menschen. Die Griechen nennen die Seele •Eido- 
lon". Homer sagt, •die Seele sei ihm - dem Menschen - zum Erschrecken 
gleich". Deshalb bildete man sie auch als kleine menschliche Figur ab. 
Selbst wenn sich heute die Gesichtszüge der Menschen mehr und mehr von 
ihrem geistigen Meinen und Wollen loslösen und selbständig machen, und 
die Menschen nur mehr Masken vor sich hertragen, sagt diese schizoide 
Situation sehr viel mehr aus über die heutige Gesellschaft. Ob Gesicht 
oder Maske, Emil Wächter sucht die Gesichtszüge zu erfassen und hat es in 
der Wiedergabe der sichtbaren Profile zu einer großen Meisterschaft ge- 
bracht. Aber er bleibt nicht dabei stehen. Er dringt tiefer in den Menschen 
hinein und sucht den Charakter zu sehen, jene innere Prägung aus Konsti- 
tution und Geschichte, die einem Gesicht im Laufe der Zeit seine unver- 
wechselbaren Züge verleiht. Dafür sind die •Bonner Köpfe"78 besonders 
sinnenfällig und gleichsam für jeden von uns interessant. 

Manchmal haben wir nämlich den Eindruck, wir wären in unserem 
öffentlichen Leben auf einem großen Maskenball inmitten von tanzenden 
Marionetten. Wir sitzen vor dem Fernsehgerät und beobachten Politiker, 
Publizisten und Funktionäre. Wir spüren, wie sie eine Per-Sona aufbauen, 
eine Maske, durch die sie sprechen. Ihr Mienenspiel wirkt beruhigt. Ihr 
Tonfall ist gewichtig. Profil und Bewegung scheinen von großer Objektivi- 
tät. Sie wissen, daß sie uns täuschen. Einige wissen auch, daß sie lügen. Sie 
ahnen sogar, daß wir sie durchschauen, aber sie wissen, daß wir keine 
Macht und Möglichkeit haben, ihre Larven Lügen zu strafen. 

Emil Wächter suchte sie auf und hat sie für uns Zeitgenossen festgehal- 
ten. Dabei stellt man sogleich fest: Er zeichnet keine Karikaturen. Nur gele- 
gentlich bricht dann in einer Zweitfassung der Schalk durch, macht er eine 
lange Nase und weist lachend auf den Schatten eines Menschen hin. Seine 
Bildnisse sind eher wohlwollend und zumindest von unbestechlicher Sach- 
lichkeit. Das haben die Politiker schon dadurch bestätigt, daß einige von 
ihnen ihre Unterschrift unter ihr Bild setzten. 

So sehen wir beispielsweise den markanten Kopf Herbert Wehners mit 
seiner attributiven Tabakspfeife. Zweifellos ist es der Charakterkopf eines 
alten Sozialdemokraten. Er scheint fast wie ein Denkmal. Man gewinnt bei 
dem Bild den Eindruck, Herbert Wehner sei der letzte Überlebende einer 

7a In einem Brief vom 11. 4. 1974 schreibt der Künstler: •Die nächsten 10 Tage bin ich in 
Bonn, um ein paar von den Politischen zu zeichnen; eingeladen vom Haus Baden-Würt- 
temberg. Ein etwas rutschiges Unternehmen." 



großen Vergangenheit. Er ist ein Kämpfer, der unter Umständen mit der 
Tabakspfeife mehr ausrichtet als der Marschall •Vorwärts". Der alte 
preußische General Blücher warf die Pfeife in die Luft, wenn es zur 
Schlacht ging. Herbert Wehner vermag mit der Pfeife im Mund einen 
Krieg im Parlament zu entfachen. 

So handelt der Künstler sie alle und damit auch uns ab, ohne satirisch 
zu werden, aber doch wie einer, der es versteht, tiefer zu blicken. 



Herbert Schade 432 

•Selbstbildnis in Grau" 

Exemplarischer als diese aktuellen politischen Porträts scheint das •Selbst- 
bildnis in Grau" (1959). Im Hochformat dieses Bildes taucht aus einem 
fahlgrauen Grund, der lichtbraun und hellgrau differenziert wird, der 
Umriß von Kopf und Schulter des Künstlers auf. Der Maler schaut im 
Halbprofil aus der Tafel heraus auf die Staffelei hin, deren Leiste mit dem 
goldgelben Keilrahmen wir rechts am Bildrand bemerken. Die schmale 
Rückseite der Staffelei und das auf ihr stehende Bild zeigen ein dunkles 
Blauviolett. Diesem schmalen Farbschatten am Bildrand entspricht das 
dunkelblaue Dreieck im Halsausschnitt der weißgetönten Weste des Ma- 
lers. Das Gesicht über dem Ausschnitt des Gewandes bleibt im Dunkel. 
Seine Züge sind wie verhängt. Augen werden nicht gegeben. Nur ihre 
Höhlen sind durch Brauen angedeutet. Auch die Nase zeigt kaum Profil. 
Der Künstler begreift sich als Schatten. Das Licht steht hinter ihm. Erstaun- 
lich bleibt, daß der sensible Umriß von erregender Porträtähnlichkeit ist, 
und zugleich der Eindruck entsteht, daß dieser augenlose Gesichtsschatten 
intensiv schaut. 

Bei aller Charakterisierung der Persönlichkeit durch den Umriß wird 
jedoch das individuelle Leben zurückgenommen und jedes private Schauen 
im Bild vermieden. Der Maler scheint nur wie der Exponent des Bildgrun- 
des - wie jemand, der im Auftrag einer größeren Wirklichkeit sieht. So 
wirkt er wie die •graue Eminenz" eines anderen Daseins. Das •Selbst", 
nicht das Individuum, beobachtet durch seine verhüllte •Persona" die 
Welt. 

Die Sensibilität der lichten Silber- und Goldtöne, die Musikalität von 
Blau und Lichtbraun machten aus dieser Porträtsilhouette ein lyrisches 
Gedicht, wenn nicht das verhängte Gesicht von der Unerbittlichkeit der 
Berufung des Schauens Zeugnis ablegte. 

Dieses Selbstporträt aus graublauen Schatten, die die Silbertöne der 
Porträts von Velasquez ins Gedächtnis zurückrufen, ist nicht mehr aus den 
formalen Errungenschaften des Kubismus zu begreifen. Aber das Werk 
bringt das große Anliegen von Cezanne und der Kubisten mit ein, die 
wußten, daß der farbige Rhythmus vor der Figur da ist und trägt. Die Ge- 
stalt kann nicht mehr autonom oder eigenwertig verstanden werden. Sie ist 
einem größeren Dasein verpflichtet. 

So wird das •Selbstporträt in Grau" zum Programm: Der Maler kulti- 
viert nicht sein Genie, seine Privatmythologie oder eine neue, individuelle 
Sehweise, sondern weiß sich im Schatten eines unzerstörbaren Lichtes, das 
aus dem Bildgrund hervorbricht. Er sucht die Welt aus dem Blickwinkel 
des ihr eigenen Grundes zu erfassen. 



^BHT 

•Abraham"', Mischtechnik mit Aquarellstift, Aquarellpapier. 7. 12. 1974, 43 X 30. 



•Mose-Turm" 
(Nordseite, Detail). 

Autobahnkirche 
St. Christophorus, 

Baden-Baden. 

•Selbstbildnis in Grau", 



,///py' 
^MS^^^^^W^^S^i^«^;;.;:?'/.^^«,^«, 

i / 

/* 



. '...:*£ >...   ». 

•S» 
»*** ^*A 

"<>:£:»::• M*" 

K. -     .   •'•'-•   -x'y"    as   sai    :•''.-   •- 

it :\-\ • - 

'< <' "^' 

•Christus der Geheimen Offenbarung 
mil apokalyptischem Lamm". 
Glasfenster der Autobahnkirche 
St. Christophorus, Baden-Baden. 

•Ecce homo", öl auf Hartfaserkarton 
(Sig. I. u. EWa 64), 
100 X 66. 1964, Privatbesitz. 



Gesichter als Gesichte 433 

Emil Wächter ist diesem Programm seines •Selbstporträt in Grau" im- 
mer treu geblieben. 

Der Maler stößt in weitere Lebensbereiche vor, wenn er in seinen Por- 
träts die Lebensalter darstellt. Wir bemerken unter seinen Porträts Kinder, 
junge Menschen, reife Leute und schließlich die Alten. Dabei muß festge- 
halten werden, daß der Künstler ein Kindermaler von Bedeutung ist. Sicher 
haben dazu nicht zuletzt seinen eigenen fünf Kinder beigetragen, die der 
Maler immer wieder darstellt. Sie sind seine schönsten Modelle. So be- 
obachten wir Kinder, die im Bildgrund schwimmen oder schweben, Kinder, 
die einen ersten festen Stand suchen. Und schließlich sehen wir Buben, die 
einen festen Stand vortäuschen. Schon die Andeutungen aus dieser Welt 
der Kinder, die durch seine Zeichnungen der Mütter und Großmütter zu 
ergänzen wären, zeigen, daß uns Wächter auch in seinen Familienporträts 
in die Tiefenschichten des Daseins hineinführt, dort, wo der Mensch im 
Ursprung verankert ist. Der Künstler bindet nämlich die Gesichter und 
Figuren in den Grund ein. Er verstrebt sie im Außerindividuellen oder be- 
greift sie aus dem Raum. Diese Korrespondenz von Mikrokosmos mensch- 
licher Individualität mit dem Makrokosmos von Raum und Grund verleiht 
den Gesichtern, besonders in der Malerei, eine •Aura der Auflösung" 
(Konrad Weiß). Würtenberger formulierte: •Es ist fast ein Wunder, daß 
die Interpretationsaufgeschlossenheit des Betrachters solcher alldurch- 
tränkter Gesichter doch wieder die Fetzen des Urschlammes zu einem Ge- 
sicht zusammenreimt. Denn der Beschauer identifiziert die Fetzen quasi mit 
Seelenstruktur, mit dem labyrinthischen, unauflösbaren Chaos der Seelen- 
sprache." Dieses •chaotische Strichgekritzel" und die •Aura der Auf lösung" 
veranlassen uns, die künstlerischen Mittel zu untersuchen, die derartige 
•Psychogramme" ermöglichen. 

Zu den künstlerischen Mitteln 

Die Mittel, die Emil Wächter in seiner Grafik gebraucht, sind gegensätzli- 
cher Natur. Zunächst zeigen zwei Arten der Strichführung die künstlerische 
Spannweite der Entwürfe der Gesichter, Charaktere und Masken, die 
Wächter vor uns aufzeichnet: Es ist der unerbittliche Strich des Kugel- 
schreibers und der weiche f asrige Duktus der Lithokreide. Beide grafischen 
Medien stehen gleichsam für zwei der Wölfflinschen Grundkategorien 
des künstlerischen Ausdrucks, für das Malerische und das Zeichnerische. 
Man kann in ihnen aber auch das Rationale und das Erlebnishafte wieder- 
erkennen. 

Es fällt aber noch ein weiteres künstlerisches Mittel auf. Seit ungefähr 
1960 treten vor allem in den grafischen Zyklen übergreifende Liniengefüge 



Herbert Schade 434 

auf, die den einzelnen, also das Individualporträt, durchschneiden, zerle- 
gen und anonymisieren. Einen Höhepunkt findet die Grafik in dem Band der 
Edition Gönner •Eine schöne Welt" von 19768. Dabei entstehen Deforma- 
tionen und Konfigurationen, die eine ätzende Gesellschaftskritik mit der 
Sichtbarmachung surrealer Kräfte verbinden. Man hat diese Bildwelt, die 
•Kugelschreibersonate", als •Kümmerkonturen" abtun wollen, ohne zu be- 
greifen, daß damit unsere •lineare Gesellschaft", die Herbert Marcuse 
auch die •eindimensionale Gesellschaft" genannt hat, künstlerisch adäquat 
wiedergegeben wird. Der Rationalismus unserer blutleeren Existenz ist in 
dieser erschütternden Linearität und in Wächters •Strichliedern" gleich- 
sam •naturgetreu" wiedergegeben. Das Triebhafte macht sich breit, und die 
auflösende Gewalt einer Zivilisation, die sich abgewöhnt hat, die Sinn- 
frage zu stellen, wird sichtbar. Man muß dieses •Pandämonium" einiger 
Zyklen Wächters zur Interpretation der Individualporträts des Künstlers 
mit heranziehen, weil sie die Verflochtenheit des Menschen in die Kräfte 
des Urgrundes zeigen. 

Gesicht als Ikonostase 

Aus der byzantinischen Kunst kennen wir die Ikonostase, die Bilderwand, 
die vor dem Allerheiligsten steht. Für Wächter sind Gesichter •Ikonosta- 
sen" vor dem Allerheiligsten der menschlichen Seele, das heißt, dem inner- 
sten Zentrum des Geistes, in dem die Freiheit thront. Diese Bilderwände 
seiner Individualporträts lassen das Zentrum des Geistes, die Freiheit, 
ahnen. Blick und Haltung, Gebärde und Profil, Linie und Faserstrich deu- 
ten die Schwierigkeit der Entscheidung an und machen das Schwelen der 
Schuld sichtbar. Der Künstler sucht also das Personale zu erfassen: •Wer 
kann mit den Menschen fertig werden?", schreibt der Maler. •Man kann 
Umwege machen: nur Hände, nur ein Bauch oder ein Rücken, nur die Ge- 
stalt, deren Gesicht die Gebärde ist, nur ein Gesicht, das die ganze Gestalt 

8 Wächter, Emil, Eine schöne Welt. 164 Kugelstiftzeichnungen. Edition Gönner, Hil- 
zingen 1976 (mit einem Beitrag von Franzsepp Würtenberger zu Emil Wächters zeit- 
kritischem Künstlerbuch •Eine schöne Welt" auf einem beigelegten Faltblatt). • •In 
diesen Zeichnungen steckt der Versuch, unsere Welt anzuschauen so, wie sie durch uns 
geworden ist." Das Eigenartige an diesen höchst aktuellen Zeichnungen ist die Ver- 
schränkung von Gesicht, Figur mit der Architektur und Landschaft. Die Menschen werden 
zu •Möbeln des Absurden", die eine leere Landschaft und eine durchlöcherte Realität nur 
unzureichend verstellen. •Wer nimmt das wieder weg?" (Frage einer nackten Frauenge- 
stalt über dem Ballungszentrum einer Satellitenstadt), •Weiter lügen", •Unternehmen 
Rosi", •Hinterfragen", •Was wissen wir?" oder •Was hat sich geändert?" lauten einige 
der Titel unserer gesellschaftlichen, sexuellen oder politischen Grenzsituationen. Das Werk 
vermag uns über die Fragwürdigkeit und das Alogische unseres rationalistischen Daseins 
zu orientieren. 



Gesichter als Gesichte 435 

verrät oder verbirgt, die Architektur, die Technik und Supertechnik: Mün- 
den wird alles Interesse wieder beim Menschen selbst, und zwar beim 
ganzen Menschen, wie ihn die Liebe meint. Er ist so unerforscht wie das 
Weltall." Für Wächter wird gleichsam die Erfassung des menschlichen 
Porträts zu einer Erforschung des anthropologischen Kosmos, zu einem 
künstlerischen Weltraumflug, bei dem er feststellen möchte, was diese 
Welt des Menschen •im Innersten zusammenhält". Dabei signalisieren das 
•Strichgekritzel" und die •Aura der Auflösung" in den Figuren den Im- 
perativ der Genesis, den der moderne Mensch so gerne vergißt: Du bist 
Staub, und zum Staube wirst du wieder zurückkehren. Zugleich aber wird 
die •Identitätskrise" des Menschen von heute sichtbar, der nicht mehr weiß, 
von welchen Kräften er bewegt wird. 

Das verleiht seinen zerbrechenden Gesichtern ein kreatives Element. Sie 
erheben sich aus dem Urschlamm. Sie treten aus dem Raum hervor, und sie 
bleiben dem Grunde verhaftet. Der Mensch ist nicht er selbst, sondern eine 
Prägung im Lehm und ein Siegel des Lichtes im Magma der Welt. So 
gehen durch seine Gesichter die uralten Kräfte von Licht und Finsternis und 
definieren den Menschen als Arena, als Kampfplatz der Geister. Der 
Künstler selbst schreibt: •Das Spielfeld dieses Dramas ist, wie ich sehe, das 
menschliche Gesicht. Wenn Unsichtbares sichtbar werden kann, dann in 
diesem Fangspiel. Hier sind alle Dimensionen von Himmel bis Hölle ein- 
gefangen, und obwohl sehbar, bleibt das Gesehene Geheimnis. Das Un- 
sichtbare wird sichtbar und damit auch lesbar und habhaft. Ob aber ver- 
fügbar? Vielleicht liegt hier das große Trauma der Moderne: Im 
Sichtbaren ist, dem Menschen unverfügbar, zugleich das Unsichtbare. Nicht 
zu eliminieren. Lese es, wer Augen hat." 

Die Individualporträts leiten also unmittelbar zur theologischen The- 
matik der •Gesichter der Urväter" und der Bibelporträts über. 

II. Antlitz, Urbild und gezeichnete Stirn - 
Zu den Bibelporträts des Emil Wächter 

Am Beginn der christlichen Porträtmalerei, in den Mumienbildnissen von 
Fayum, sehen wir die vergleichsweise naturalistisch gemalten Gesichter der 
Verstorbenen als Masken in Kopfhöhe der Mumie befestigt. Mit groß ge- 
öffneten Augen schauten sie den Sternen und der aufgehenden Sonne ent- 
gegen. Diese Werke strebten •nach Ewigkeitsformen, in denen der Mensch 
in dem folgenden zeitlosen Leben erstehen sollte"9. Diese Porträts aber 
9 Zaloscer, Hilde, Porträts aus dem Wüstensand. Die Mumienbildnisse der Oase Fayum. 
Wien-München 1961, 47. 



Herbert Schade 436 

bildeten auch eine Definition des Menschen als Anthropos, das heißt, als 
Wesen, das schaut. Augustinus sagt nämlich, daß der Mensch zuerst das 
Licht vom Licht des Schöpfers eingegeben bekam; und, daß dieses Licht sich 
nun suchend zum Licht des Himmels wenden müsse, um aufzustehen und 
Gott zu schauen. Mensch ist man nicht nur, Mensch muß man werden10. 

Diese elementare Beziehung zwischen dem Menschen und der Welt be- 
obachten wir besonders in den Bibelporträts von Emil Wächter. Sein 
•Adam" und •Abraham" erheben sich gleichsam aus dem Urschlamm, um zu 
schauen. Darüber hinaus sucht der Maler in seinen Bibelporträts die schick- 
salhafte Prägung der biblischen Gestalten durch ihre göttlichen Aufträge 
als Propheten, durch ihr heiliges Tun als Urväter oder Könige und auch 
durch ihr schuldhaftes Versagen als •Adam", •Kain" oder •David" ansich- 
tig zu machen. Gezeichnet ist die Stirne Kains, und Turmzinnen gehen 
durch das Haupt des Metuschelach. Diese Wirklichkeit aber wird in den 
Bibelporträts nicht nur als individuelles Schicksal, sondern als Heilsge- 
schichte und Heilsbotschaft ins Bild gesetzt. Hinter den elementaren Ikono- 
stasen der Urväter flackert die Fackel der Offenbarung Gottes oder schwelt 
die Lava zerstörerischer Gewalten. Es sind keine Gesichter oder Porträts, 
die aus der Anschauung oder persönlichen Begegnung mit den Urvätern 
oder Propheten entstanden sind, sondern aus Text, Tradition und Vor- 
stellung hervorgehen. 

•Um diese Bilder entstehen zu lassen, bedurfte es innerer und äußerer 
Erfahrungen, waren Reisen und dauernde Beobachtungen und jahrzehnte- 
langes Umgehen mit den biblischen Geschichten nötig. Entscheidend aber 
war die Öffnung jenes Raumes, aus dem alle diese Gestalten plötzlich 
hervorgetreten sind. Er gehört nicht der Kategorie des Machbaren an, 
sondern einer ganz anderen Kategorie, in der Begegnung geschieht", so 
schreibt der Künstler selbst11. 

Vielleicht dürfen wir diesen - von Wächter nicht näher definierten - 
Raum als den Bezirk biblischer Offenbarung theologisch charakterisieren. 

10 Aurelius Augustinus, Über den Wortlaut der Genesis, von C. J. Perl, Paderborn 1961, 
101/102; dazu Herbert Schade, Das Paradies und die Imago Dei (Eine Studie über die 
frühmittelalterlichen Darstellungen von der Erschaffung des Menschen als Beispiele einer 
sakramentalen Kunst), in: Probleme der Kunstwissenschaft. Zweiter Band. Berlin 1966, 
79-182, bes. 124. 
11 Wächter, Emil, Genesis - Das Gesicht der Urväter in 101 Lithographien und 4 mehr- 
farbigen Aquarellen. Basel-Wien (Herder) 1970. - Die Lithographien dieses Bandes 
stellen nur einen Teil der zahlreichen Blätter zu diesem Thema dar. Die abgebildeten 
Motive besitzen einen besonderen elementaren Charakter und zeigen das Eingebundensein 
des Gesichts in die Landschaft oder den Bildgrund. Die Gestalten werden von dem fas- 
rigen Duktus der Lithographie geprägt. Sie sind nicht in die •Linearen Systeme" des 
modernen Rationalismus eingezwängt wie die Figuren einer •Schönen Welt", sondern 
sind atmosphärisch aufgefaßt und stehen gleichsam •unter den Gewittern Gottes". 



Gesichter als Gesichte 437 

Bei der künstlerischen Erfassung dieses Raumes zeigt sich, daß Wächter 
die elementare Kraft der Bildnisse u. a. durch die Einbeziehung der Land- 
schaft in das Porträt erreicht. Franzsepp Würtenberger formulierte: •Man 
sieht es diesen Gesichtern an, daß sie kunstgeschichtlich herkunftsmäßig 
durch die Landschaftsmalerei als musikalische Allraum-Malerei hindurch- 
gegangen sind. In ihnen spürt man, poetisch-symbolisch ausgedrückt, das 
Rauschen der Unendlichkeit des Meeres oder auch die unheimliche Weite 
und klare Dumpfheit der Wüste." Altbischof Wilhelm Stählin sagt von den 
Bibelporträts Wächters, sie zeigten die Reaktionen des Menschen auf den 
Anruf Gottes112. Tatsächlich gehen nicht nur die Welt und die Wüste durch 
diese Gesichter, sondern selbst die Geschichte. In einigen dieser Genesis- 
Porträts beobachten wir tatsächlich ganze Gestalten, Figuren und Aktio- 
nen - wohl aus der Geschichte des einzelnen Menschen selbst - im Grunde 
dieser Porträts. Nicht nur unser Schauen, sondern auch unser Tun formt 
das Gesicht. So werden die Bibelporträts •Existenzbilder", wie sich der Re- 
gierungspräsident von Südbaden, Anton Dichtel, bei der Verleihung des 
Hans-Thoma-Preises an Wächter ausdrückte (14. 8. 1966). Es sind tatsäch- 
lich die •Urgegebenheiten menschlicher Existenz" (P. A. Stadelmann) und 
zugleich die •gemalte Geschichte des inspirierenden Gottesgeistes" (A. 
Deißler), die wir auch in der Bibel erfahren. 

So gilt für die Bibelporträts, was Emil Wächter für die Individualpor- 
träts und sein Selbstbildnis sagte: 

•Das Gesicht eines Menschen spiegelt untrüglich das, was er sieht. 
Der Spiegel kann trüb, blind oder zerbrochen sein, so daß er nichts 
mehr oder nur noch Undeutliches wiedergibt. Zwar gibt es meister- 
hafte Masken, deren Spiel schwer erkennbar ist, weil sie verschlüsselt 
sich selber spiegeln, aber da der Spieler seinerseits darauf angewiesen 
ist, zu sehen, wie seine Maske wirkt - er sieht und sieht nichts, als 
sich -, hält die Maske nicht stand. Gute Augen durchschlagen sie wie 
Geschosse, um auf einem armseligen Untergrund aufzutreffen. Ich 
habe viele Selbstporträts gezeichnet, um festzustellen, wie eitel ich 
bin. Es ist schwer, die eigene Maske zu durchschlagen bis zum wahren 
Person-Grund, bis zur Nacktheit vor Gott." 

Verfolgt man diese Entwicklung des Menschenbildes im Werke Wächters, 
so versteht man, daß der Künstler vorbereitet war, die Figuren wieder 
in dem größeren Zusammenhang einer Architektur zu sehen. 

12 Stählin, Wilhelm, in: Evangelische Jahresbriefe, Kassel Nr. 1, Ostern 1971, 1. Quartal. 



Herbert Sdiade 438 

III. Biblische Gestalten und zeitgenössische Figuren in Beton 

Schon seit 1952 hat der Künstler immer wieder Zyklen von Glasfenstern 
geschaffen und die menschliche Figur in den Zusammenhang des Ganzen 
von Welt und Geschichte gestellt. Aber erst in den siebziger Jahren ent- 
stand jene Bilderwelt in Beton, die an den Architekturen der St.-Kilians- 
Kirche von Osterburken und der Autobahnkirche von Baden-Baden einen 
so nachhaltigen Eindruck auf den Beschauer ausübt. 

Emil Wächter ist es in diesen Werken gelungen, das Bild des Menschen, 
das durch die Übermacht einer säkularisierten Gesellschaft und durch die 
Gewalten des Eshaften nahezu ausgelöscht war, in seine uralten Bezugs- 
systeme einzufügen. Der Künstler selbst schrieb: •Der Bestand an Geordne- 
tem in allem, was lebt, ist, so lange es lebt, gemessen am Ungeordneten, so 
überwältigend, daß man zeitweise die Gefahren vergessen kann, die alles 
bedrohen". 

Tatsächlich wirkt es revolutionär, wie in den Architekturen von Oster- 
burken und Baden-Baden die Köpfe und Arme, Abbreviaturen von Men- 
schen, in visionärer Schau zu einem modernen Bericht über die Heilstaten 
Gottes in Bibel und Gegenwart zusammengefügt werden. So sehen wir an 
der Südseite des Elia-Turmes in Baden-Baden unten den Propheten 
knieend auf seinen Porträtkopf in der oberen Hälfte zurückblicken. Der 
Künstler schreibt dazu: •Elia im Widerstreit mit sich selbst". Dieser Pro- 
phet ist gleichsam gespalten und symbolisiert auch das schizoide Bewußt- 
sein der Gegenwart. Niemals wäre in der älteren Kunst eine solche Kom- 
position möglich gewesen. Oben hockt Elia eingepfercht und von einer 
zu tiefen Decke bedrückt. Darüber sehen wir das Relief eines modernen 
Panzerwagens. Dazu schreibt Wächter: •Die Staatsmacht als Terror. Elia 
hat Angst. Er sitzt wie eingepreßt". Im obersten Abschnitt des Turmreliefs 
schwebt der Prophet über einem mit Flügelpferden bespannten Wagen. 
•Elias Wegnahme in den Himmel". So zeichnet der Künstler das Porträt 
des großen Propheten mit zeitgenössischen und traditionellen Elementen. 
Die geschichtliche Distanz zwischen der Zeit der Offenbarung und der Ge- 
genwart wird aufgehoben, und das damalige und heutige Geschehen 
werden in das Bezugssystem der Architektur eingefügt. 

Damit erhält der •gespaltene Mensch" und seine zerrissene Gestalt wie- 
der eine Ordnung. Künstlerisch ist es mehr als verständlich, daß diese Fi- 
guren nicht naturalistisch oder klassizistisch aufgefaßt werden können. Die 
Autonomie des Menschenbildes, die ein solcher Naturalismus und Klassi- 
zismus voraussetzen, ist im modernen Bewußtsein zerbrochen. So entsteht 
auch in der menschlichen Figur und selbst im Porträt dieser Architekturen 
eine Kunst der Abbreviaturen und Verweise, die mit den alten Symbolen 





Herbert Schade 440 

verwandt scheint. Gesicht und Figur sind wie Gebärden, die auf eine grö- 
ßere visionäre Welt hinweisen. Sie sind Fragmente, die in uns die Hoff- 
nung auf die ursprüngliche Schöpfung und die Ordnung der Heilsgeschichte 
wecken. Die offenen Augen des Elia und die erhobenen Arme des Mose 
rufen die Erinnerung an den Entwurf des göttlichen Weltenplanes in uns 
wach. 

Der Mensch als Bild und sein Fragment als Gebärde, diese Grundkate- 
gorien der Wachterschen Betonreliefs prägen in besonderer Weise das 
Christusbild des Künstlers. 

IV. Das •verwischte" Gesicht Christi 

Schon in seinem Triptychon von 1947 entwirft Emil Wächter ein eigenes 
Christusbild. Denn dieses vergleichsweise kleine Werk stellt die •Vertrei- 
bung der Wechsler" in den Mittelpunkt der Komposition. Der Maler ent- 
wirft also schon damals ein Gegenbild gegen ein Christentum, das durch 
die Kommerzialisierung bedroht ist. Der Kampf gegen die •Geldwechsler", 
die das •Haus des Vaters" zu einem Kaufhof machen, zeichnete sich schon 
1947 als zeitgenössisches Thema christlicher Kunst ab. Im Verlauf seines 
Schaffens hat Wächter in Glasfenstern, Teppichen und Wandmalereien 
in vielfacher Weise die Vorgänge des Evangeliums monumentalisiert. So 
finden wir in der St.-Peter-Paul-Kirche in Karlsruhe-Mühlburg schon 
1954/55 einen umfassenden Glasfensterzyklus von der Erschaffung über 
zentrale Motive des Neuen Testamentes bis zur Apokalypse. Dazu sind 
grafische Zyklen zum Mattäus- und Lukasevangelium und zur Apokalypse 
entstanden. 

In der Ölmalerei ist ein •Ecce-Homo" (1964) von Bedeutung. Dann aber 
gibt es seit 1960 immer wieder das Thema der •Kreuzigung". In den gro- 
ßen Wandteppichen und in der Glasmalerei ragt das Motiv des •Christus 
in der Maiestas" oder besser des •Christus der Geheimen Offenbarung" 
heraus. 

Nach diesen allgemeinen Hinweisen auf die Variationsbreite der Chri- 
stusthematik bei Wächter erfordert der künstlerische und anthropologische 
Gehalt dieser Verbildlichungen eine eigene Betrachtung. Tatsächlich kulti- 
viert der Künstler drei Christus-Motive: In besonderer Weise nämlich den 
•Ecce-Homo", die •Kreuzigung" und den •Christus der Apokalypse". 

Zum •Ecce homo" und Kreuzesbild 

Eines fällt am Ölbild des •Ecce homo" von 1964 sofort auf. Sein Gesicht 
scheint wie verwischt. Der Mensch wirkt wie ausgelöscht. Selbst bei dem 



Gesichter als Gesichte 441 

gleichen Motiv in dem monumentalen Glasfensterzyklus in Rastatt von 
1973 sind die Gesichtszüge Christi deformiert. Der Künstler selbst sagte 
einmal, daß wir, •die wir Ihn zu besitzen glauben, Sein Bild zu sehr demo- 
liert haben". Und wo die Züge Christi klarer hervortreten, wie im Beton- 
relief des Ecce homo der Kirche von Osterburken, ist der Christus ohne 
besonderes Profil. Man könnte ihn geradezu mit dem •Adam" im Innen- 
raum oder dem •Heiligen Gallus" des Betonreliefs in Konstanz austau- 
schen. Eines aber ist allen erwähnten Werken gemeinsam, die Figur des 
Christus, ob in öl, in Glas oder in Beton, steht senkrecht wie eine Säule. 
Der Leidende ist die •Columna universalis", die unerschütterliche Achse 

der Welt. 
Etwas ähnliches gilt von den Kreuzigungsbildern. Man mag an die 

•Grüne Kreuzigung" von 1960 denken oder die •Drei Kreuze" von 1966 
in Erinnerung haben. Das Gesicht des Gekreuzigten wirkt wie deformiert. 
Selbst in der Kreuzigung des Altarblatts von Fischbach (1968) ist der Chri- 
stuskopf gleichsam ausgelöscht. Christus ist nur mehr der Inbegriff des 
•Seufzens der Schöpfung", der Exponent einer Passion, die den Welt- 
grund befallen hat. 

Wenn man bedenkt, welchen Ausdruck Albrecht Dürer und Matthias 
Grünewald in das Antlitz Christi legten und welche Fülle von Charakteri- 
sierungsmöglichkeiten in den zahllosen zeitgenössischen und biblischen 
Porträts Wächters zur Verfügung stehen, fällt diese •Gesichtslosigkeit 
Christi" auf. Durch diesen •Ecce Homo" werden der Personenkult und die 
Starallüren der Gegenwart demaskiert. Das Bild des Erlösers heute ist 
nicht die •berühmte Persönlichkeit" oder das •Genie", sondern der aus- 
gelöschte Mensch, der standhält. 

Ein letztes Motiv unserer Betrachtung bilden die Figur und das Gesicht 
des wiederkehrenden Christus. 

Der •Herr der Apokalypse" 

Von großer Eindringlichkeit sind seine Darstellungen des apokalyptischen 
Christus. In einem Gobelin der Pfarrkirche Gaiberg bei Wiesloch zeigt 
dieser •Thronende Christus" (1956) noch die überkommenen Züge des 
alten Christusbildes. Die Evangelistensymbole flankieren die bärtige Ge- 
stalt, die uns mit großen Augen anblickt. Im Jahre 1963 - es ist das Jahr, 
in dem Wächter seine Dozentur an der Karlsruher Akademie aufgab - ent- 
stand der Fensterfries zur Apokalypse in der St.-Johannes-Kirche in 
Heidelberg-Rohrbach13. Inmitten einer roten Lichtwand thront hier der 
13 Vgl. die Farbabbildung in: Aus unserem Schaffen, Heft 6, Gemeinschaft Geistlicher 
Künstler der Erzdiözese Freiburg 1966, 17/18. - Ebenso Farbabbildung des Gobelins •Der 



Herbert Schade 442 

•Kommende Richter" fast ganz aus kubistischen Splitterflächen gebildet. 
Ein weißes Schwert geht aus seinem Mund und verstärkt noch die Atmo- 
sphäre eines kosmischen Gewitters und seiner Lichtblitze. In dieser Zeit, 
die von den gesellschaftlichen Unruhen geprägt war, hat Wächter auch 
seine Städtebilder •Babylon" und •Aufstand" geschaffen. Zugleich ent- 
stand die Trilogie der großen Teppiche der St.-Stephans-Kirche in Karls- 
ruhe14. Im mittleren Gobelin erkennen wir dort die Vision des Diakons 
Stephanus, der bei seiner Steinigung sagte: •Ich sehe den Himmel offen und 
Christus zur Rechten des Vaters". Der Maler stellt diese Vision als Er- 
scheinung der Trinität dar. Die im Kreis stehenden Gestalten haben ihre 
ausgeprägten Gesichter einander zugewandt wie zu einem geheimnisvollen 
Dialog. Ihre Gesichter wirken - wenn man das bei einem Teppich sagen 
könnte - wie gehämmert. Auch hier besitzt das Monumentalbild, der 
Teppich, nach Farbe und Form eine innere Beziehung zur Architektur der 
Wand und des gesamten Bauwerks, so daß man sagen könnte, die Trinität 
wirkt wie die Erscheinung und Personalisierung dieser Architektur oder 
des Weltgrundes selbst. 

In den letzten Werken dieser Thematik wird die Gestalt Christi zur 
symbolhaften Abbreviatur. So sehen wir im Gobelin •Der Kommende" in 
der Kirche Our Saviour auf Cape Kennedy, USA, den Kopf Christi in einem 
roten Nimbus über einem grünen und graubraunen Kreis gleichsam als 
Kreuzform aufgefaßt. In vergleichbarer Weise taucht dieser Christuskopf 
über einer Rautenform als Mittelbild hinter dem Altar des Glasfenster- 
zyklus der Autobahnkirche auf. Kopf und Raute stehen auf kreisrunder 
Fläche in Gold, die einen rot-blauen Rahmen besitzt. 

In diesem Zyklus werden die Geheimnisse des Evangeliums (d. h. das 
Leben Christi) mit den Vorgängen der Apokalypse zusammen dargestellt. 
Der Farbklang blau-rot-gelb oder gold, der im Farbkreisel das Weiß des 
Sonnenlichts gibt, und das Gesicht im Goldgrund des Kreises hinter dem 
Altar belegen einmal mehr, daß Wächter von ähnlichen Vorstellungen 
bewegt wird wie Dante am Schluß der •Göttlichen Komödie". In den letz- 
ten Versen seines gewaltigen Liedes sinnt der Dichter darüber nach, wie 
sich das Gesicht Christi mit der Kreisform verbinden läßt. Das heißt, wie 
das Räderwerk des göttlichen Wagenthrons der Maiestas mit der mensch- 
lichen Figur und mit dem Antlitz des Herrn zu vereinigen sind. 

Kommende" von Cape Kennedy, USA, in: Aus unserem Schaffen, Heft 7. Freiburg 1970, 
53. - Eine Schwarzweißabbildung des •Ecce homo" (1964, öl auf Leinwand) finden wir 
im Beitrag •Deutsche Maler", in: Das Münster, 1968, Heft 5, 343. 
14 Die Wandteppiche von St. Stephan in Karlsruhe. Hrsg. von der Pfarrei St. Stephan, 
Karlsruhe, mit Beiträgen von Baudirektor H. Rolli und Stadtdekan   Professor K.-J. 
Fluck. 



Gesichter als Gesichte 443 

Das ist auch das Problem der modernen Kunst, die sich vom Schöpfungs- 
grund gelöst hat und den Menschen beziehungslos als •leere Maske" und 
•einsame Masse" darstellt. 

Emil Wächter ging in seinen Porträts von der Erfassung des Erschei- 
nungsbildes und den Charakterzügen der Persönlichkeit aus. Diese Ge- 
sichter zergehen ihm unter den Händen. Der Künstler erfährt, daß der 
Mensch in einen Wirklichkeitsgrund eingebunden ist und daß der kosmi- 
sche Rhythmus von Raum und Zeit gleichsam vor der Gestalt wirksam ist. 
Zerteilt, zerfasert und von großen Liniensystemen durchwirkt bildet sich 
das Antlitz im Bildgrund. So werden die •Gesichter zu Gesichten" und der 
Mensch erhält seinen angestammten Ort im Ordnungsgefüge der Welt zu- 
rück. Vielleicht können wir unsere Betrachtung mit den letzten Versen der 
•Göttlichen Komödie" abschließen, weil sie auch das Porträtschaffen des 
modernen Künstlers zusammenfassen: 

•Dem Rechner gleich, der seine Kräfte sammelt, 
um einen Kreis zu messen, und's nicht findet, 
und auf den Lehrsatz sinnt, der nötig wäre, 
so wollt ich an dem neuen Bild begreifen, 
wie hier zum Kreis das Menschenangesicht 
sich einigte und wo's zusammenhängt. 
Doch dazu reichten eigne Flügel nicht - 
bis plötzlich mir der Geist getroffen wurde 
von einem Blitzstrahl, der dem Sehnen half. 
Der hohe Flug des Schauens brach; schon aber 
war jeder Wunsch und Wille mir ergriffen 
von Liebesallgewalt, die still und einig 
im Kreis die Sonne führt und alle Stern."15 

15 Zitiert nach Karl Vossler: Dante Alighieri, Die göttliche Komödie, Berlin 1942, 630. 




