Herbert Schade 426

Heilsgeschichte beginnt und endet in Gott selbst und transzendiert deshalb
jede iiberschaubare Rundung. Es ist einzig der jeweils grofiere Gott, der
trotz aller Katastrophen und Zusammenbriiche Wachstum, Erfillung und
Telos ermoglicht, oder wie es P. Teithard de Chardin einmal formuliert
hat: , Wenn am Ende die bewufiten Zentren der Welt tatsdchlich nur mehr
,eins mit Gott‘ sind, so kommt es zu diesem Zustand nicht durch Identifi-
zierung (indem Gott zu allem wird), sondern durch die differenzierende
und einigende Wirkung der Liebe (Gott ganz in allen) — und das ist durch-
aus orthodox und christlich“ (Der Mensch im Kosmos, Miinchen 1959, 307).

Verwendete Literatur

W. Léser, Der Glaube und die Zeit, in: TW 135, Stuttgart o. J.

M. Lurker, Wirterbudh biblischer Bilder und Symbole, Miinchen 1973; auflerdem ¢in-
schldgige Artikel aus dem LThK.

W. Willms, roter faden gliick (Lichtblicke, Meditationen, erzihite Bilder). Kevelaer 1974.
K. Rahner, Uber das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, in: Schriflen
zur Theologie 111, 11-34.

J. Sudbrack, Christliches Leben: Stindiger Aufstieg oder stets neue Begegnung? in: Geist
und Leben 42 (1969), 263-279.

F. Wulf, Vom anfangenden Menschen, in: Geist und Leben 21 (1948), 6-16.

Gesichter als Gesichte

Eine Betrachtung tiber die Individualbildnisse und die Bibelportrits
von Emil Wachter

Herbert Schade SJ, Miinchen

Es gibt wohl kaum einen von uns, den nicht der Anblick eines Menschen
betroffen gemacht hat. Ein Blick der Augen, der Umrif§ eines Profils oder
ein ,Gritbchen auf der Wange“ — wie der Maler Oskar Kokoschka sich
ausdriickte — konnen uns nachhaltig beeindrucken. Von derartigen Erfah-
rungen im Umgang mit Gesichtern berichtet auch die Bibel. Schon in der
Genesis heifit es von dem Brudermérder Kain: ,Sein Antlitz fiel ein® (Gen
4, 5-6). Und etwas spiter lesen wir: ,Und der Herr machte Kain ein Zei-
chen auf die Stirn, auf daf ihn keiner, der ihn trife, erschlagen sollte®



Gesichter als Gesichte 427

(Gen 4, 15). Von Mose berichtet die Bibel, daf8 die Isracliten sahen, wie
sein Gesicht nach dem Gesprach mit Gott strahlte, so dafl der Gesetzgeber
einen Schleier iiber sein Antlitz legen mufite (Ex 34, 29-35). Einen dhn-
lichen Vorgang beschreiben die Evangelisten bei der Verkldrung Christi:
»,Da wurde er vor ihren Augen verwandelt, und sein Antlitz leuchtete wie
die Sonne“ (Mt 17, 2). Tatsichlich wird diese Strahlkraft des Gesichtes
auch sonst im natiirlichen Bereich immer wieder erwéhnt. Berithmt sind
die Verse Goethes, die auf uralte Traditionen zuriickgehen:

» War’ nicht das Auge sonnenhaft,

Die Sonne konnt’ es nie erblicken.

Lig’ nicht in uns des Gottes eigne Kraft,

Wie konnt’ uns Gottliches entziicken?“?
oder:

»Ein andres Antlitz, eh sie geschehen,

Ein andres zeigt die vollbrachte Tat.“*

Und Friedrich von Bodenstedt schrieb in seinen ,Liedern des Mirza-
Schaffy“:

»In jedes Menschen Gesichte

Steht seine Geschichte,

Sein Hassen und Lieben

Deutlich geschrieben.“?

Es ist also nicht verwunderlich, wenn auch ein Mann der bildenden Kunst
dem Gesicht, dem grofien Spiegel Gottes, seine besondere Aufmerksamkeit
widmet. Emil Wachter, der Bildhauer der Autobahnkirche St. Christopho-
rus in Baden-Baden, hat einen Grof3teil seines Werkes der Portratkunst
gewidmet, so dafl der Kunsthistoriker Franzsepp Wiirtenberger sagen
konnte: ,Was Gesichter bedeuten kénnen, ging Emil Wachter an einem
bestimmten weltgeschichtlich-literarischen Stoff zuerst in globalem Ausmaf}
auf.“4

1 Goethe, Johann Wolfgang von, Zur Farblekre (Einleitung), Tibingen 1810: die ,Zah-
men Xenien“, Bd. 3 der Weimarer Ausgabe 1890, S. 279. — Dazu Plotin (1 270), Ennea-
den I, 6, 9: ,Nie hitte das Auge die Sonne geschen, wire es nicht selbst sonnenhafter
Natur.“ Ahnlich Plato, der ,Staat, VI, 19, p. 508 B.

¢ Goethe, Johann Wolfgang von, Brief vom 28. Dezember 1774 an Jenny von Voigts, geb.
Méser (Weimarer Ausgabe, IV. Abt. Bd. 2, S. 223.

3 Bodenstedt, Friedrich von, , Lieder des Mirza-Schaffy“, Berlin 1851 (darin: Vermischie
Gedidite und Spriiche, 26).

4 Wiirtenberger, Franzsepp, .Das Gesicht“, Er6finungsansprache zur Ausstellung Emil
Wachter in der Landesbibliothek Karlsruhe am 4. 3. 1977 (MS). - Zu diesem Aufsatz vgl.
man das eben erschienene, gut bebilderte Buch: Emil Wadhter: Paare der Bibel (Mit einer
Einleitung von Alfons Deifiler), Stuttgart, Kathol. Bibelwerk 1978.



Herbert Schade 428

Dabei pflegte Wachter nicht nur das Individualportrit, also die kiinst-
lerische Erfassung des individuellen Bildnisses einer Personlichkeit, son-
dern auch das Bibelportrat, die Darstellung des Gesichtes der Propheten,
Konige und Heiligen, die als Trager der Geschichte der Offenbarung in den
Berichten des Alten und Neuen Bundes vor uns auftauchen. Es sind Ge-
sichter, die von ihren Visionen geprégt sind, und Profile, die der Kampf
der Geister gemeiflelt hat. So formt auch der Kiinstler die Gesichter selbst
zu Gesichten um. Wachter schreibt: ,Gibt es etwas Bewegenderes als das
Bild des Menschen? Mit allem, was es zeigt und was es verheimlicht und im
Verheimlichen erst recht zeigt?“®.

Beide Arten des Bildnisses, das Individualbild und das Bibelportrit sol-
len hier betrachtet werden. Zugleich aber wollen wir versuchen, die Ein-
bindung dieser ,Gesichter als Gesichte® in den starren Rahmen des Betons
mit zu bedenken, und dem Christusbild des Kinstlers unsere besondere
Aufmerksamkeit schenken.

I. Gesicht, Psychogramm und ,Persona® -
Zu den Individualbildnissen des Kiinstlers

Uberschauen wir die Portrdt-Kunst der Gegenwart, so machen wir eine
merkwiirdige Beobachtung. Das Bild des Menschen steht heute zwischen
zwei Extremen: Auf der einen Seite beobachten wir die Hodhstilisierung
der Person bis zum artifiziellen Genie, dem ,Star“, der durch ,Image-
Pflege“ hergestellt wird. Als Beispiel dafiir konnen die Rasterbilder des
Roy Lichtenstein mit seiner immer wiederkehrenden ,Diva“ oder die
Portrits der Marylin Monroe von Andy Warhol gelten, der die Fotos der
Filmschauspielerin monumentalisierte. Auf der anderen Seite bemerken
wir den Zerfall der Profile, das Verloschen der Charaktere und den Unter-
gang der Verantwortlichkeit. Der Mensch verliert nicht nur sein Gesicht, er
flieht ins Anonyme. Der ,Mann ohne Eigenschaften® (Musil) dominiert.
Die gesichtslosen Silhouetten von Georgio Chirico bis Ceroli treten in der
Kunst ihren Siegeszug an. Juan Genoves untersucht in seinen Werken die
~einsame Masse“, die nur mehr aus atomaren Teilchen besteht. , Wie woh-
lig ist es, Teil einer Masse zu sein, nur — Stanzstiick“, schrieb Erhart Kést-
ner iber diese ,ars multiplicata“, das heif}t, iber die Kunst der verviel-
faltigbaren Klischees oder Klischeevorstellungen®. Beide, die monumenta-
len Rasterbilder und die gesichtslosen Kopfe, besitzen etwas Maskenhaftes.

5 Die Zitate des Kiinstlers stammen zu einem Teil unverdffentlichten Aufzeichnungen.
8 Erhart Kistner, x mal Buch, in: ,ars multiplicata ~ vervielfiltigte Kunst seit 1945°,
Katalog des Wallraf-Richartz-Museums. Kéln 1968, 18.



Gesichter als Gesichte 4929
Der Tanz der Masken

Das Wesen des maskenhaften Charakters, der das Menschenbild der mo-
dernen Kunst zu einem Teil bestimmt, 148t sich vielleicht mit einem Tanz
niher veranschaulichen, den eine niederldndische Truppe vor einiger Zeit
auffiihrte. Bei diesem Tanz hielten Tanzer und Ténzerinnen in der einen
Hand eine schwarze und in der anderen Hand eine weifle Maske. Im Laufe
ihrer rhythmischen Bewegungen wechselten sie unaufhérlich diese Masken,
so dafl man nur selten ihr wahres Gesicht zu erfassen vermochte. Wer ist
wer? Diese Frage mufite man sich immer wieder stellen.

Der Vortinzer und Choreograph selbst nannte die Auffithrung: ,Tanz
um die Identitit. Diesen Tanz — so scheint es — vollfithren wir alle. Wer
ist wer? Wer ist was? Wer ist wie lange dieser oder jener? — Heute sind
wir Biedermann und morgen Liebhaber, dann sind wir Kollege und plétz-
lich Rivale. SchlieBlich sind wir Ehemann, Genosse, Bruder oder Mitbru-
der. Manchmal aber, wenn sich die Maske beim Tanz ein wenig verschiebt,
bemerkt man ein entsetzliches Ungeheuer hinter der gutbiirgerlichen
Fassade.

Die moderne Psychologie hat diesen Vorgang ,Identititskrise” genannt,
das Nicht-mehr-wissen, womit wir als Menschen und als Personlichkeiten
identisch sind. Vielleicht jedoch kénnen wir gar nicht identisch sein. Und
die Frage nach dem ,Selbst* wire falsch gestellt. Wahrscheinlich hat der
Mystiker recht, der sagte: ,Das grofite Wunderding ist doch der Mensch
allein, er kann, nachdem er’s macht, Gott oder Teufel sein“ (Angelus Si-
lesius).

Diese uns alle bedringende Frage hat der Maler und Bildhauer Emil
Wachter zam hervorragenden Thema seiner Kunst gemacht. Wachter
selbst hat das Problem in seinem Osterburken-Buch auf die kurze Formel
gebracht: ,Am Mond ja — aber noch nicht bei sich“”. Das will sagen: Der
moderne Mensch ist zwar in der Lage, den Mond mittels einer hochent-
wickelten Technologie zu erreichen, zugleich aber verliert er sich selbst
immer mehr. Deshalb untersucht der Kiinstler in seiner Malerei, Grafik und
Plastik unsere Gesichter und Masken, um zu erfassen, welche Wirklichkeit
sich dahinter verbirgt.

Erscheinungsbild und ,Eidolon“ (= ,Bildseele®)

Die frithen Zeichnungen von Individualportréts des Malers bemiihen sich
zunichst, das Bild der dufleren Erscheinung einer Personlichkeit festzu-

7 Wachter, Emil, Osterburken, St. Kilian. Eine Bilderwelt in Beton. Xarlsruhe im Auto-
renverlag 1974, 215.



Herbert Schade 430

halten. Diese an sich lernbare und im Zeitalter der Fotografie scheinbar
tiberfliissige Kunstform hat Wachter bis auf den heutigen Tag beibehalten,
so dafl man den Eindruck gewinnt, es stehe eine Grundsatzentscheidung
dahinter. Tatsédchlich gibt es eine wesensmaflige Verbindung zwischen dem
Erscheinungsbild und dem Menschen. Die Griechen nennen die Seele ,Eido-
lon“. Homer sagt, ,die Seele sei ihm —~ dem Menschen — zum Erschrecken
gleich®. Deshalb bildete man sie auch als kleine menschliche Figur ab.
Selbst wenn sich heute die Gesichtsziige der Menschen mehr und mehr von
ihrem geistigen Meinen und Wollen loslosen und selbstdndig machen, und
die Menschen nur mehr Masken vor sich hertragen, sagt diese schizoide
Situation sehr viel mehr aus tiber die heutige Gesellschaft. Ob Gesicht
oder Maske, Emil Wachter sucht die Gesichtsziige zu erfassen und hat es in
der Wiedergabe der sichtbaren Profile zu einer groflen Meisterschaft ge-
bracht. Aber er bleibt nicht dabei stehen. Er dringt tiefer in den Menschen
hinein und sucht den Charakter zu sehen, jene innere Pragung aus Konsti-
tution und Geschichte, die einem Gesicht im Laufe der Zeit seine unver-
wechselbaren Ziige verleiht. Dafiir sind die ,Bonner Kopfe“’s besonders
sinnenféllig und gleichsam fiir jeden von uns interessant.

Manchmal haben wir nidmlich den Eindruck, wir waren in unserem
offentlichen Leben auf einem grofien Maskenball inmitten von tanzenden
Marionetten. Wir sitzen vor dem Fernsehgerat und beobachten Politiker,
Publizisten und Funktionire. Wir spiiren, wie sie eine Per-Sona aufbauen,
eine Maske, durch die sie sprechen. Ihr Mienenspiel wirkt beruhigt. Thr
Tonfall ist gewichtig. Profil und Bewegung scheinen von grofler Objektivi-
tit. Sie wissen, daf} sie uns tduschen. Einige wissen auch, daf sie ligen. Sie
ahnen sogar, dafl wir sie durchschauen, aber sie wissen, dafl wir keine
Macht und Moglichkeit haben, ihre Larven Liigen zu strafen.

Emil Wacdhter suchte sie auf und hat sie fiir uns Zeitgenossen festgehal-
ten. Dabei stellt man sogleich fest: Er zeichnet keine Karikaturen. Nur gele-
gentlich bricht dann in einer Zweitfassung der Schalk durch, macht er eine
lange Nase und weist lachend auf den Schatten eines Menschen hin. Seine
Bildnisse sind eher wohlwollend und zumindest von unbestechlicher Sach-
lichkeit. Das haben die Politiker schon dadurch bestitigt, dafl einige von
ihnen ihre Unterschrift unter ihr Bild setzten.

So sehen wir beispielsweise den markanten Kopf Herbert Wehners mit
seiner attributiven Tabakspfeife. Zweifellos ist es der Charakterkopf eines
alten Sozialdemokraten. Er scheint fast wie ein Denkmal. Man gewinnt bei
dem Bild den Eindrudk, Herbert Wehner sei der letzte Uberlebende einer

7a In einem Brief vom 11. 4. 1974 schreibt der Kiinstler: ,Die nichsten 10 Tage bin ich in
Bonn, um ein paar von den Politischen zu zeichnen; eingeladen vom Haus Baden-Wiirt-
temberg. Ein etwas rutschiges Unternehmen.






Herbert Schade 432
»Selbstbildnis in Grau“

Exemplarischer als diese aktuellen politischen Portréts scheint das ,Selbst-
bildnis in Grau®“ (1959). Im Hochformat dieses Bildes taucht aus einem
fahlgrauen Grund, der lichtbraun und hellgrau differenziert wird, der
Umrif von Kopf und Schulter des Kiinstlers auf. Der Maler schaut im
Halbprofil aus der Tafel heraus auf die Staffelei hin, deren Leiste mit dem
goldgelben Keilrahmen wir rechts am Bildrand bemerken. Die schmale
Riickseite der Staffelei und das auf ihr stehende Bild zeigen ein dunkles
Blauviolett. Diesem schmalen Farbschatten am Bildrand entspricht das
dunkelblaue Dreieck im Halsausschnitt der weiligetonten Weste des Ma-
lers. Das Gesicht tiber dem Ausschnitt des Gewandes bleibt im Dunkel.
Seine Ziige sind wie verhingt. Augen werden nicht gegeben. Nur ihre
Hohlen sind durch Brauen angedeutet. Auch die Nase zeigt kaum Profil.
Der Kiinstler begreift sich als Schatten. Das Licht steht hinter ihm. Erstaun-
lich bleibt, dafl der sensible Umriff von erregender Portratdhnlichkeit ist,
und zugleich der Eindruck entsteht, dafl dieser augenlose Gesichtsschatten
intensiv schaut.

Bei aller Charakterisierung der Personlichkeit durch den Umrifl wird
jedoch das individuelle Leben zuriickgenommen und jedes private Schauen
im Bild vermieden. Der Maler scheint nur wie der Exponent des Bildgrun-
des — wie jemand, der im Auftrag einer grofleren Wirklichkeit sieht. So
wirkt er wie die ,graue Eminenz“ eines anderen Daseins. Das ,Selbst®,
nicht das Individuum, beobachtet durch seine verhiillte ,Persona“ die
Welt.

Die Sensibilitat der lichten Silber- und Goldtone, die Musikalitat von
Blau und Lichtbraun machten aus dieser Portratsilhouette ein lyrisches
Gedicht, wenn nicht das verhingte Gesicht von der Unerbittlichkeit der
Berufung des Schauens Zeugnis ablegte.

Dieses Selbstportrat aus graublauen Schatten, die die Silberténe der
Portrits von Velasquez ins Gedachtnis zuriickrufen, ist nicht mehr aus den
formalen Errungenschaften des Kubismus zu begreifen. Aber das Werk
bringt das grofle Anliegen von Cézanne und der Kubisten mit ein, die
wullten, dafl der farbige Rhythmus vor der Figur da ist und tragt. Die Ge-
stalt kann nicht mehr autonom oder eigenwertig verstanden werden. Sie ist
einem grofleren Dasein verpflichtet.

So wird das ,Selbstportrdt in Grau® zum Programm: Der Maler kulti-
viert nicht sein Genie, seine Privatmythologie oder eine neue, individuelle
Sehweise, sondern weifl sich im Schatten eines unzerstorbaren Lichtes, das
aus dem Bildgrund hervorbricht. Er sucht die Welt aus dem Blickwinkel
des ihr eigenen Grundes zu erfassen.















Gesichter als Gesichte 433

Emil Wacdhter ist diesem Programm seines ,Selbstportrit in Grau® im-
mer treu geblieben.

Der Maler stofit in weitere Lebensbereiche vor, wenn er in seinen Por-
trats die Lebensalter darstellt. Wir bemerken unter seinen Portrits Kinder,
junge Menschen, reife Leute und schliefllich die Alten. Dabei muf festge-
halten werden, daf der Kiinstler ein Kindermaler von Bedeutung ist. Sicher
haben dazu nicht zuletzt seinen eigenen fiinf Kinder beigetragen, die der
Maler immer wieder darstellt. Sie sind seine schonsten Modelle. So be-
obachten wir Kinder, die im Bildgrund schwimmen oder schweben, Kinder,
die einen ersten festen Stand suchen. Und schliefilich sehen wir Buben, die
einen festen Stand vortduschen. Schon die Andeutungen aus dieser Welt
der Kinder, die durch seine Zeichnungen der Miitter und Grofimiitter zu
erganzen waren, zeigen, dafl uns Wachter auch in seinen Familienportrits
in die Tiefenschichten des Daseins hineinfiihrt, dort, wo der Mensch im
Ursprung verankert ist. Der Kiinstler bindet ndmlich die Gesichter und
Figuren in den Grund ein. Er verstrebt sie im Auflerindividuellen oder be-
greift sie aus dem Raum. Diese Korrespondenz von Mikrokosmos mensch-
licher Individualitdt mit dem Makrokosmos von Raum und Grund verleiht
den Gesichtern, besonders in der Malerei, eine ,Aura der Auflosung®
(Konrad Weif}). Wiirtenberger formulierte: ,Es ist fast ein Wunder, dafl
die Interpretationsaufgeschlossenheit des Betrachters solcher alldurch-
trankter Gesichter doch wieder die Fetzen des Urschlammes zu einem Ge-
sicht zusammenreimt. Denn der Beschauer identifiziert die Fetzen quasi mit
Seelenstruktur, mit dem labyrinthischen, unauflésbaren Chaos der Seelen-
sprache. Dieses ,,chaotische Strichgekritzel“ und die ,Aura der Auflésung*
veranlassen uns, die kiinstlerischen Mittel zu untersuchen, die derartige
»Psychogramme® ermdéglichen.

Zu den kiinstlerischen Mitteln

Die Mittel, die Emil Wachter in seiner Grafik gebraucht, sind gegensitzli-
cher Natur. Zunéchst zeigen zwei Arten der Strichfiihrung die kiinstlerische
Spannweite der Entwiirfe der Gesichter, Charaktere und Masken, die
Wachter vor uns aufzeichnet: Es ist der unerbittliche Strich des Kugel-
schreibers und der weiche fasrige Duktus der Lithokreide. Beide grafischen
Medien stehen gleichsam fir zwei der Wolfflinschen Grundkategorien
des kiinstlerischen Ausdrucks, fur das Malerische und das Zeichnerische.
Man kann in ihnen aber auch das Rationale und das Erlebnishafte wieder-
erkennen.

Es fallt aber noch ein weiteres kinstlerisches Mittel auf. Seit ungeféhr
1960 treten vor allem in den grafischen Zyklen iibergreifende Liniengefiige



Herbert Schade 434

auf, die den einzelnen, also das Individualportrat, durchschneiden, zerle-
gen und anonymisieren. Einen Hohepunkt findet die Grafik in dem Band der
Edition Gonner ,Eine schone Welt* von 19768, Dabei entstehen Deforma-
tionen und Konfigurationen, die eine dtzende Gesellschaftskritik mit der
Sichtbarmachung surrealer Krifte verbinden. Man hat diese Bildwelt, die
,Kugelschreibersonate®, als ,,Kiimmerkonturen“ abtun wollen, ohne zu be-
greifen, daf damit unsere ,lineare Gesellschaft“, die Herbert Marcuse
auch die ,eindimensionale Gesellschaft“ genannt hat, kiinstlerisch adaquat
wiedergegeben wird. Der Rationalismus unserer blutleeren Existenz ist in
dieser erschiitternden Linearitit und in Wacdhters ,Strichliedern® gleich-
sam ,naturgetreu” wiedergegeben. Das Triebhafte macht sich breit, und die
auflosende Gewalt einer Zivilisation, die sich abgewohnt hat, die Sinn-
frage zu stellen, wird sichtbar. Man muf§ dieses »Pandimonium® einiger
Zyklen Wachters zur Interpretation der Individualportrits des Kiinstlers
mit heranziehen, weil sie die Verflochtenheit des Menschen in die Krifte
des Urgrundes zeigen.

Gesicht als Tkonostase

Aus der byzantinischen Kunst kennen wir die Ikonostase, die Bilderwand,
die vor dem Allerheiligsten steht. Fiir Wachter sind Gesichter ,Ikonosta-
sen“ vor dem Allerheiligsten der menschlichen Seele, das heifit, dem inner-
sten Zentrum des Geistes, in dem die Freiheit thront. Diese Bilderwande
seiner Individualportrits lassen das Zentrum des Geistes, die Freiheit,
ahnen. Blick und Haltung, Gebirde und Profil, Linie und Faserstrich deu-
ten die Schwierigkeit der Entscheidung an und machen das Schwelen der
Schuld sichtbar. Der Kiinstler sucht also das Personale zu erfassen: ,Wer
kann mit den Menschen fertig werden?*, schreibt der Maler. ,Man kann
Umwege machen: nur Hande, nur ein Bauch oder ein Riicken, nur die Ge-
stalt, deren Gesicht die Gebarde ist, nur ein Gesicht, das die ganze Gestalt

8 Waditer, Emil, Eine schéne Welt. 164 Kugelstifizeichnungen. Edition Gonner, Hil-
zingen 1976 (mit einem Beitrag von Franzsepp Wiirtenberger zu Emil Wadhters zeit-
kritischem Kiinstlerbuch ,Eine schone Welt“ auf einem beigelegten Faltblatt). — ,In
diesen Zeichnungen steckt der Versuch, unsere Welt anzuschanen so, wie sie durch uns
geworden ist.“ Das Figenartige an diesen hochst aktuellen Zeichnungen ist die Ver-
schrinkung von Gesicht, Figur mit der Architektur und Landschaft. Die Menschen werden
zu ,Mébeln des Absurden®, die eine leere Landschaft und eine durchlécherte Realitdt nur
unzureichend verstellen. ,Wer nimmt das wieder weg?“ (Frage einer nackten Frauenge-
stalt iiber dem Ballungszentrum einer Satellitenstadt), ,Weiter liigen®, ,Unternehmen
Rosi“, ,Hinterfragen®, ,Was wissen wir?* oder ,Was hat sich gedindert?“ lauten einige
der Titel unserer gesellschaftlichen, sexuellen oder politischen Grenzsituationen. Das Werk
vermag uns iiber die Fragwiirdigkeit und das Alogische unseres rationalistischen Daseins
zu orientieren.



Gesichter als Gesichte 435

verrit oder verbirgt, die Architektur, die Technik und Supertechnik: Miin-
den wird alles Interesse wieder beim Menschen selbst, und zwar beim
ganzen Menschen, wie ihn die Liebe meint. Er ist so unerforscht wie das
Weltall.“ Fiir Wachter wird gleichsam die Erfassung des menschlichen
Portrits zu einer Erforschung des anthropologischen Kosmos, zu einem
kiinstlerischen Weltraumflug, bei dem er feststellen méchte, was diese
Welt des Menschen ,,im Innersten zusammenhdlt“. Dabei signalisieren das
»Strichgekritzel“ und die ,Aura der Auflésung“ in den Figuren den Im-
perativ der Genesis, den der moderne Mensch so gerne vergifit: Du bist
Staub, und zum Staube wirst du wieder zurlickkehren. Zugleich aber wird
die , Identititskrise“ des Menschen von heute sichtbar, der nicht mehr weift,
von welchen Kréften er bewegt wird.

Das verleiht seinen zerbrechenden Gesichtern ein kreatives Element. Sie
erheben sich aus dem Urschlamm. Sie treten aus dem Raum hervor, und sie
bleiben dem Grunde verhaftet. Der Mensch ist nicht er selbst, sondern eine
Prigung im Lehm und ein Siegel des Lichtes im Magma der Welt. So
gehen durch seine Gesichter die uralten Krafte von Licht und Finsternis und
definieren den Menschen als Arena, als Kampfplatz der Geister. Der
Kiinstler selbst schreibt: ,Das Spielfeld dieses Dramas ist, wie ich sehe, das
menschliche Gesicht. Wenn Unsichtbares sichtbar werden kann, dann in
diesem Fangspiel. Hier sind alle Dimensionen von Himmel bis Hélle ein-
gefangen, und obwohl sehbar, bleibt das Gesehene Geheimnis. Das Un-
sichtbare wird sichtbar und damit auch lesbar und habhaft. Ob aber ver-
fiigbar? Vielleicht liegt hier das grofle Trauma der Moderne: Im
Sichtbaren ist, dem Menschen unverfiigbar, zugleich das Unsichtbare. Nicht
zu eliminieren. Lese es, wer Augen hat.”

Die Individualportrits leiten also unmittelbar zur theologischen The-
matik der ,Gesichter der Urviter” und der Bibelportrits iiber.

I1. Antlitz, Urbild und gezeichnete Stirn —
Zu den Bibelportrits des Emil Wachter

Am Beginn der christlichen Portrétmalerei, in den Mumienbildnissen von
Fayum, sehen wir die vergleichsweise naturalistisch gemalten Gesichter der
Verstorbenen als Masken in Kopfhohe der Mumie befestigt. Mit grof§ ge-
offneten Augen schauten sie den Sternen und der aufgehenden Sonne ent-
gegen. Diese Werke strebten ,,nach Ewigkeitsformen, in denen der Mensch
in dem folgenden zeitlosen Leben erstehen sollte“®. Diese Portrits aber

9 Zaloscer, Hilde, Portriits aus dem Wiistensand. Die Mumienbildnisse der Oase Fayum.
Wien-Miinchen 1961, 47.



Herbert Schade 436

bildeten auch eine Definition des Menschen als Anthropos, das heifit, als
Wesen, das schaut. Augustinus sagt namlich, dal der Mensch zuerst das
Licht vom Licht des Schopfers eingegeben bekam; und, dafl dieses Licht sich
nun suchend zum Licht des Himmels wenden misse, um aufzustehen und
Gott zu schauen. Mensch ist man nicht nur, Mensch mufl man werden'®.

Diese elementare Beziehung zwischen dem Menschen und der Welt be-
obachten wir besonders in den Bibelportrits von Emil Wachter. Sein
,Adam“und ,Abraham* erhebensich gleichsam aus dem Urschlamm, um zu
schauen. Dariiber hinaus sucht der Maler in seinen Bibelportrits die schick-
salhafte Pragung der biblischen Gestalten durch ihre gottlichen Auftrage
als Propheten, durch ihr heiliges Tun als Urviter oder Kénige und auch
durch ihr schuldhaftes Versagen als ,Adam*, ,Kain“ oder ,David“ ansich-
tig zu machen. Gezeichnet ist die Stirne Kains, und Turmzinnen gehen
durch das Haupt des Metuschelach. Diese Wirklichkeit aber wird in den
Bibelportrits nicht nur als individuelles Schicksal, sondern als Heilsge-
schichte und Heilsbotschaft ins Bild gesetzt. Hinter den elementaren Ikono-
stasen der Urviter flackert die Fackel der Offenbarung Gottes oder schwelt
die Lava zerstorerischer Gewalten. Es sind keine Gesichter oder Portrats,
die aus der Anschauung oder persénlichen Begegnung mit den Urvitern
oder Propheten entstanden sind, sondern aus Text, Tradition und Vor-
stellung hervorgehen.

,Um diese Bilder entstehen zu lassen, bedurfte es innerer und duflerer
Erfahrungen, waren Reisen und dauernde Beobachtungen und jahrzehnte-
langes Umgehen mit den biblischen Geschichten nétig. Entscheidend aber
war die Offnung jenes Raumes, aus dem alle diese Gestalten plétzlich
hervorgetreten sind. Er gehort nicht der Kategorie des Machbaren an,
sondern einer ganz anderen Kategorie, in der Begegnung geschieht®, so
schreibt der Kiinstler selbst!.

Vielleicht diirfen wir diesen — von Wachter nicht ndher definierten —
Raum als den Bezirk biblischer Offenbarung theologisch charakterisieren.

10 Aurelius Augustinus, Uber den Wortlaut der Genesis, von C. J. Perl, Paderborn 1961,
101/102; dazu Herbert Schade, Das Paradies und die Imago Dei (Eine Studie iiber dic
friskmittelalterlichen Darstellungen von der Erschaffung des Menschen als Beispiele einer
sakramentalen Kunst), in: Probleme der Kunstwissenschafi. Zweiter Band. Berlin 1966,
79-182, bes. 124.

11 Wachter, Emil, Genesis — Das Gesicht der Urvéter in 101 Lithographien und 4 mehr-
farbigen Aquarellen. Basel-Wien (Herder) 1970. — Die Lithographien dieses Bandes
stellen nur einen Teil der zahlreichen Blitter zu diesem Thema dar. Die abgebildeten
Motive besitzen einen besonderen elementaren Charakter und zeigen das Eingebundensein
des Gesichts in die Landschaft oder den Bildgrund. Die Gestalten werden von dem fas-
rigen Duktus der Lithographie gepriigt. Sie sind nicht in die ,Linearen Systeme® des
modernen Rationalismus eingezwingt wie die Figuren einer ,Schonen Welt“, sondern
sind atmosphirisch aufgefafit und stehen gleichsam ,unter den Gewittern Gottes®.



Gesichter als Gesichte 437

Bei der kiinstlerischen Erfassung dieses Raumes zeigt sich, dafl Wachter
die elementare Kraft der Bildnisse u. a. durch die Einbeziehung der Land-
schaft in das Portrit erreicht. Franzsepp Wiirtenberger formulierte: ,Man
sieht es diesen Gesichtern an, daf sie kunstgeschichtlich herkunftsmafig
durch die Landschaftsmalerei als musikalische Allraum-Malerei hindurch-
gegangen sind. In ihnen spiirt man, poetisch-symbolisch ausgedriickt, das
Rauschen der Unendlichkeit des Meeres oder auch die unheimliche Weite
und klare Dumpfheit der Wiiste.“ Altbischof Wilhelm Stihlin sagt von den
Bibelportrits Wachters, sie zeigten die Reaktionen des Menschen auf den
Anruf Gottes®. Tatsichlich gehen nicht nur die Welt und die Wiiste durch
diese Gesichter, sondern selbst die Geschichte. In einigen dieser Genesis-
Portrits beobachten wir tatsichlich ganze Gestalten, Figuren und Aktio-
nen — wohl aus der Geschichte des einzelnen Menschen selbst — im Grunde
dieser Portriits. Nicht nur unser Schauen, sondern auch unser Tun formt
das Gesicht. So werden die Bibelportrits , Existenzbilder®, wie sich der Re-
gierungsprésident von Siidbaden, Anton Dichtel, bei der Verleihung des
Hans-Thoma-Preises an Wachter ausdriickte (14. 8. 1966). Es sind tatsich-
lich die ,Urgegebenheiten menschlicher Existenz® (P. A. Stadelmann) und
zugleich die ,gemalte Geschichte des inspirierenden Gottesgeistes® (A.
Deifiler), die wir auch in der Bibel erfahren.

So gilt fiir die Bibelportrits, was Emil Wachter fiir die Individualpor-
trats und sein Selbstbildnis sagte:

»,Das Gesicht eines Menschen spiegelt untriiglich das, was er sieht.
Der Spiegel kann triib, blind oder zerbrochen sein, so daf} er nichts
mehr oder nur noch Undeutliches wiedergibt. Zwar gibt es meister-
hafte Masken, deren Spiel schwer erkennbar ist, weil sie verschliisselt
sich selber spiegeln, aber da der Spieler seinerseits darauf angewiesen
ist, zu sehen, wie seine Maske wirkt — er sieht und sieht nichts, als
sich —, hilt die Maske nicht stand. Gute Augen durchschlagen sie wie
Geschosse, um auf einem armseligen Untergrund aufzutreffen. Ich
habe viele Selbstportrits gezeichnet, um festzustellen, wie eitel ich
bin. Es ist schwer, die eigene Maske zu durchschlagen bis zum wahren
Person-Grund, bis zur Nacktheit vor Gott.“

Verfolgt man diese Entwicklung des Menschenbildes im Werke Wachters,
so versteht man, daf} der Kiinstler vorbereitet war, die Figuren wieder
in dem groferen Zusammenhang einer Architektur zu sehen.

12 Stihlin, Wilhelm, in: Evangelische [ahresbriefe, Kassel Nr. 1, Ostern 1971, 1. Quartal.



Herbert Schade 438

III. Biblische Gestalten und zeitgendssische Figuren in Beton

Schon seit 1952 hat der Kiinstler immer wieder Zyklen von Glasfenstern
geschaffen und die menschliche Figur in den Zusammenhang des Ganzen
von Welt und Geschichte gestellt. Aber erst in den siebziger Jahren ent-
stand jene Bilderwelt in Beton, die an den Architekturen der St.-Kilians-
Kirche von Osterburken und der Autobahnkirche von Baden-Baden einen
so nachhaltigen Eindruck auf den Beschauer ausiibt.

Emil Wachter ist es in diesen Werken gelungen, das Bild des Menschen,
das durch die Ubermacht einer sikularisierten Gesellschaft und durch die
Gewalten des Eshaften nahezu ausgeloscht war, in seine uralten Bezugs-
systeme einzufiigen. Der Kiinstler selbst schrieb: ,Der Bestand an Geordne-
tem in allem, was lebt, ist, so lange es lebt, gemessen am Ungeordneten, so
iiberwiltigend, dafl man zeitweise die Gefahren vergessen kann, die alles
bedrohen®.

Tatsachlich wirkt es revolutionir, wie in den Architekturen von Oster-
burken und Baden-Baden die Képfe und Arme, Abbreviaturen von Men-
schen, in visionirer Schau zu einem modernen Bericht tiber die Heilstaten
Gottes in Bibel und Gegenwart zusammengefiigt werden. So sehen wir an
der Sidseite des Elia-Turmes in Baden-Baden unten den Propheten
knieend anf seinen Portritkopf in der oberen Hilfte zuriickblicken. Der
Kiinstler schreibt dazu: ,Elia im Widerstreit mit sich selbst“. Dieser Pro-
phet ist gleichsam gespalten und symbolisiert auch das schizoide Bewuf3t-
sein der Gegenwart. Niemals wire in der élteren Kunst eine solche Kom-
position méglich gewesen. Oben hockt Elia eingepfercht und von einer
zu tiefen Decke bedriickt. Dariiber sehen wir das Relief eines modernen
Panzerwagens. Dazu schreibt Wadhter: ,Die Staatsmacht als Terror. Elia
hat Angst. Er sitzt wie eingeprefit“. Im obersten Abschnitt des Turmreliefs
schwebt der Prophet iiber einem mit Fliigelpferden bespannten Wagen.
,Elias Wegnahme in den Himmel“. So zeichnet der Kiinstler das Portrit
des groflen Propheten mit zeitgendssischen und traditionellen Elementen.
Die geschichtliche Distanz zwischen der Zeit der Offenbarung und der Ge-
genwart wird aufgehoben, und das damalige und heutige Geschehen
werden in das Bezugssystem der Architektur eingefiigt.

Damit erhilt der ,gespaltene Mensch“ und seine zerrissene Gestalt wie-
der eine Ordnung. Kiinstlerisch ist es mehr als verstindlich, daf diese Fi-
guren nicht naturalistisch oder klassizistisch aufgefafit werden kénnen. Die
Autonomie des Menschenbildes, die ein solcher Naturalismus und Klassi-
zismus voraussetzen, ist im modernen Bewufitsein zerbrochen. So entsteht
auch in der menschlichen Figur und selbst im Portrit dieser Architekturen
eine Kunst der Abbreviaturen und Verweise, die mit den alten Symbolen






Herbert Schade 440

verwandt scheint. Gesicht und Figur sind wie Gebarden, die auf eine gro-
Bere visiondre Welt hinweisen. Sie sind Fragmente, die in uns die Hoff-
nung auf die urspriingliche Schopfung und die Ordnung der Heilsgeschichte
wedken. Die offenen Augen des Elia und die erhobenen Arme des Mose
rufen die Erinnerung an den Entwurf des gottlichen Weltenplanes in uns
wach.

Der Mensch als Bild und sein Fragment als Gebarde, diese Grundkate-
gorien der Wachterschen Betonreliefs prigen in besonderer Weise das
Christusbild des Kiinstlers.

IV. Das ,verwischte® Gesicht Christi

Schon in seinem Triptychon von 1947 entwirft Emil Wachter ein eigenes
Christusbild. Denn dieses vergleichsweise kleine Werk stellt die ,, Vertrei-
bung der Wechsler” in den Mittelpunkt der Komposition. Der Maler ent-
wirft also schon damals ein Gegenbild gegen ein Christentum, das durch
die Kommerzialisierung bedroht ist. Der Kampf gegen die ,Geldwechsler®,
die das ,,Haus des Vaters“ zu einem Kaufhof machen, zeichnete sich schon
1947 als zeitgendssisches Thema christlicher Kunst ab. Im Verlauf seines
Schaffens hat Wachter in Glasfenstern, Teppichen und Wandmalereien
in vielfacher Weise die Vorgange des Evangeliums monumentalisiert. So
finden wir in der St.-Peter-Paul-Kirche in Karlsruhe-Miihlburg schon
1954/55 einen umfassenden Glasfensterzyklus von der Erschaffung iiber
zentrale Motive des Neuen Testamentes bis zur Apokalypse. Dazu sind
grafische Zyklen zum Mattdus- und Lukasevangelium und zur Apokalypse
entstanden.

In der Olmalerei ist ein ,, Ecce-Homo* (1964) von Bedeutung. Dann aber
gibt es seit 1960 immer wieder das Thema der ,Kreuzigung®. In den gro-
fen Wandteppichen und in der Glasmalerei ragt das Motiv des ,,Christus
in der Maiestas“ oder besser des ,Christus der Geheimen Offenbarung*
heraus.

Nach diesen allgemeinen Hinweisen auf die Variationsbreite der Chri-
stusthematik bei Wachter erfordert der kiinstlerische und anthropologische
Gehalt dieser Verbildlichungen eine eigene Betrachtung. Tatsdchlich kulti-
viert der Kiinstler drei Christus-Motive: In besonderer Weise ndmlich den
»Ecce-Homo“, die ,Kreuzigung® und den ,,Christus der Apokalypse“.

Zum ,Ecce homo® und Kreuzesbild

Fines fallt am Olbild des ,Ecce homo* von 1964 sofort auf. Sein Gesicht
scheint wie verwischt. Der Mensch wirkt wie ausgeldscht. Selbst bei dem



Gesichter als Gesichie 441

gleichen Motiv in dem monumentalen Glasfensterzyklus in Rastatt von
19738 sind die Gesichtsziige Christi deformiert. Der Kiinstler selbst sagte
einmal, dafl wir, ,,die wir 1hn zu besitzen glauben, Sein Bild zu sehr demo-
liert haben“. Und wo die Ziige Christi klarer hervortreten, wie im Beton-
relief des Ecce homo der Kirche von Osterburken, ist der Christus ohne
besonderes Profil. Man konnte ihn geradezu mit dem ,Adam® im Innen-
raum oder dem ,Heiligen Gallus“ des Betonreliefs in Konstanz austau-
schen. Eines aber ist allen erwdhnten Werken gemeinsam, die Figur des
Christus, ob in 01, in Glas oder in Beton, steht senkrecht wie eine Sdule.
Der Leidende ist die ,,Columna universalis“, die unerschutterliche Achse
der Welt.

Etwas #hnliches gilt von den Kreuzigungsbildern. Man mag an die
,Griine Kreuzigung“ von 1960 denken oder die ,Drei Kreuze® von 1966
in Erinnerung haben. Das Gesicht des Gekreuzigten wirkt wie deformiert.
Selbst in der Kreuzigung des Altarblatts von Fischbach (1968) ist der Chri-
stuskopf gleichsam ausgeloscht. Christus ist nur mehr der Inbegriff des
,Seufzens der Schopfung®, der Exponent einer Passion, die den Welt-
grund befallen hat.

Wenn man bedenkt, welchen Ausdruck Albrecht Diirer und Matthias
Griinewald in das Antlitz Christi legten und welche Fulle von Charakteri-
sierungsmoglichkeiten in den zahllosen zeitgendssischen und biblischen
Portriats Wachters zur Verfiigung stehen, féllt diese ,Gesichtslosigkeit
Christi“ auf. Durch diesen ,Ecce Homo* werden der Personenkult und die
Staralliiren der Gegenwart demaskiert. Das Bild des Erlgsers heute ist
nicht die ,beriihmte Personlichkeit* oder das ,Genie“, sondern der aus-
geloschte Mensch, der standhalt.

Ein letztes Motiv unserer Betrachtung bilden die Figur und das Gesicht
des wiederkehrenden Christus.

Der ,Herr der Apokalypse®

Von grofier Eindringlichkeit sind seine Darstellungen des apokalyptischen
Christus. In einem Gobelin der Pfarrkirche Gaiberg bei Wiesloch zeigt
dieser ,Thronende Christus (1956) noch die iiberkommenen Zige des
alten Christusbildes. Die Evangelistensymbole flankieren die birtige Ge-
stalt, die uns mit groflen Augen anblickt. Im Jahre 1963 — es ist das Jahr,
in dem Wachter seine Dozentur an der Karlsruher Akademie aufgab —ent-
stand der Fensterfries zur Apokalypse in der St.-Johannes-Kirche in
Heidelberg-Rohrbach!. Inmitten einer roten Lichtwand thront hier der

138 Vgl, die Farbabbildung in: Aus unserem Schaffen, Heft 6, Gemeinschaft Geistlicher
Kiinstler der Erzdidzese Freiburg 1966, 17/18. — Ebenso Farbabbildung des Gobelins ,Der



Herbert Schade 442

,Kommende Richter® fast ganz aus kubistischen Splitterflichen gebildet.
Ein weifles Schwert geht aus seinem Mund und verstirkt noch die Atmo-
sphare eines kosmischen Gewitters und seiner Lichtblitze. In dieser Zeit,
die von den gesellschaftlichen Unruhen geprédgt war, hat Wachter auch
seine Stadtebilder ,Babylon“ und ,Aufstand“ geschaffen. Zugleich ent-
stand die Trilogie der grofien Teppiche der St.-Stephans-Kirche in Karls-
ruhe!, Im mittleren Gobelin erkennen wir dort die Vision des Diakons
Stephanus, der bei seiner Steinigung sagte: ,, Ich sehe den Himmel offen und
Christus zur Rechten des Vaters“. Der Maler stellt diese Vision als Er-
scheinung der Trinitdt dar. Die im Kreis stehenden Gestalten haben ihre
ausgepragten Gesichter einander zugewandt wie zu einem geheimnisvollen
Dialog. Thre Gesichter wirken — wenn man das bei einem Teppich sagen
konnte — wie gehammert. Auch hier besitzt das Monumentalbild, der
Teppich, nach Farbe und Form eine innere Beziehung zur Architektur der
Wand und des gesamten Bauwerks, so dafl man sagen konnte, die Trinitat
wirkt wie die Erscheinung und Personalisierung dieser Architektur oder
des Weltgrundes selbst.

In den letzten Werken dieser Thematik wird die Gestalt Christi zur
symbolhaften Abbreviatur. So sehen wir im Gobelin ,Der Kommende® in
der Kirche Our Saviour auf Cape Kennedy, USA, den Kopf Christi in einem
roten Nimbus iiber einem griinen und graubraunen Kreis gleichsam als
Kreuzform aufgefafit. In vergleichbarer Weise taucht dieser Christuskopf
iiber einer Rautenform als Mittelbild hinter dem Altar des Glasfenster-
zyklus der Autobahnkirche auf. Kopf und Raute stehen auf kreisrunder
Flache in Gold, die einen rot-blauen Rahmen besitzt.

In diesem Zyklus werden die Geheimnisse des Evangeliums (d. h. das
Leben Christi) mit den Vorgdngen der Apokalypse zusammen dargestellt.
Der Farbklang blau-rot-gelb oder gold, der im Farbkreisel das Weif des
Sonnenlichts gibt, und das Gesicht im Goldgrund des Kreises hinter dem
Altar belegen einmal mehr, daf Wachter von dhnlichen Vorstellungen
bewegt wird wie Dante am Schlufl der ,Géttlichen Komddie“. In den letz-
ten Versen seines gewaltigen Liedes sinnt der Dichter dariiber nach, wie
sich das Gesicht Christi mit der Kreisform verbinden 1d8t. Das heif}t, wie
das Raderwerk des gottlichen Wagenthrons der Maiestas mit der mensch-
lichen Figur und mit dem Antlitz des Herrn zu vereinigen sind.

Kommende* von Cape Kennedy, USA, in: Aus unserem Schaffen, Heft 7. Freiburg 1970,
53. — Eine Schwarzweiflabbildung des ,Ecce homo* (1964, Ul auf Leinwand) finden wir
im Beitrag ,Deutsche Maler”, in: Das Miinster, 1968, Heft 5, 343.

14 Die Wandteppiche von St. Stephan in Karlsruhe. Hrsg, von der Pfarrei St. Stephan,
Karlsruhe, mit Beitrigen von Baudirektor H. Rolli und Stadtdekan Professor K.-J.
Fluck.



Gesichier als Gesichie 443

Das ist auch das Problem der modernen Kunst, die sich vom Schopfungs-
grund gelost hat und den Menschen beziehungslos als ,leere Maske® und
Leinsame Masse“ darstellt.

Emil Wachter ging in seinen Portrits von der Erfassung des Erschei-
nungsbildes und den Charakterziigen der Personlichkeit aus. Diese Ge-
sichter zergehen ihm unter den Hénden. Der Kinstler erfdhrt, dafl der
Mensch in einen Wirklichkeitsgrund eingebunden ist und dafl der kosmi-
sche Rhythmus von Raum und Zeit gleichsam vor der Gestalt wirksam ist.
Zerteilt, zerfasert und von grofien Liniensystemen durchwirkt bildet sich
das Antlitz im Bildgrund. So werden die ,Gesichter zu Gesichten® und der
Mensch erhilt seinen angestammten Ort im Ordnungsgefiige der Welt zu-
riick. Vielleicht konnen wir unsere Betrachtung mit den letzten Versen der
,Gottlichen Komddie“ abschlieBen, weil sie auch das Portrétschaffen des
modernen Kiinstlers zusammenfassen:

,Dem Rechner gleich, der seine Krifte sammelt,
um einen Kreis zu messen, und’s nicht findet,
und auf den Lehrsatz sinnt, der nétig ware,
so wollt ich an dem neuen Bild begreifen,

wie hier zum Kreis das Menschenangesicht

sich einigte und wo’s zusammeunhangt.

Doch dazu reichten eigne Fliigel nicht —

bis plotzlich mir der Geist getroffen wurde
von einem Blitzstrahl, der dem Sehnen half.
Der hohe Flug des Schauens brach; schon aber
war jeder Wunsch und Wille mir ergriffen
von Liebesallgewalt, die still und einig

im Kreis die Sonne fithrt und alle Stern.“!s

15 Zitiert nach Karl Vossler: Dante Alighieri, Die gottliche Komidie, Berlin 1942, 630.





