
Geisterfahrung am Cardoner - Geisterfahrung in 
den Exerzitien 
Raymund Schwager SJ, Innsbruck 

Was führt uns dazu, die Geisterfahrung am Cardoner mit den Exerzitien 
zu vergleichen?5-'' Dank der charismatischen Bewegung hat die Thematik 
des Heiligen Geistes eine gewisse Aktualität gewonnen. Doch hier soll es 
nicht darum gehen, die Geistlichen Übungen direkt mit dieser heutigen Be- 
wegung zu konfrontieren. Wir wollen vielmehr versuchen, die Dimension 
des Geistes in den Exerzitien durch den Rückgriff auf die persönliche Er- 
fahrung des Ignatius uns deutlicher vor Augen zu führen. Dabei stoßen wir 
automatisch auf das große geistliche Ereignis am Fluß Cardoner bei Man- 
resa, das den baskischen Ritter in entscheidender Weise zur Schaffung sei- 
ner Exerzitienmethode befähigt hat. 

Als Ignatius von Loyola nach einer schweren Verwundung in einem 
kriegerischen Unternehmen eine erste Bekehrung durchgemacht hatte, ent- 
schloß er sich zu einer Wallfahrt nach Jerusalem. Auf dem Weg dorthin 
machte er in der Nähe von Barcelona einen fast einjährigen Aufenthalt 
im kleinen Städtchen Manresa. Dort führte er ein hartes Büßerleben und 
gegen Ende seines Aufenthaltes wurden ihm ganz außergewöhnliche geist- 
liche Erfahrungen geschenkt. Die entscheidendste unter ihnen hat er spä- 
ter selber mit folgenden Worten beschrieben: 

In Andacht versunken, ging er so dahin und setzte sich eine kleine 
Weile nieder mit dem Blick auf den Fluß, der tief unten dahinfloß. 
Wie er nun so dasaß, begannen die Augen seines Verstandes sich ihm 
zu eröffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hätte, 
sondern es wurde ihm das Verständnis und die Erkenntnis vieler 
Dinge über das geistliche Leben sowohl wie auch über die Wahrhei- 
ten des Glaubens und über das menschliche Wissen geschenkt. Dies 
war von einer so großen Erleuchtung begleitet, daß ihm alles in 
neuem Licht erschien. Und das, was er damals erkannte, läßt sich 
nicht in Einzelheiten darstellen, obgleich es deren sehr viele waren. 
Nur daß er eine große Klarheit in seinem Verstand empfing. Wenn 
er im ganzen Verlauf seines Lebens nach mehr als zweiundsechzig 
Jahren alles zusammennimmt, was er von Gott an Hilfen erhalten 
und was er jemals gewußt hat, und wenn er all dies in eines faßt, so 

* Vortrag, gehalten auf der internationalen Tagung für Exerzitienleiter in Wien-Lainz, 
3. bis 6. Oktober 1978. 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 44o 

hält er dies alles doch nicht für so viel, wie er bei jenem einmaligen 
Erlebnis empfangen hat. Dieses Ereignis war so nachdrücklich, daß 
sein Geist wie ganz erleuchtet blieb. Und es war ihm, als sei er ein an- 
derer Mensch geworden und habe einen anderen Verstand erhalten, 
als er früher besaß. (Der Bericht des Pilgers, Nr. 30)1. 

Die eminente Bedeutung dieser Erfahrung für das geistliche Leben des 
Ignatius erhellt aus seiner Aussage, alle Hilfen, die er im Laufe seines Le- 
bens von Gott erhalten habe, würden zusammen weniger ausmachen als 
das eine Gnadengeschenk am Fluß Cardoner. Doch sind wir berechtigt, 
in diesem Zusammenhang von einer Geisterfahrung zu sprechen? Ignatius 
erwähnt in seinem eigenen Bericht den Heiligen Geist mit keinem Wort. 
Dieses Schweigen läßt sich allerdings leicht erklären. Während seiner Stu- 
dienzeit in Alcala und Salamanca wurde er zusammen mit seinen damali- 
gen Gefährten verdächtigt, zu den Alumbrados zu gehören, d. h. zu jener 
mystischen Bewegung, die sich ziemlich unkontrolliert und zum Teil gegen 
die offizielle Kirche auf das unmittelbare Wirken des Heiligen Geistes be- 
rief und deshalb der Häresie bezichtigt wurde. Ignatius selber wurde mehr- 
fach von der Inquisition gefangengesetzt. Welches dabei die heikle Frage 
war, zeigt ein Verhör, dem er durch einen Mönch in Salamanca unterwor- 
fen wurde. In seinen Lebenserinnerungen berichtet er davon in folgenden 
Worten: 

•Ihr seid nicht wissenschaftlich gebildet", meinte der Mönch, •und 
da redet ihr über Tugend und Laster? Aber darüber vermag man nur 
unter einer der folgenden zwei Voraussetzungen zu sprechen: entwe- 
der ist man gebildet oder vom Heiligen Geist geführt. Nun seid ihr 
aber nicht vorgebildet; also sprecht ihr in der Kraft des Heiligen Gei- 
stes. Und gerade über diesen Punkt der Führung durch den Heiligen 
Geist wollen wir noch etwas mehr hören." Da wurde der Pilger ein 
wenig stutzig, da ihm eine solche Art der Beweisführung nicht recht 
schien (Nr. 65). 

Mit dem Thema des Heiligen Geistes hatte Ignatius unangenehme Erfah- 
rungen gemacht. Die Inquisition stellte ihn dadurch vor ein schwieriges Di- 
lemma. Er konnte damals noch nicht in Anspruch nehmen, wissenschaftlich 
gebildet zu sein. Hätte er aber zugestanden, als Ungebildeter in der Kraft 
des Heiligen Geistes zu sprechen, wäre er unter den gegebenen Umständen 
noch mehr in den Verdacht der Häresie geraten. Ihm blieb deshalb, wie er 

1 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, übersetzt und erläutert von B. Schneider, 
Freiburg - Basel - Wien 31977. Alle folgenden Zitate, bei denen nur eine Nummer an- 
gegeben ist, sind aus dieser Selbstbiographie entnommen. 



Raymund Schwager 446 

selber berichtet, kein anderer Ausweg, als jede Antwort zu verweigern. 
Diese unliebsame Erfahrung dürfte ihn bewogen haben, auch in Zukunft 
möglichst wenig vom gefährlichen Thema zu reden. Er hatte dazu um so 
mehr Grund, als er später nochmals von der Inquisition verdächtigt wurde 
und zudem die damalige offizielle Theologie wenig vom Heiligen Geist 
sprach. Daß er in seiner Beschreibung des Cardoner-Erlebnisses den Geist 
nicht ausdrücklich erwähnte, dürfte folglich von leichtverständlichen Um- 
ständen herrühren und kein Grund sein, darin nicht dennoch eine der gro- 
ßen und herausragenden Geisterfahrungen der christlichen Tradition zu 
sehen. 

Geist und Selbsttäuschung 

Achtet man gerade auf die Außergewöhnlichkeit des Cardoner-Ereignisses, 
ergibt sich für unser Thema eine weitere Schwierigkeit. Ist es ange- 
bracht, eine derart einmalige Begebenheit mit den Exerzitien zu verglei- 
chen? Haben wir es hier nicht mit viel alltäglicheren Erfahrungen zu tun? 
Besteht nicht die Gefahr, durch den Vergleich mit dem Außergewöhnli- 
chen eher auf falsche Fährten geführt zu werden? Eine erste Antwort auf 
diese Frage geben die Lebenserinnerungen des Ignatius selber. Wie Leo 
Bakker überzeugend nachgewiesen hat, sind diese nicht als eine gewöhn- 
liche Selbstbiographie zu verstehen. Sie verfolgen vielmehr eine didakti- 
sche Absicht. Bakker schreibt: 

Ignatius erzählt sein eigenes Leben, um seine Lehre deutlich zu ma- 
chen. Die Tatsachen werden umgeordnet, um eine bestimmte Theorie 
zu klären. Auch vom Pilgerbericht gilt, was Henri Bremond .. . von 
den Geistlichen Übungen schreibt: ,Sie sind zwar immer seine Auto- 
biographie, aber didaktisch zugeschnitten'2. 

Das didaktische Ziel, das Ignatius mit seinen Lebenserinnerungen (Der Be- 
richt des Pilgers) verfolgte, war eindeutig: er wollte seine Exerzitienme- 
thode und im besonderen die Frage der Unterscheidung der Geister durch 
Beispiele aus seinem eigenen Leben verdeutlichen. Damit legte er selber 
Vergleiche zwischen dem Cardoner-Erlebnis und den Exerzitien nahe. Aus 
dieser Sicht stimmt denn auch Leo Bakker voll dem Urteil von Hugo 
Rahner zu, wonach die Erfahrung am Fluß bei Manresa •die eigentliche 
Geburtsstunde der Exerzitien" war3. Die Beziehungen reichen aber noch 

2 Leo Bakker, Freiheit und Erfahrung, Redaktions geschichtliche Untersuchungen über die 
Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola (Studien zur Theologie des geist- 
lichen Lebens, Bd. III). Würzburg 1970, S. 132. 
3 Ebda., S. 105. 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 447 

weiter. Leo Bakker bemüht sich um den Nachweis, daß die Erleuchtung am 
Cardoner für Ignatius das •existentielle Musterbeispiel" dessen war, was 
er in den Exerzitien •den Trost ohne vorausgehende Ursache" nannte4, 
d. h. das Musterbeispiel für jene innere Tröstung, die nicht durch eine vor- 
ausgehende bewußte menschliche Tätigkeit hervorgerufen wird und des- 
halb direkt vom göttlichen Geist bewirkt sein muß. (Ignatius kannte noch 
nicht ausdrücklich die Problematik des Unterbewußten.) Trifft dieses Ur- 
teil von Leo Bakker zu, und ich halte es für wohl begründet, dann ist nicht 
nur ein Vergleich zwischen dem Cardoner-Erlebnis und den Exerzitien er- 
laubt, sondern ein solcher drängt sich direkt auf. 

Zum besseren Verständnis dieses Zusammenhangs ist nun darauf zu 
achten, daß Ignatius den Trost nie als Selbstwert betrachtet, sondern ihn 
ganz in Beziehung zur Wahl und zu Entscheidungen im praktischen Leben 
gesetzt hat. Leo Bakker bemerkt mit Recht: 

Die Unterscheidung der inneren Bewegungen und der Trost laufen 
für Ignatius seit der Erleuchtung am Cardoner mit der Wahl zusam- 
men. Daß er dieses Zusammenlaufen von Trost und Wahl reflexiv 
betont und methodisch ausgearbeitet hat als Zentrum und Quelle des 
geistlichen Lebens, ist in der Geschichte der Spiritualität das charak- 
teristisch Neue der Geistlichen Übungen5. 

Wenn es einen derart engen Zusammenhang zwischen dem Trost und der 
Wahl gibt, dann drängt sich die Folgerung auf, auch im persönlichen Le- 
ben des Ignatius habe die Erleuchtung am Cardoner zu einer Entscheidung 
geführt. Gerade dies ist tatsächlich eine der wichtigsten Thesen im Werk 
von Leo Bakker, und er kann dafür gute Gründe angeben. Vor dem Auf- 
enthalt in Manresa hatte Ignatius nur die Absicht, eine vorübergehende 
Reise nach Jerusalem zu machen. Nach den Monaten, die er im kleinen 
Städtchen verbracht hatte, wollte er jedoch für immer im Heiligen Land 
bleiben, und sein Plan war so fest, daß er in Jerusalem dem zuständigen 
Franziskaner-Provinzial gegenüber den Standpunkt vertrat, •er dürfe um 
nichts auf der Welt davon ablassen" (Nr. 46). Eine derartige Entschieden- 
heit kannte Ignatius nur, wenn er der Überzeugung war, Gott selber habe 
ihm eine Wahl eingegeben. Weitere Indizien sprechen nun dafür, daß er 
seinen Entschluß bezüglich Jerusalem gegen Ende seines Manresa-Auf ent- 
haltes, also zur Zeit seiner Cardoner-Erfahrung gefaßt hat. Obwohl er im 
Bericht über die große Erleuchtung nicht ausdrücklich davon spricht, dürfte 
er dennoch aller Wahrscheinlichkeit nach im Zusammenhang mit ihr zur 

4 Ebda., S. 105. 
5 Ebda., S. 105. 



Raymund Schwager 448 

Überzeugung gekommen sein, Gott wolle von ihm, daß er für immer im 
Heiligen Land bleibe6. Diese Einsicht erwies sich aber als eine Täuschung. 
Ihm wurde im Namen des kirchlichen Gehorsams befohlen, nach Europa 
zurückzukehren. 

Welche Folgerungen ergeben sich rückwirkend aus der falschen Wahl 
für die Deutung der Cardoner-Erfahrung? Eine Desillusionierung bezüg- 
lich der Möglichkeit, das Wirken des Heiligen Geistes zu erkennen? Wenn 
selbst eine einzigartige Erleuchtung Ignatius in die falsche Richtung orien- 
tieren konnte, haben wir dann nicht noch vielmehr Anlaß, jeder anderen 
Geistmitteilung zu mißtrauen? Die ernüchternde Erfahrung des Ignatius 
mahnt uns tatsächlich zu größter Vorsicht. Von konkreten Plänen in unse- 
rem Leben können wir kaum je behaupten, sie seien uns rein von Gott ein- 
gegeben worden. Immer spielt unser eigenes Fühlen, Erkennen und Wol- 
len mit. Unsere Entscheidungen sind deshalb stets auch auf dieser Ebene 
zu prüfen. 

Selbstaggression bei Ignatius 

Diese einschränkende Feststellung wertet die Cardonererfahrung keines- 
wegs grundsätzlich ab. Wohl aber wirft sie nur um so stärker die Frage 
nach ihrem eigentlichen Gehalt auf. Wenn sie im Bezug auf die konkrete 
Wahl eher irreführend war, von Ignatius aber dennoch als größtes Ge- 
schenk in seinem Leben eingeschätzt wurde, muß ihre wahre Bedeutung 
auf einer anderen Ebene gesucht werden. Dazu haben wir den größeren 
Kontext zu betrachten. 

Der Zeit der großen Erleuchtung ging eine Periode voraus, in der Igna- 
tius zutiefst von Skrupeln gequält wurde. Sein eigener frommer Eifer 
marterte ihn. Seine innere Not steigerte sich derart, daß ihm öfters heftige 
Versuchungen kamen, •sich durch ein großes Loch, das im Boden der Zelle 
war, in die Tiefe zu stürzen" (Nr. 24). Er fühlte sich gedrängt, durch eine 
letzte Gewalttat gegen sich selber die dauernden Selbstquälereien zu be- 
enden. Dagegen stand aber die Einsicht in die moralische Verwerflichkeit 
des Selbstmordes: 

Wie er jedoch sich bewußt wurde, daß Selbstmord eine Sünde wäre, 
fing er erneut an zu schreien: •Mein Herr, ich will nichts tun, was 
Dich beleidigen könnte" (Nr. 24). 

Die Versuchung zum Selbstmord überwand er durch die Einsicht, daß dies 
eine Sünde wäre. Dafür verwandelte sich die offene Versuchung nur in eine 

6 Ebda., S. 112•115. 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 449 

heimliche. Seine gewalttätige Tendenz wandte sich nun - im frommen 
Kleide - gegen Gott selber; er wollte ihn zwingen, ihn von seinen Qualen 
zu befreien, indem er solange auf jede Nahrung verzichtete, bis er erhört 
würde oder dem Tode nahe wäre: 

So nahm er sich vor, nichts mehr zu essen und nichts mehr zu trinken, 
bis Gott ihm helfen würde oder bis er sich unmittelbar am Rand des 
Grabes sähe ... wie wenn er, unmittelbar dem Tode nahe, überhaupt 
noch etwas hätte erbitten oder essen können (Nr. 24). 

Nachdem er eine Woche lang gefastet hatte, verbot ihm der Beichtvater 
diesen gewalttätigen Versuch. Seine selbstquälerischen Skrupel verfolgten 
ihn jedoch weiter. 

Die Gewalt hatte im Leben des Ignatius schon früher eine große Rolle 
gespielt. Er hatte die Ehre im Krieg gesucht und hatte andere in gefähr- 
liche, ja fast selbstmörderische Aktionen hineingezogen. Nach seiner Be- 
kehrung blieb diese Tendenz zunächst voll in ihm lebendig, wie eine kleine 
Begebenheit besonders deutlich illustriert. Als er von seinem heimatlichen 
Schloß wegritt, begegnete er einem Mauren, der im Gespräch mit ihm be- 
zweifelte, daß Maria auch nach der Geburt Jesu Jungfrau geblieben sei. 
Nachdem der Mann, der eine so unfromme Rede geführt hatte, weiterge- 
ritten war, regte sich in Ignatius ein großer Unwille gegen ihn, und er 
meinte, seine Pflicht nicht erfüllt zu haben: 

So überkam ihn das Verlangen, dem Mauren nachzuspüren und ihm 
dafür einige Dolchstiche zu versetzen, daß er solche Worte gesagt 
habe (Nr. 15). 

Bei diesen gewalttätigen Wünschen war er sich allerdings nicht sicher; 
deshalb überließ er die Entscheidung seinem Maultier, indem er ihm die 
Zügel freiließ, auf dem vorgesehenen Weg zu bleiben oder zu jenem Dorf 
abzubiegen, wohin der Maure geritten war. Das Maultier war denn auch 
•klüger" als er und bewahrte ihn davor, seine Frömmigkeit durch Dolch- 
stiche unter Beweis zu stellen. In Manresa wandte sich - wieder unter dem 
Mantel der Frömmigkeit - seine gewalttätige Tendenz gegen ihn selber. 
Aus seinem aggressiven Büßerleben entstanden Skrupel, die ihn fast zum 
Selbstmord trieben. Es stellt sich deshalb die Frage, ob die darauf folgende, 
für ihn so wichtige Geisterfahrung am Cardoner etwas mit der Überwin- 
dung seiner offenen und verborgenen gewalttätigen Tendenzen zu tun 
hatte. Eine Antwort läßt sich nicht unmittelbar geben. Nach seiner eigenen 
Darstellung hat er die selbstquälerischen Skrupel schon vor der großen 
Erleuchtung überwunden und zwar dank seiner klaren Einsicht in ihre ver- 
heerenden Wirkungen. Dies schließt aber einen inneren Zusammenhang 



Raymund Schwager 450 

zwischen beiden gegensätzlichen Erfahrungen nicht aus. Wie wir bereits 
festgestellt haben, hat Ignatius sein Leben nicht rein chronologisch erzählt, 
er verfolgte mit seiner Autobiographie vielmehr ein lehrhaftes Ziel. Er 
wollte Beispiele geben für die verschiedenen Regeln zur Unterscheidung 
der Geister und dürfte von daher manches so zusammengestellt haben, wie 
es seinem Ziel entsprach. Er selber hat jedoch die auto-aggressive Tendenz 
seiner Skrupel nicht reflex erkannt und deshalb auch keine bewußte Bezie- 
hung zur Cardoner-Erleuchtung herstellen können. Wollen wir j edoch heute 
von seiner Erfahrung lernen, dürfen wir uns nicht darauf beschränken, nur 
zu wiederholen, was er selber damals ausdrücklich von sich gesagt hat. Wir 
haben uns zu fragen, ob seine Aussagen nicht noch weitere Zusammen- 
hänge verraten, die ihm persönlich zwar nicht voll bewußt wurden, die 
aber doch für ein tieferes Verständnis seiner Erfahrung wichtig sind. 

Neben der auffälligen Tatsache, daß der großen Erleuchtung eine ag- 
gressive selbstquälerische Periode vorausging, läßt sich feststellen, daß 
Ignatius, ohne es bewußt zu wollen, selber einen zwar indirekten, aber doch 
deutlichen Zusammenhang zwischen den beiden unterschiedlichen Etappen 
in seiner Manresazeit aufgezeigt hat. In den ersten Monaten seines harten 
Büßerlebens verzichtete er auf jede Fleischspeise, und diesem Entschluß 
blieb er auch treu, als er den gefährlichen Charakter seiner frommen Skru- 
pel durchschaut hatte. Er sagte dazu: 

Den vollen Verzicht auf Fleischspeisen führte er weiterhin durch, 
und er war darin so fest entschlossen, daß er eine Änderung für gänz- 
lich unmöglich hielt (Nr. 27). 

Dennoch hat er diesen Verzicht bald darauf aufgegeben. Eine besondere 
Vision führte ihn aus seinem festgefahrenen Entschluß heraus. Der unab- 
änderlich scheinende Wille, für immer auf jede Fleischspeise zu verzichten, 
dürfte nun einerseits aufs engste mit jener Tendenz verbunden gewesen 
sein, die sich auch in seinen selbstquälerischen Skrupeln geäußert hat; 
anderseits wurde er von seinem verbohrten Willen durch eine Vision be- 
freit, die ihm innerhalb jenes Erleuchtungsweges geschenkt wurde, der am 
Cardoner seinen Höhepunkt fand. Die Vision bezüglich des totalen Fleisch- 
verzichtes verbindet folglich die gegensätzlichen Perioden im Leben des 
Ignatius. Da nun menschliche Erfahrungen nie isoliert nebeneinander ste- 
hen, sondern jede sich dynamisch aus früheren entfaltet, darf auch die 
Cardoner-Erleuchtung nicht für sich allein betrachtet werden. Sie folgte 
innerlich auf die skrupulösen Ängste und bereitete sich vor durch jene 
Vision, die Ignatius von seinem festgefahrenen Vorsatz befreit hat. 

Diese Hinweise sind allerdings zu schwach, um allein endgültige Aus- 
sagen zu stützen. Da Ignatius selber keine weiteren Anhaltspunkte liefert, 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 451 

sind wir für unsere weitere Deutung auf einen grundsätzlichen hermeneuti - 
sehen Schlüssel angewiesen. Dabei dürften wir am wenigsten fehlgehen, 
wenn wir diesen Schlüssel in den neutestamentlichen Schriften suchen. Der 
Büßer und Seher von Manresa wollte ja nichts anderes, als Jesus Christus 
nachahmen und ihm dienen. 

Heiliger Geist und Geist der Lüge 

Die für unsere Fragestellung wichtigen neutestamentlichen Zusammen- 
hänge können hier nicht im vollen Umfang entfaltet werden. Ich kann nur 
ganz kurz auf das eine oder andere hinweisen, was ich anderwärts ausführ- 
lich dargestellt habe7. In allen wichtigeren neutestamentlichen Schriften 
wird nicht bloß abstrakt von der Sünde geredet, sondern sie wird konkret 
als Tendenz zur Gewalt beschrieben, und zwar als eine Tendenz, die die 
Menschen vor sich selber verbergen. Die Gewalt ist deshalb untrennbar mit 
der Lüge gekoppelt. So erweist sich zum Beispiel der satanische Geist ge- 
mäß dem Johannesevangelium als •Mörder von Anbeginn" und als •Vater 
der Lüge" (vgl. Joh 8, 44). Gerade dieser mörderische und lügnerische 
Geist wird aber als der eigentliche Widersacher des Heiligen Geistes dar- 
gestellt. Die Apostelgeschichte bringt diesen Zusammenhang in der Rede 
des Stephanus auf folgende Weise zum Ausdruck: 

Ihr Halsstarrigen, ihr, die ihr euch mit Herz und Ohr immerzu dem 
Heiligen Geist widersetzt, eure Väter schon und nun auch ihr. Wel- 
chen der Propheten haben eure Väter nicht verfolgt? Sie haben jene 
getötet, die die Ankunft des Gerechten geweissagt haben, dessen Ver- 
räter und Mörder ihr jetzt geworden seid (Apg 7, 51 f). 

Jene Halsstarrigen, die sich dem Heiligen Geist widersetzen, erweisen sich 
als Verräter und Mörder. Sie verstehen sich selber allerdings nicht als sol- 
che. Sie meinen dem guten Geist zu dienen. Doch gerade darin zeigt sich 
ihre Täuschung und ihr Widerstand gegen den Heiligen Geist. 

Wie die Apostelgeschichte so urteilt auch Paulus. Jenen, die nach dem 
Geist leben, stellt er andere gegenüber, die dem Buchstaben hörig sind. 
Vom Dienst des Buchstabens aber sagt er, daß er tötet (2 Kor 3, 6). Diese 
wichtige Aussage ist keineswegs nur rein spirituell gemeint. Vor seiner Be- 
kehrung hat Paulus nämlich selber im Eifer für das jüdische Gesetz die 
Anhänger des Gekreuzigten verfolgt und ihrer Tötung zugestimmt. Der 
Geist der Lüge und der Gewalt hatte ihn geblendet, und in dieser Selbst- 

7 Vgl. Raymund Schwager, Braudien wir einen Siindenbock? Gewalt und Erlösung in den 
biblischen Schriften. München 1978. 



Raymund Schwager 452 

täuschung hat er dem Heiligen Geist Widerstand geleistet. Doch gerade 
dieser Geist hat ihn schließlich auch von seinem tötenden Wollen befreit, 
indem er ihn zur Begegnung mit Christus führte. 

Nach dem Zeugnis der biblischen Schriften erweist sich folglich der Geist 
dadurch als Heiliger Geist, daß er den entgegenstehenden Ungeist, näm- 
lich die Neigung zur Gewalt und zur Lüge, aufdeckt und überwindet. Dies 
geschieht auf verschiedenen Ebenen. Wie der Ungeist sowohl zum Konflikt 
im eigenen Inneren als auch zum Streit zwischen den Menschen und zur 
Feindschaft mit Gott führt, so sind die Früchte des Heiligen Geistes Frei- 
heit im eigenen Inneren, Liebe und Friede unter den Menschen und Ver- 
söhnung mit Gott. Der Konflikt im eigenen Inneren wird von Paulus be- 
sonders deutlich im siebten Kapitel des Römerbriefes dargestellt. Er be- 
schreibt, wie zwei Gesetze auf das Ich einwirken, es beherrschen und so zu 
einem unglückseligen Streit führen: 

In meinem Innern freue ich mich am Gesetz Gottes, ich sehe aber ein 
anderes Gesetz in meinen Gliedern, das mit dem Gesetz meiner Ver- 
nunft im Streit liegt und mich gefangenhält im Gesetz der Sünde, von 
dem meine Glieder beherrscht werden. Ich unglückseliger Mensch! 
Wer wird mich aus diesem Todesleib befreien? (Rom 7, 22 ff). 

Auf diesen klagenden Ruf antwortet Paulus zunächst mit einem: •Dank sei 
Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn!" Gleich danach folgt aber das 
achte Kapitel, in dem er ausführlich das Leben im Heiligen Geist be- 
schreibt. Die Überwindung des zerstörerischen Gesetzes der Sünde erfolgt 
direkt durch das Kreuz Christi. Durch den Geist aber wird die Hingabe am 
Kreuz zum Lebensquell im einzelnen Gläubigen: 

Das Gesetz des Geistes und des Lebens in Christus Jesus hat mich frei 
gemacht vom Gesetz der Sünde und des Todes ... Das Trachten des 
Fleisches führt zum Tod, das Trachten des Geistes aber zu Leben und 
Friede (Rom 8, 2-6). 

Das Trachten des Fleisches führt deshalb zum Tode, weil es nichts anderes 
ist als das Trachten nach Lüge und Gewalt. Von diesem zum Tode führen- 
den Streben hat uns Christus befreit, indem er freiwillig die lügnerische 
Verurteilung und den gewaltsamen Tod auf sich nahm. Durch seine lie- 
bende Hingabe hat er uns - als eigentliche Frucht der Erlösung - den Geist 
des Lebens und des Friedens gesandt: 

Wer den Geist Christi nicht hat, der gehört nicht zu ihm. Wenn Chri- 
stus in euch ist, dann ist der Leib tot für die Sünde, der Geist aber 
schafft Leben auf Grund der Gerechtigkeit (Rom 8, 9 f). 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 453 

Immer wenn Paulus vom Geist als der Macht des Lebens und des Friedens 
spricht, hebt er ihn gleichzeitig ab vom Gesetz der Sünde und des Todes. 
Für ihn gibt es folglich keine ungestörte, rein in sich schwingende (enthu- 
siatische) Geisterfahrung. Der Geist Christi erweist sich immer in der Kon- 
frontation mit den Mächten der Lüge und Gewalt als Heiliger Geist. Das 
siebte und achte Kapitel des Römerbriefes gehören deshalb untrennbar zu- 
sammen. Zur Erfahrung des Geistes gehört die Aufdeckung der eigenen 
inneren Zerrissenheit. Nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums über- 
führt der Geist die Welt und er deckt auf, daß es eine Sünde gibt (Joh 
16, 8). Er bringt die verborgenen Mechanismen der Lüge und der Gewalt 
an den Tag. Er entlarvt aber nur, indem er gleichzeitig heilt, innere Frei- 
heit schenkt und wahren Frieden stiftet, und sich so als Heiliger Geist zu er- 
kennen gibt. 

Erneuerung des ganzen Menschen 

Diesen neutestamentlichen Zusammenhängen haben wir uns kurz zuge- 
wandt, um einen hermeneutischen Schlüssel zu finden für eine vertiefte 
Deutung der Erfahrung des Ignatius. Einen solchen Schlüssel dürften wir 
nun gefunden haben. Es drängt sich nämlich direkt ein Vergleich zwischen 
dem siebten und achten Kapitel des Römerbriefes einerseits und den bei- 
den unterschiedlichen Erfahrungszeiten in Manresa anderseits auf. Dem 
von Paulus beschriebenen unglücklichen Menschen, der mit sich selbst im 
Streit liegt und vom Gesetz der Sünde gefangen gehalten wird, entspricht 
in etwa jener Ignatius, der wegen der Skrupeln über seine vergangenen 
Sünden derart gequält wurde, daß in ihm heftige Versuchungen zum 
Selbstmord aufstiegen. Dem neuen Leben im Geist hingegen korrespondiert 
die Zeit seiner vielfältigen Erleuchtungen und vor allem seine große Er- 
fahrung am Cardoner. Gewiß können im Leben eines einzelnen Gläubigen 
die grundsätzlichen theologischen Aussagen des Neuen Testaments nie 
voll eingeholt werden. Zudem lassen sich theologische Aussagen nie in 
ausschließlicher Weise auf einzelne Lebensabschnitte anwenden. Aber den 
unterschiedlichen Aussagen müssen doch analoge Erfahrungen korrespon- 
dieren, wenn die theologische Rede sich nicht im luftleeren Raum verlie- 
ren soll. Mit diesen Einschränkungen ist ein Vergleich zwischen den beiden 
Kapiteln im Römerbrief und den zwei unterschiedlichen Erfahrungszeiten 
des Ignatius in Manresa wohl berechtigt. Es ergibt sich daraus, daß jener 
Zusammenhang, den wir auf Grund der Selbstdarstellung im •Bericht des 
Pilgers" vermutet haben, tatsächlich besteht. Zur Geisterfahrung gehört 
folglich nicht nur die unmittelbare Zeit der Erleuchtung, sondern auch die 
ihr vorangehende Periode, in der direkt nur die eigene Zerrissenheit, 



Raymund Schwager 454 

Aggression und Dunkelheit erfahren wird. Der Geist wirkte in diesen 
Erfahrungen, indem er selber zunächst unbemerkt blieb, aber bereits auf- 
deckte, was ihm im tiefsten des menschlichen Herzens widersprach. 

Von der eigentlichen Cardoner-Erfahrung sagt dann Ignatius, er habe 
nicht irgendeine Erscheinung gesehen, sondern eine so große Erleuchtung 
empfangen, •daß ihm alles in einem neuen Licht erschien". Es kam ihm 
vor, •als sei er ein anderer Mensch geworden" (Nr. 30). Seine außerge- 
wöhnliche Erfahrung bezog sich folglich weder auf einen Teilbereich der 
äußeren Wirklichkeit, noch auf eine begrenzte Schicht in seiner eigenen 
Seele. Er wurde vielmehr als ganzer umgestaltet. Er fühlte sich als 
neuer Mensch, was nach den selbstquälerischen Skrupeln und Selbstmord- 
versuchungen nur heißen konnte, daß ihm eine ganz neue Versöhnung 
im Innersten seiner selbst geschenkt worden war. Der Streit in seiner Seele 
wurde nicht bloß äußerlich beigelegt, wie dies wahrscheinlich schon vor der 
großen Erleuchtung geschehen war, sondern der giftige Herd der aggressi- 
ven Unruhe wurde gleichsam ausgebrannt, indem ihn bis ins Innerste ein 
Strom wahrhaftiger Versöhnung erfüllte. 

Ignatius hebt in seinem Bericht besonders die Wirkungen der Erleuch- 
tung auf seinen Verstand hervor. Er sagt, er habe eine •große Klarheit in 
seinem Verstand" empfangen, ja es sei ihm gewesen, er •habe einen ande- 
ren Verstand erhalten, als er früher besaß" (Nr. 30). Dieser Hinweis ist 
bedeutungsvoll. Das Gesetz der Sünde und des Todes ist keineswegs iden- 
tisch mit dem Gesetz der sogenannten bösen Sinnlichkeit, die gegen einen 
angeblich guten Verstand kämpfen würde. Ignatius ist gerade durch sein 
überfrommes Streben zeitweise den Täuschungen der Sünde und der Ge- 
walt verfallen. Auch Paulus hat aus bestem Eifer dem tötenden Buchstaben 
gedient, und er hat seinen jüdischen Brüdern, die ihm nicht folgen wollten, 
bescheinigt, daß es ihnen keineswegs an Eifer, wohl aber an der richtigen 
Erkenntnis fehle (Rom 10, 2). Das Gesetz der Sünde als das Gesetz der 
Lüge und der Gewalt wirkt sich folglich besonders stark darin aus, daß es 
die Erkenntnis gefangen nimmt. Untaten, die für alle offen als solche da- 
liegen, sind relativ harmlos. Die abgründige Macht der Sünde verbirgt sich 
jedoch darin, daß sie immer schon die Einsicht selbst der Eifrigsten ge- 
blendet hat. Zur wahren Geisterfahrung gehört deshalb die Erleuchtung 
des Verstandes und seine Befreiung von den täuschenden Fesseln. Dabei 
sind nicht irgendwelche besonderen Einsichten ausschlaggebend. Entschei- 
dend ist, daß die ganze Vernunft von den Mechanismen der verschleierten 
Lüge und Gewalt befreit wird. Dies kann nur dadurch geschehen, daß dem 
Menschen eine solche Erfahrung innerer Freiheit geschenkt wird, daß er in 
Zukunft jede heimliche Selbstvergewaltigung instinktiv spürt. Da der 
Mensch der Sünde innerlich zerrissen ist, steht auch sein Verstand unter 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 455 

einem subtilen Zwang, den er aus eigener Kraft nicht wahrnehmen kann 
und den er nur zu leicht sogar als Eifer für das Wahre und Gute mißdeutet. 
Der zwanghafte Eifer hatte sich im Leben des Ignatius gezeigt als Drang, 
dem Mauren, der die dauernde Jungfräulichkeit Mariens bezweifelt hatte, 
einige Dolchstöße zu versetzen, und danach als Drang zu immer größeren 
Bußtaten. Die Erfahrung am Cardoner hat ihn endgültig davon befreit. 

Die innerste Umgestaltung des eigenen Erkennens verrät Ignatius noch 
durch eine weitere Bemerkung. Während seiner aggressiven Büßerzeit sah 
er immer wieder etwas in der Luft, das ausnehmend prächtig anzuschauen 
war und das ihm großen Trost schenkte: 

Er konnte nicht genau erkennen, was es eigentlich für eine Sache sei. 
Aber irgendwie schien es ihm, als ob es die Gestalt einer Schlange 
hätte mit vielen Punkten, die wie Augen aufleuchteten, obwohl es 
keine eigentlichen Augen waren. Er hatte großes Gefallen und gro- 
ßen Trost beim Anblick dieser Erscheinung. Und je öfter er sie 
schaute, desto größer wurde seine innere Tröstung (Nr. 19). 

Was bedeutete dieses seltsame Gebilde, das Ignatius so großen und an- 
dauernden Trost bereitete? Als er nach der Erleuchtung am Cardoner vor 
einem Kreuz kniete, sah er die schillernde Gestalt wieder: 

Und ebendort erschien ihm wieder die Vision, die er schon oftmals 
gehabt hatte und die er doch nie richtig erkennen konnte, das heißt 
jenes Ding, von dem vorher schon die Rede war und das ihm sehr 
schön und mit vielen Augen besetzt erschien. Aber jetzt vor dem 
Kreuz sah er deutlich, daß jenes Etwas nicht die gleiche Farbenpracht 
wie früher trug. Und er empfing nun eine ungemein klare Erkenntnis 
darüber, daß jenes Etwas ein Bild des Teufels war, und dies war 
begleitet von einer festen Zustimmung des Willens. Und da später- 
hin sich die gleiche Erscheinung noch mehrmals durch lange Zeit hin- 
durch wiederholte, verjagte er sie zum Zeichen seiner Geringschät- 
zung mit dem Stock, den er gewöhnlich in seiner Hand trug (Nr. 31). 

Der durch die Erleuchtung erneuerte Verstand hat Ignatius sogleich befä- 
higt, eine äußerst subtile Täuschung zu durchschauen. Eine Erscheinung, 
der er sich vorher lange Zeit überlassen und die ihm immer wieder großen 
Trost gespendet hatte, entpuppte sich ihm nun in voller Klarheit als ein 
Bild des Teufels. Unter dem Einfluß der Tiefenpsychologie neigen heute 
wohl viele dazu, in der schillernden Schlange eine heimliche sexuelle Pro- 
jektion zu sehen. Dieses Element mag tatsächlich mitgespielt haben. Aber 
die fundamentalen menschlichen Projektionen sind nicht sexueller Art, 
sondern stehen im Zusammenhang mit der Aggression und führen zur 



Raymund Schwager 456 

Schaffung sakraler Gebilde8. Gerade diesen sakralen Charakter der fun- 
damentalen Projektionen dürfte Ignatius nach der großen Erleuchtung 
wenigstens ahnungshaft durchschaut haben. Er vermochte die schillernde 
Gestalt nämlich als ein sakrales Gebilde, als ein Bild des Teufels zu ent- 
larven. 

Aggressive Elemente in den Exerzitien 

Nachdem wir uns ausführlich mit dem Ereignis am Cardoner beschäftigt 
haben, ist es nun Zeit, zum zentralen Punkt unserer Ausführungen zu kom- 
men, zum Vergleich zwischen der Erfahrung des Ignatius und den Exer- 
zitien. Wir haben bereits weiter oben auf Leo Bakker hingewiesen, der in 
der Erleuchtung am Cardoner das existentielle Musterbeispiel für den 
•Trost ohne vorausgehende Ursache" sieht. Dieser Ansicht ist, wie mir 
scheint, zuzustimmen. Nach dem Gesagten muß sie aber noch etwas weiter 
entfaltet werden. Da sich die Cardoner-Erfahrung darin als Erfahrung des 
Heiligen Geistes erwies, daß sie die innere aggressive Zerrissenheit des 
Ignatius überwand, stellt sich die Frage, ob es nicht auch wesentlich zur 
Geisterfahrung der Exerzitien gehört, daß in ihnen die heimlichen Selbst- 
aggressionen aufgedeckt und besiegt werden. - Früher hat man den Exer- 
zitien, d. h. den vollen 30tägigen Übungen oft vorgeworfen, ein Gewalt- 
mittel zu sein, zwar nicht ein Mittel physischer Gewalt, wohl aber ein 
Instrument der noch gefährlicheren seelischen Vergewaltigung. Von kirch- 
licher Seite und vor allem von den Jesuiten wurden diese Vorwürfe selbst- 
verständlich immer energisch zurückgewiesen. Waren aber die Zurückwei- 
sungen üblicherweise differenziert genug? Enthält nicht die ursprüngliche 
strenge Methode mit ihren intensiven und anschaulichen Höllenbetrach- 
tungen, mit den öfteren Aufforderungen zum •agere contra" (zum Ange- 
hen gegen die eigenen Wünsche), mit dem langen Schweigen und der 
Selbstisolierung, mit dem Fasten und den Selbstkasteiungen ein ganz be- 
achtliches Element von Aggression gegen sich selbst? Mir scheint, daß man 
diese Frage eindeutig bejahen muß. Eine Bestätigung dieser Ansicht dürfte 
auch darin liegen, daß jene, die heute noch die 30tägigen Exerzitien geben, 
kaum mehr wagen, nach der ursprünglichen Strenge der ignatianischen 
Methode vorzugehen. Sie spüren wohl instinktiv deren aggressiven Cha- 
rakter und scheuen davor zurück. 

Mit meiner Ansicht, die ursprünglichen Exerzitien enthielten ein star- 
kes aggressives Element, möchte ich keineswegs behaupten, die geistlichen 
Übungen seien ihrer eigentlichen Struktur nach ein Mittel zur seelischen 
Vergewaltigung. Tatsächlich streben sie genau das Gegenteil an. Sie möch- 

8 Ebda., besonders S. 29•36, 91•100. 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 457 

ten den Exerzitanden nicht in eine Entscheidung hineinsteigern, sondern 
ihn zu einer freien Wahl befähigen. Durch die harte Schule sollen nämlich 
spontane Erfahrungen von Trost und Mißtrost geweckt werden, damit 
dann die Wahl vor allem aufgrund dieser Erfahrungen vorgenommen 
werden kann. Die zentrale Frage, die die Exerzitienmethode stellt, lautet 
deshalb: ist die harte aggressive Komponente nicht nötig, um zu tiefen 
Trost- und Mißtrost- und so zu echten Geisterfahrungen zu gelangen? 
Kann man diese Seite fallen lassen und dennoch auf intensive geistliche Er- 
fahrungen hoffen? Meiner Ansicht nach drängt sich vom Gesagten her das 
Urteil auf, daß die aggressiven Elemente nicht bloß zeit- und charakterbe- 
dingte Reste waren, sondern ein integrierender Bestandteil der ignatiani- 
schen Methode sind. Da wir uns alle als Sünder zu bekennen haben, müssen 
wir ehrlich davon ausgehen, daß in uns allen verdeckte Tendenzen zur 
Gewalt und Lüge wohnen. Jeder Exerzitand kann folglich nur dann zu 
einer bewußten und umfassenden Geisterfahrung kommen, wenn gleich- 
zeitig eine klare Konfrontation mit den dunklen Mächten im eigenen 
Innern stattfindet. Die aggressiven Elemente in der ignatianischen Methode 
dürften genau die Aufgabe gehabt haben, die dunklen verborgenen Kräfte 
zu wecken, damit eine offene Auseinandersetzung stattfinden konnte. Ver- 
sucht man hingegen, leichten Schrittes über die verdeckten Abgründe hin- 
wegzugehen, dürfte normalerweise auch keine volle innere Versöhnung 
und damit auch keine wahre Geisterfahrung mehr möglich sein. 

Heute hört man oft, die Exerzitien sollen in einer entspannten Atmo- 
sphäre vor sich gehen. Diese Aufforderung hat einerseits eine große Berech- 
tigung, zeigen doch die biblischen Schriften und die ignatianische Erfah- 
rung, daß man im gespannten Eifer nur zu leicht gerade dem Gesetz der 
Sünde dienen kann. Anderseits wird es jedoch problematisch, wenn •Ent- 
spannung" zu einem Schlagwort wird, das man undifferenziert auf den 
ganzen Exerzitienvorgang anwendet. In allen Bereichen des menschlichen 
Lebens gibt es ständig offene und verborgene Spannungen und Aggressio- 
nen. Führen die Geistlichen Übungen nicht zu einer lebendigen Konfron- 
tation mit den dunklen Mächten im eigenen Inneren, die ständig die zwi- 
schenmenschlichen Beziehungen vergiften, dann stößt man nicht mehr bis 
zur Wahrheit über sich selber vor. Wo aber der verdeckte Bereich der Lüge 
nicht in Frage gestellt und aufgebrochen wird, ist eine eigentliche Geist- 
erfahrung unmöglich. Genau dies dürfte Ignatius, belehrt durch die eigene 
Erfahrung, gespürt und deshalb auch die aggressiven Elemente in seine 
geistliche Methode aufgenommen haben. Zu jener tiefsten Entkrampfung 
und inneren Versöhnung, für die das Erlebnis am Cardoner ein Musterbei- 
spiel ist, kann es nur kommen, wenn vorher die gewalttätigen und lügneri- 
schen Spannungen aufgedeckt und durchgestanden werden. 



Raymund Schwager 458 

Mit diesen Ausführungen möchte ich nun keineswegs dafür plädieren, 
zu allen Einzelheiten der ignatianischen Methode zurückzukehren. Wenn 
man in neuerer Zeit gerade die härteren Elemente fallengelassen hat, 
folgte man gewiß nicht bloß einer oberflächlichen Mode. Dahinter dürfte 
ebenso die lebendige Erfahrung gestanden haben, daß manches an der 
überlieferten Methode auch bei gutwilligen Exerzitanden auf fast unüber- 
windliche Schwierigkeiten stieß und daß auf dem vorgezeichneten Weg die 
gewünschten Resultate meistens nicht mehr erreicht wurden. Auch eine 
grundsätzlich richtig strukturierte Methode kann in ihren einzelnen Ele- 
menten sich vom spontanen Empfinden der Menschen einer Epoche so weit 
entfernen, daß sie die Fähigkeit verliert, einen grundlegenden Prozeß aus- 
zulösen. Daß man Anpassungen versucht hat, scheint mir deshalb völlig 
berechtigt und auch nötig zu sein. Daß alle Neuerungen aber vorwiegend 
in die Richtung gingen, die härteren Elemente auszuscheiden, ohne sie 
durch etwas Entsprechendes zu ersetzen, dürfte eher fragwürdig sein. Einen 
konkreten besseren Vorschlag kann ich allerdings auch nicht machen. Ich 
nehme jedoch an, daß der von Ignatius angezielte Prozeß sich heute nor- 
malerweise überhaupt nicht mehr in 30 Tagen (und noch weniger in drei 
Tagen) entfalten läßt, sondern daß dafür eine längere Periode mit ver- 
schiedenen intensiven Zwischenetappen nötig ist. So stelle ich mir vor, daß 
in einem ersten Schritt möglichst viele Konflikte und Aggressionen bewußt 
zu machen wären, denen der Exerzitand im Alltag bereits ausgesetzt ist. 
Dabei käme es darauf an, ihm Mut zu geben und in ihm die Fähigkeit zu 
wecken, sich auf andere Menschen möglichst ehrlich einzulassen, damit die 
verschleierten und verdrängten Konflikte auch offen aufbrechen können. 
Von dieser Basis her wären dann in nächsten Schritten wohl echte und neue 
Erfahrungen des Geistes und der Versöhnung möglich. 

Der Geist wird dort ausgelöscht, wo man vor dem Kreuz Christi zurück- 
weicht. Das Kreuz aber war der Höhepunkt eines tödlichen Konfliktes. In 
den ignatianischen Exerzitien kommt der Betrachtung des Gekreuzigten 
eine zentrale Bedeutung zu. Hat man sie aber nicht allzu oft zu einer bloßen 
Betrachtung des Schmerzensmannes degradiert? Wurde nicht die ganze 
Tragweite jener Auseinandersetzung, die schließlich zum gewaltsamen 
Ende geführt hat, weitgehend ausgeblendet? Hätte sonst nicht viel deut- 
licher ins Bewußtsein treten müsse, daß es gerade zur Nachfolge des Ge- 
kreuzigten gehört, Schwierigkeiten nicht zu verschleiern und Konflikte 
offen auszutragen, und zwar auf eine Weise, wie es eben dem Gekreuzigten 
entspricht? Die Botschaft Jesu hat nicht eine unmittelbare Versöhnung ge- 
wirkt. Zunächst hat sie vielmehr einen tödlichen Streit provoziert, weil die 
dunkelsten Abgründe des menschlichen Herzens offengelegt werden muß- 
ten. Der Geist des Friedens und der Versöhnung konnte den Menschen erst 



Geisterfahrung bei Ignatius von Loyola 459 

dann geschenkt werden, nachdem Jesus in seinem eigenen Leibe alle Ver- 
logenheit und Gewalttätigkeit durchgekostet hatte. 

Im einzelnen ist hier allerdings eine große Unterscheidungsgabe nötig. 
Mit meiner Betonung der Notwendigkeit der Auseinandersetzung wollte 
ich nicht behaupten, wir hätten uns in der Nachfolge Jesu blindlings in 
Konflikte zu stürzen. Unumgänglich scheint mir nur, daß die Exerzitien auf 
die eine oder andere Weise zur Konfrontation mit den verborgenen dunk- 
len Mächten führen müssen, wenn es zu echten Geisterfahrungen kommen 
soll. Dies hat heute wohl auf ganz andere Weise zu geschehen, als Igna- 
tius es durch sein aggressives Büßerleben selber durchgestanden und durch 
seine aggressive Exerzitienmethode anderen vorgezeigt hat. Aber der 
Geist wird nur dort nicht ausgelöscht, wo man sich vor einem •netten" Be- 
trieb hütet und die Konfrontation mit dem überall wirkenden Ungeist 
nicht scheut. 

Geist und Kirche 

Um die Geisterfahrung am Cardoner und in den Exerzitien auch nur eini- 
germaßen umfassend zu beschreiben, wäre nun noch ausführlich auf das 
Thema der Kirche einzugehen. WieLeoBakker glaubwürdig machen konn- 
te, hat Ignatius am Cardoner den Entschluß gefaßt, dauernd im Heiligen 
Land zu bleiben. In Jerusalem entpuppte sich diese Entscheidung aber an- 
gesichts des entschiedensten Widerstandes des dortigen kirchlichen Obern 
als eine Täuschung. Von daher dürfte der Zusammenhang zwischen Geist- 
erfahrung und Wahl für Ignatius problematischer geworden sein, und es 
dürfte ihm die Notwendigkeit einer inneren Verbindung mit der Kirche 
aufgegangen sein. Seinen Exerzitien hat er deshalb die Regeln über die 
kirchliche Gesinnung beigefügt, in denen er sagt, es sei ein und derselbe 
Geist, der in der Kirche und in den einzelnen wirke. Um den Zusammen- 
hang dieser Regeln mit der Geisterfahrung richtig zu sehen, wären aller- 
dings ausführliche Darlegungen nötig. Das früher oft wiederholte Urteil, 
Ignatius habe in allem eine blinde und gedankenlose Unterwerfung unter 
die kirchliche Autorität gelehrt, trifft keineswegs zu. Sein eigenes Verhält- 
nis zur Kirche war viel spannungsgeladener und echt dramatischer Art, wie 
ich in meiner Arbeit •Das dramatische Kirchenverständnis bei Ignatius von 
Loyola"9 aufzuzeigen versucht habe. Vieles, was ich dort über die Stellung 
der Kirche im Leben des Ignatius und in den Exerzitien dargelegt habe, 
wäre auch im Rahmen unserer Problematik neu aufzugreifen. Hier sei aber 

9 Raymund Schwager, Das dramatische Kirchenverständnis bei Ignatius von Loyola, Zü- 
rich - Einsiedeln - Köln 1970. 



Im Spiegel der Zeit 460 

nur abschließend erwähnt, daß Ignatius auch der Kirche gegenüber Kon- 
flikte keineswegs gescheut hat. Er hat diese jedoch nie in dem Sinne ge- 
löst, daß er sich von ihr getrennt oder ihr stur Widerstand geleistet hätte. 
Aus seiner Geisterfahrung heraus hat er sich immer neu und mit ganzer 
Kraft um Versöhnung bemüht, und er war bereit, dafür vieles zu opfern. 
Insofern stimmt sein Leben voll mit seiner Regel überein, daß jede Ent- 
scheidung innerhalb der vorgegebenen Kirche bleiben muß. Dies bedeutet 
aber keineswegs, daß die Kirche alles Wirken des Geistes von vornherein 
kanalisieren könnte. Wo Konflikte im Geist durchgestanden werden, wer- 
den sie zu einem Aufruf zur allseitigen Bekehrung und Versöhnung. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Das Gespräch zwischen den Generationen 

Aus der Sicht des Erziehers 

H. Hirsdimann SJ weist in einem Bericht über den 85. Deutschen Katholikentag 
in Freiburg auf die starke Präsenz der Jugend hin.1 Dieses Phänomen ist aber 
wohl, so läßt er deutlich durchblicken, nicht so einfach zu interpretieren. Auf der 
einen Seite, so wird bemerkt, habe es die jungen Menschen, die in großer Zahl 
das geistliche Zentrum des Katholikentages besuchten, mehr •zum geistlichen 
Austausch und zur geistlichen Erfahrung als zur ebenfalls dort angebotenen 
psychologischen Beratung" hingezogen. Auf der anderen Seite sei •diese Jugend 
(aber gleichzeitig) keineswegs unkritisch gegenüber vielen Erscheinungsformen 
des kirchlichen Lebens, ganz besonders gegenüber der Kirche als Institution". 
Und auf jeden Fall sei das •Gespräch zwischen den Generationen" bei aller Ge- 
sprächsbereitschaft der jungen Leute •nicht leichter geworden; es bedürfe nodi 
sehr vieler neuer Begegnungen und Formen". 

Im folgenden wird nun ein Gesprächsprotokoll wiedergegeben, niedergeschrie- 
ben nach einem Gedanken- und Erfahrungsaustausch über die hier genannten 
Beobachtungen und Feststellungen, in einer Gruppe von Schwestern, die in der 
Schule (Gymnasium und Berufsschulen), im Internat sowie in außerschulischer 

•Geist und Leben", Oktober 1978, S. 383, 380 f. 




