
Einübung und Weisung 468 

zwölf Toren. Sie •braucht weder Sonne noch Mond, die ihr Licht spenden. Denn 
die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das Lamm" (Offb 
21, 23). Die Vision endet schon im Zukünftigen, das hier Gegenwart wird: •Wir 
stehn im Chore der Engel hoch um deinen Thron... Des jauchzen wir und sin- 
gen dir das Halleluja für und für". 

Ist das nun visionärer Überschwang oder christlicher Glaube an die Wirklich- 
keit? Ganz sicher ist es zunächst einmal der noch ungebrochene und unangefoch- 
tene Glaube der Zeit, ausgedrückt in dichterischer Sprache. Die Reformation hat an 
der Einmütigkeit des Glaubens an die doppelte Ankunft des menschgewordenen 
Gottessohnes nichts geändert. Aber bringen wir den gläubigen Optimismus und 
die gläubige Naivität noch auf, die aus diesem Lied sprechen? Nur dann, wenn 
wir den mitternächtlichen Ruf •Wachet auf!" auf allen Stufen des Glaubenslebens 
vollzogen und erfahren haben. Dann allerdings gehören der Optimismus und 
die Naivität zu einem reif gewordenen Christenglauben, der vom Dunkel ins 
Licht gekommen ist. Friedrich Wulf SJ 

•Gott ist ganz groß und ganz klein" 

Eine weihnachtliche Besinnung 

Es gibt nicht nur jene wunderbaren Altäre mit ihren zwei schwenkbaren Seiten- 
flügeln, die im dreifachen Bild ein Festgeheimnis vor das Auge des Betrachters 
stellen, sondern auch ebensolche Spiegel mit zwei Flügeln, die das Antlitz und das 
Profil dessen, der hineinschaut, sehen lassen. 

Diese weihnachtliche Besinnung will einen Blick in einen solchen Flügelspiegel 
tun. Sie möchte den Beschauer sich und seine Beziehung zum weihnachtlichen Glau- 
bensgeheimnis im dreifachen Spiegel einer mittelalterlichen Erzählung, eines 
arabischen Märchens und des Gottesbildes eines kleinen Mädchens erblicken 
lassen. Sie kann vielleicht dem, der sich darin beschaut, einen Blick daraufhin 
freigeben, wie sich in seinem Leben und Beten das Geheimnis der Größe und 
der Kleinheit des Reichtums und der Armut der göttlichen Liebe widerspiegelt. 

1. Der erste Blick gilt einer Predigt von Meister Eckhart, die er über das Wort des 
Engels •Gegrüßet seist du, voll der Gnade" (Lk 1,28) gehalten hat. In dieser 
Predigt sucht er seinen Zuhörern den Sinn der Erlösung durch eine Geschichte zu 

erhellen: 

Das allergrößte Heil, das Gott dem Menschen je zuteil werden ließ, das 
war, daß er Mensch ward. Da will ich eine Mär erzählen, die gut hierzu 
paßt. Es war ein reicher Mann und eine reiche Frau. Da widerfuhr der Frau 



Einübung und Weisung 469 

ein Unfall, daß sie ein Auge verlor; darüber ward sie sehr betrübt. Da kam 
der Mann zu ihr und sprach: ,Frau, weshalb seid Ihr so betrübt? Ihr sollt 
nicht darüber betrübt sein, daß Ihr Euer Auge verloren habt.' Da sprach 
sie: ,Herr, nicht das betrübt mich, daß ich mein Auge verloren habe; darum 
vielmehr betrübe ich mich, daß mich dünkt, Ihr werdet mich um so weniger 
lieb haben.' Da sprach er: ,Frau, ich habe Euch lieb.' Nicht lange danach 
stach er sich selbst ein Auge aus und kam zu der Frau und sprach: ,Frau, 
damit Ihr nun glaubt, daß ich Euch lieb habe, habe ich mich Euch gleich ge- 
macht; ich habe nun auch nur mehr ein Auge.' So (auch) ist der Mensch: 
Der konnte kaum glauben, daß Gott ihn so lieb habe, bis daß Gott sich 
selbst schließlich ,ein Auge ausstach' und menschliche Natur annahm. Das 
bedeutet: .Fleisch geworden' (Joh 1, 14)1. 

Fällt es schwer, sich, die eigene Beziehung zu den Menschen und zu Gott im Emp- 
finden und Reden der verletzten Frau abgespiegelt zu finden? In jener so ver- 
ständlichen Überlegung, daß nun die Liebe des Mannes aufhören oder doch klei- 
ner werden müsse, da der eigene Wert durch den Unfall gemindert wurde? Wie 
soll der Mann sich mit seiner Frau noch bei vornehmen Gesellschaften, die nur 
Schweigen, Mitleid oder gar Spott übrig haben, sehen lassen?! Ist es nicht die in- 
stinktive, tiefwurzelnde Überzeugung, daß die Liebens-würdigkeit eines Men- 
schen nach aller Erfahrung von dem abhängt, was in die Augen fällt? - Mach Dich 
schön und man wird auf Dich schauen! Stell Deine Vorzüge zur Schau und Du 
wirst Beachtung finden! Sei gefällig und man wird Dir Deine Wünsche erfüllen! 
Gib und es wird Dir gegeben! Sei •gerecht" und Du wirst Gott und den Men- 
schen wohlgefällig sein! 

Ist es nicht so? Und zeigt sich die Wahrheit davon nicht noch deutlicher, wenn 
sie spiegelverkehrt betrachtet wird? Was gilt der Arme, der Kranke, der physisch 
oder psychisch Schwache? Können die Betroffenen nicht ein Lied davon singen? 
Und braucht es nicht oft nur eines plötzlich sich einstellenden geringen Defekts 
oder Defizits, daß frühere Freunde sich von einem abwenden, als hätten sie einen 
nie gekannt? Leben nicht heute viele, gerade junge Menschen in der Angst, wegen 
ihres Aussehens, ihrer niedrigen sozialen Stellung, wegen dieser oder jener Män- 
gel von anderen nicht angenommen zu werden, keine Liebe zu empfangen oder 
sie wieder zu verlieren? Wer liebt sie alle, die Ungeliebten, bedingungslos und 
ohne Vorbehalt, ein für allemal? Wer, als Gott allein? Er wechselt nicht nur den 
sauberen Bürgersteig und geht auf die andere Seite, wo der Dreck liegt, sondern 
er entäußert sich alles dessen, was ihn vor den Menschen groß erscheinen läßt, er 
wird klein, er vertauscht den Reichtum mit der Armut, er •reißt sich ein Auge aus" 
und wird zu einem, an dem •keine Schönheit" mehr ist (Jes 53, 2). Ja, er über- 
bietet das alles noch, indem er den Sünder liebt, den Selbstsüchtigen, den Lieb- 
losen, den Verbrecher, wie Paulus schreibt: •Gott hat seine Liebe uns dadurch 
erwiesen, daß Christus für uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren" (Rom 
5, 8).   -   Weihnachten feiern heißt den Beginn jener großen Liebe, die Fleisch, 

1 Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, Hrsg. v. J. Quint, München 41977, 
S. 256 f. 



Einübung und Weisung 470 

Mensch, klein geworden ist, in sich selber zum Anfang neuen Lebens werden zu 
lassen. 

Aber: Ist dies ein Fest, das so leicht gefeiert werden kann? •Jubelt nicht unbe- 
dacht!" heißt der Titel eines Heftes mit Kirchenliedern. Ist der Jubel des Weih- 
nachtsengels - •Vom Himmel hoch da komm ich her. Ich bring euch eine frohe 
Mär!" - nicht arg unbedacht? Was •nützt" es schon, daß das ewige Wort Fleisch 
geworden ist und menschliche Kleinheit und Unansehnlichkeit zu der seinen 
machte? Ist Gott dadurch wirklich glaubwürdiger geworden? Wird dadurch das 
Ärgernis der Misere des Menschen hier auf Erden nicht noch größer? 

Und: Setzt Gott sich mit seinem erneuten Liebeswerben nicht einer Gefahr aus? 
Macht er sich nicht angreifbar und verwundbar? Wird man nicht seine Schwäche 
mit den Fäusten ausnützen, mit einer Gott-ist-tot-Theologie, mit atheistischer 
Weltdeutung beantworten? So wie das zumeist in all den Beziehungen der Men- 
schen geschieht, wo es gilt: Nur ja keine Schwäche zeigen! Mit Lautstärke das 
Zittern in der Stimme überspielen. Mit Phrasen leere Stummheit übertönen. 
Durch Aufgeblasenheit das als minderwertig erlebte Ich zu einer Fassadengröße 
aufblähen. Durch Sicherheit Unsicherheit überdecken. An-sich-halten, weil Hin- 
gabe als Identitätsverlust und Ausgeliefertsein erlebt wird. Nur nicht das Gesicht 
verlieren. Gräber übertünchen. Nur keine Schwäche zeigen und die Schwächen 
des andern erbarmungslos ausnützen! Die Schwächen des andern sind die eigenen 
Stärken und die eigenen Schwächen die Stärken des andern. • Das häßliche Profil 
des zerbrochenen Menschen im Spiegel der göttlichen Liebe! 

2. Das arabische Märchen versetzt in eine ganz andere Welt. Kann auch sie 
uns und unsere Beziehung zum Geheimnis der Menschwerdung, dem Geheimnis 
des ganz großen und ganz kleinen Gottes wie in einem Spiegel schauen lassen? 
Hören wir zuerst das Märchen (aus: Tausendundeine Nacht2), das in vielen 
Varianten immer wieder nacherzählt worden ist. Hier eine dieser Varianten. 

Ein Mann bekam, wie das in Märchen zu geschehen pflegt, einen Wunsch frei, 
der ihm auch erfüllt wurde. Er wünschte sich einen mächtigen Geist herbei. 
Doch als dieser dann wirklich in seiner ganzen Größe und Mächtigkeit erschien, 
wurde es dem zum Männlein gewordenen Mann angst und bange. Er fing an zu 
überlegen, wie er diesen großmächtigen Geist, der alles zu können schien, wieder 
losbekäme. Und so frug er ihn ehrerbietig-zweifelnd, ob er, der doch so groß 
und mächtig sei, wirklich alles könne; ob er beispielsweise in die Flasche auf 
seinem Tisch hineinkriechen könne. •Nichts leichter als das", tönte der Geist 
großtuerisch. - Nein, nein, das könne er sich nicht vorstellen. Ja, er sei gewiß 
sehr beeindruckt von seiner Größe und Macht, aber eben darum scheine es ihm 
unmöglich zu sein, daß er sich so klein machen könne. Nein, ein so großer, so 
schrecklich großer Geist könne niemals in eine so kleine Flasche hineinpassen! - 
Verlockt durch den in Bewunderung eingepackten Zweifel fing der riesenhaft- 
dunstförmig aufgeblähte Geist an, sich zusammenzuziehen und tauchte schließ- 

Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten, I, 48 ff., Wiesbaden 1953. 



Einübung und Weisung 471 

lieh in die Flasche hinein. Im selben Augenblick haute der Mann einen Korken 
auf die Flasche und verschloß sie fest. Er hatte den Geist in seiner Gewalt. 

Im Märchen wird eine Traum- und Phantasiewelt ins Wort gebracht. Darin 
geht es oft ganz anders zu als in der realen Wirklichkeit. Es passieren Dinge, die 
sonst nicht möglich sind. Unirdische Wesen und Verzauberungen gehören dazu. 
Aber das Märchen bringt auch den Tief engrund, die Tiefenschichten des Menschen 
und seiner Welt zum Vorschein: heimliche Wünsche, gute und böse Anlagen 
und Neigungen, unterschwellige Auseinandersetzungen, verdrängte Schuld. Was 
für gewöhnlich verborgen ist, kommt hier in einem etwas spielerischen Kontext 
ans Licht. 

Unser Märchen deckt nun den tief eingewurzelten und kaum niederzuhaltenden 
Drang des Menschen nach eigener Größe und Macht auf. Dabei stellt sich das 
Merkwürdige ein: Hat er die Macht, wirkliche Macht, übergroße Macht, dann 
erschrickt er vor ihr, bekommt es mit der Angst zu tun. Denn solche Macht macht 
sich selbständig, nimmt personhafte Züge an. Der mächtig Gewordene sieht sich 
zugleich dem Dämon Macht gegenüber, der ihn in seine Gewalt zu bringen 
und für seine Zwecke zu gebrauchen sucht. Wer der Macht verfällt, wird von der 
Macht besessen und als er selbst entmachtet, fast ausgelöscht; er wollte groß sein 
und ist nun ganz klein geworden, ein von vielen Gefürchteter, aber noch mehr 
Gehaßter und Verachteter. Nur wenige bändigen den Dämon Macht; wo es ihnen 
gelingt, da sind sie die eigentlich Großen, weil sie der Macht als Mittel zur eige- 
nen Größe entsagt haben. 

Der Mann im Märchen hat den Übermächtigen überlistet und in seine Gewalt 
bekommen. Auch das ein Urmotiv in der Geschichte der Menschheit: Der Mensch 
raubt den Göttern das Feuer und glaubt so, an deren Wissen und Macht teil- 
zuhaben. Er nimmt die Frucht vom Baum des Lebens, um in die Macht des 
Lebens selbst zu kommen und wie Gott zu sein (Gen 3, 6). Er erklärt den Gott der 
Religion als eine Projektion seiner eigenen Größe und Mächtigkeit und bean- 
sprucht, die Maßstäbe seines Handelns selbst setzen zu können. Die Versuchung 
zu all dem ist und wird um so größer, je angeschlagener der Mensch ist, je 
unruhiger er seiner Kleinheit und Ohnmacht zu entrinnen ver-sucht. 

Demgegenüber das Verhalten Gottes: Seine Größe bleibt auch in seinem Ab- 
stieg zur Welt, in seinem Nicht-Festhalten, Gott gleich zu sein (Phil 2, 6), in 
seinem Kleinwerden und seiner Erniedrigung. Die Hirten und die Magier tun 
Recht daran, das Kind von Betlehem zu verehren, und noch der Gekreuzigte ist 
für das Johannesevangelium mit Recht der Erhöhte. Wenn das Kleinwerden nach 
dem Maßstab vieler menschlicher Beziehungen nur noch als Verlust der Größe 
deutbar ist, dann übersteigt die Größe Gottes in seinem Kleinwerden alle 
menschlichen Maßstäbe; nur im Glauben kann das im Spiegel unseres Triptychons 
erschaut werden. 

3. Ich habe das Glück, ein kleines Mädchen zu kennen, das gelegentlich theolo- 
gische Intuitionen hat. Die Großmutter wollte eines Tages die Kleine dazu brin- 
gen, den lieben Gott zu malen, so wie sie ihn sähe. Doch sie ging nicht darauf 
ein, trotz der zurechtgelegten Malstifte: •Ich kann dir den lieben Gott nicht auf- 



Einübung und Weisung 472 

malen", meinte sie, •aber ich kann dir sagen, wie er aussieht." - •So? Wie sieht 
er denn aus?" - •Er ist sehr groß - und sehr klein. Am Morgen reckt er sich 
ganz hoch auf, damit er alles gut sehen kann; seine Welt und alle Menschen und 
überhaupt alles. Aber für die, die sich eh schon vor ihm fürchten, da macht er 
sich ganz klein - so wie ein Kind, wie ich, so klein. Nur für die frechen Leut', da 
ist er immer sehr groß." 

Malen läßt er sich nicht. Jedenfalls nicht in einem Bild. Dazu ist er viel zu 
beweglich. Viel zu gegensätzlich. Coincidentia oppositorum. Er ist ganz groß 
und ganz klein. 

Ist das vielleicht die •frohe Mär", die der Weihnachtsengel singt? Ist das 
die Erfüllung der tiefsten menschlichen Sehnsucht, daß Gott ganz groß und ganz 
klein sei und daß es auch dem Menschen geschenkt sei, groß und klein sein zu 
können? Das Heil: Eine Größe, der absolute Große, der nicht zermalmt, sondern 
zum jubelnden Überschwang hinreißt, ob seiner Größe in der Kleinheit. Die 
göttliche Großartigkeit, Herrlichkeit, die wie in Maria so in jedem Menschen 
wiedergeboren werden will. Eine Größe, die sich nicht herabzwingen läßt, aber 
sich dem Demütigen schenkt: •Wenn sich der Mensch demütigt, kann Gott in 
seiner (ihm) eigenen Güte sich nicht enthalten, sich in den demütigen Menschen 
zu senken und zu gießen, und dem allergeringsten teilt er sich am allermeisten mit 
und gibt sich ihm völlig"8. 

Ist das nicht die frohe Mär, die Kunde davon gibt, daß es eine Größe in der 
Kleinheit gibt, die unzerstörbar ist durch •die frechen Leut"? Läßt nicht dies 
Maria, die das Unmögliche für möglich hielt, aufjubeln: 

Meine Seele preist die Größe des Herrn, 
und mein Geist jubelt über Gott, meinen Retter. 
Denn auf die Niedrigkeit seiner Magd hat er geschaut. 
Siehe, von nun an preisen mich selig alle Geschlechter! 
Denn der Mächtige hat Großes an mir getan, 
und sein Name ist heilig. 
Er erbarmt sich von Geschlecht zu Geschlecht 
über alle, die ihn fürchten. 
Er vollbringt mit seinem Arm machtvolle Taten: 
er zerstreut, die im Herzen voll Hochmut sind; 
er stürzt die Mächtigen vom Thron 
und erhöht die Niedrigen. Lk 1,46-52 

Und ist nicht eben dies auch in der Grabschrift des Ignatius von Loyola gemeint, 
von der Hölderlin schreibt: •Der Mensch möchte gerne in allem und über allem 
seyn, und die Sentenz in der Grabschrift des Loyola ,non coerceri maximo, 
contineri tarnen a minimo' kann ebenso die alles begehrende, alles unterjochende 
gefährliche Seite des Menschen als den höchsten und schönsten ihm erreichbaren 
Zustand bezeichnen"4. - •Nicht begrenzt werden vom Größten und dennoch ein- 

3 Meister Eckehart, aaO, 259. 
4 H. Rahner, Ignatius als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, S. 422. 



Buchbesprechungen 473 

beschlossen sein vom Geringsten, das ist göttlich!" Wo sich das menschliche Leben 
vom Reichtum und von der Armut des göttlichen Lebens beschenken läßt, da 
geschieht die Befreiung von einer Lebensweise, die nur Servilität oder Gewalt- 
ausübung kennt; da beginnt das Leben in der Freiheit, in der Einheit von Demut 
und Erhabenheit, das Leben der Liebe. Damit ist wohl die mittlere, die Haupt- 
Tafel unseres Spiegel-Triptychons angezeigt. 

In seiner Predigt mit der •Mär" von dem reichen Mann und der reichen Frau 
sagt Meister Eckhart mit dem Blick auf die Liebe Gottes zu seinen Zuhörern: 
•Unterwegs, als ich hierher gehen wollte, fiel mir ein, ich möchte (lieber) nicht 
hierher gehen, weil ich doch (wohl) tränenbenetzt würde aus Liebe. Wann ihr 
(je) euch (mit Tränen) benetzt habt aus Liebe, das wollen wir auf sich beruhen 
lassen. Freude und Leid kommen aus der Liebe"5. 

Wilhelm Lambert 

5 Meister Eckehart, aaO, S. 259. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Gebet 

Bittgebet - Testfall des Glaubens. Mit 
Beiträgen von G. Greshake, G. Loh- 
fink, Th. Pröpper und H. Schaller. 
Hrsg.: Gisbert Greshake/Gerhard Loh- 
fink. Mainz, Matthias Grünewald-Ver- 
lag 1978 (Grünewald-Reihe). 104 S., 
kart. DM 14,50 

Für viele, auch gläubige Christen, gehört 
Bittgebet zu den nicht mehr vollziehbaren 
Praktiken einer überholten Theologie und 
Frömmigkeit. Demgegenüber zeigt der vor- 
liegende Band nicht nur, daß Bittgebet vor 
den kritischen Fragen der Neuzeit verant- 
wortet werden kann, sondern daß seine 
Ausklammerung in klarem Widerspruch 
steht sowohl zur Bibel als auch zur christ- 
lichen Dogmatik. 

Teil I legt eine Diskussion über das Bitt- 
gebet vor, deren erste Runde in der Tübin- 
ger Theologischen Quartalschrift 1977 ab- 

gedruckt ist. Auf die von Anselm Hertz OP 
entwickelte Problematik des Bittgebets 
antworteten damals und antworten auch 
jetzt der Tübinger Neutestamentier Ger- 
hard Lohfink und der Wiener Dogmatiker 
Gisbert Greshake. Die Grundpositionen 
wurden beibehalten, wenn auch jeder der 
Beiträge gründlidi überarbeitet ist. - Teil 
II befaßt sich mit speziellen Fragen im Zu- 
sammenhang des Bittgebets: Wie lassen 
sich Bittgebet und Lauf der Welt mitein- 
ander vereinen? Wirkt Gott auf das Bitten 
des glaubenden Menschen hin konkret auf 
die vorgegebene Weltordnung ein (H. 
Schaller SJ)? Und: Wie ist das Wunder 
(eng verknüpft mit Gebetserhörung) im 
Kontext heutiger Philosophie und Natur- 
wissenschaft theologisch zu deuten (Th. 
Pröpper)? - Im III. Teil wird, noch einmal 
von H. Schaller, eine Spiritualität des Bitt- 
gebets (Ausdruck der Freundschaft mit 
Gott, Einübung des Vertrauens in Gott, 




