Einiibung und Weisung 468

zwolf Toren. Sie ,braucht weder Sonne noch Mond, die ihr Licht spenden. Denn
die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das Lamm® (Offb
21, 23). Die Vision endet schon im Zukiinftigen, das hier Gegenwart wird: ,Wir
stehn im Chore der Engel hoch um deinen Thron. .. Des jauchzen wir und sin-
gen dir das Halleluja fiir und fiir®.

Ist das nun visionirer Uberschwang oder christlicher Glaube an die Wirklich-
keit? Ganz sicher ist es zunichst einmal der noch ungebrochene und unangefoch-
tene Glaube der Zeit, ausgedriickt in dichterischer Sprache. Die Reformation hat an
der Einmiitigkeit des Glaubens an die doppelte Ankunft des menschgewordenen
Gottessohnes nichts geindert. Aber bringen wir den glaubigen Optimismus und
die glaubige Naivitit noch auf, die aus diesem Lied sprechen? Nur dann, wenn
wir den mitternachtlichen Ruf ,Wachet auf!“ auf allen Stufen des Glaubenslebens
vollzogen und erfahren haben. Dann allerdings gehoren der Optimismus und
die Naivitit zu einem reif gewordenen Christenglauben, der vom Dunkel ins
Licht gekommen ist. Friedrich Wulf S]

»Gott ist ganz groB und ganz klein«

Eine weihnachtliche Besinnung

Es gibt nicht nur jene wunderbaren Altdre mit ihren zwei schwenkbaren Seiten-
fligeln, die im dreifachen Bild ein Festgeheimnis vor das Auge des Betrachters
stellen, sondern auch ebensolche Spiegel mit zwei Fligeln, die das Antlitz und das
Profil dessen, der hineinschaut, sehen lassen.

Diese weihnachtliche Besinnung will einen Blick in einen solchen Fliigelspiegel
tun. Sie mdchte den Beschauer sich und seine Beziehung zum weihnachtlichen Glau-
bensgeheimnis im dreifachen Spiegel einer mittelalterlichen Erzahlung, eines
arabischen Mirchens und des Gottesbildes eines kleinen Méadchens erblicken
lassen. Sie kann vielleicht dem, der sich darin beschaut, einen Blick daraufhin
freigeben, wie sich in seinem Leben und Beten das Geheimnis der Grofle und
der Kleinheit des Reichtums und der Armut der géttlichen Liebe widerspiegelt.

1. Der erste Blick gilt einer Predigt von Meister Eckhart, die er iiber das Wort des
Engels ,Gegriiflet seist du, voll der Gnade“ (Lk 1, 28) gehalten hat. In dieser
Predigt sucht er seinen Zuhdrern den Sinn der Erlésung durch eine Geschichte zu
erhellen:

Das allergrofite Heil, das Gott dem Menschen je zuteil werden lief}, das
war, dafl er Mensch ward. Da will ich eine Mar erzdhlen, die gut hierzu
pafit. Es war ein reicher Mann und eine reiche Frau. Da widerfuhr der Frau



Einiibung und Weisung 469

ein Unfall, daf sie ein Auge verlor; dariiber ward sie sehr betriibt. Da kam
der Mann zu ihr und sprach: ,Frau, weshalb seid Thr so betriibt? Ihr sollt
nicht dariiber betriibt sein, dafl Thr Ever Auge verloren habt. Da sprach
sie: ,Herr, nicht das betriibt mich, daf ich mein Auge verloren habe; darum
vielmehr betriibe ich mich, dafl mich diinkt, Thr werdet mich um so weniger
lieb haben.” Da sprach er: ,Frau, ich habe Euch lieb.* Nicht lange danach
stach er sich selbst ein Auge aus und kam zu der Frau und sprach: ,Frau,
damit Thr nun glaubt, dafl ich Euch lieb habe, habe ich mich Euch gleich ge-
macht; ich habe nun auch nur mebr ein Auge. So (auch) ist der Mensch:
Der konnte kaum glauben, dafl Gott ihn so lieb habe, bis daf Gott sich
selbst schliefflich ,ein Auge ausstach’ und menschliche Natur annahm. Das
bedeutet: ,Fleisch geworden* (Joh 1, 14)1.

Fillt es schwer, sich, die eigene Beziehung zu den Menschen und zu Gott im Emp-
finden und Reden der verletzten Frau abgespiegelt zu finden? In jener so ver-
stindlichen Uberlegung, dafl nun die Liebe des Mannes aufhéren oder doch klei-
ner werden miisse, da der eigene Wert durch den Unfall gemindert wurde? Wie
soll der Mann sich mit seiner Frau noch bei vornehmen Gesellschaften, die nur
Schweigen, Mitleid oder gar Spott iibrig haben, sehen lassen?! Ist es nicht die in-
stinktive, tiefwurzelnde Uberzeugung, dafl die Liebens-wiirdigkeit eines Men-
schen nach aller Erfahrung von dem abhingt, was in die Augen fallt? — Mach Dich
schén und man wird auf Dich schauen! Stell Deine Vorziige zur Schau und Du
wirst Beachtung finden! Sei gefillig und man wird Dir Deine Winsche erfiillen!
Gib und es wird Dir gegeben! Sei ,gerecht” und Du wirst Gott und den Men-
schen wohlgefillig sein!

Ist es nicht so? Und zeigt sich die Wahrheit davon nicht noch deutlicher, wenn
sie spiegelverkehrt betrachtet wird? Was gilt der Arme, der Kranke, der physisch
oder psychisch Schwache? Kénnen die Betroffenen nicht ein Lied davon singen?
Und braucht es nicht oft nur eines plétzlich sich einstellenden geringen Defekts
oder Defizits, dafl frithere Freunde sich von einem abwenden, als hatten sie einen
nie gekannt? Leben nicht heute viele, gerade junge Menschen in der Angst, wegen
ibres Aussehens, ibrer niedrigen sozialen Stellung, wegen dieser oder jener Min-
gel von anderen nicht angenommen zu werden, keine Liebe zu empfangen oder
sie wieder zu verlieren? Wer liebt sie alle, die Ungeliebten, bedingungslos und
ohne Vorbehalt, ein fiir allemal? Wer, als Gott allein? Er wedchselt nicht nur den
sauberen Birgersteig und geht auf die andere Seite, wo der Dreck liegt, sondern
er entduflert sich alles dessen, was ihn vor den Menschen grof erscheinen 14f}t, er
wird Klein, er vertauscht den Reichtum mit der Armut, er ,reiflt sich ein Auge aus*
und wird zu einem, an dem ,keine Schonheit“ mehr ist (Jes 58, 2). Ja, er iiber-
bietet das alles noch, indem er den Siinder liebt, den Selbstsiichtigen, den Lieb-
losen, den Verbrecher, wie Paulus schreibt: ,Gott hat seine Liebe uns dadurch
erwiesen, dafl Christus fiir uns gestorben ist, als wir noch Siinder waren® (Rém
5,8). — Weihnachten feiern beifit den Beginn jener grofien Liebe, die Fleisch,

1 Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, Hrsg. v. J. Quint, Miinchen 41977,
S. 256 £,



Einiibung und Weisung 470

Mensch, klein geworden ist, in sich selber zum Anfang neuen Lebens werden zu
lassen.

Aber: Ist dies ein Fest, das so leicht gefeiert werden kann? ,, Jubelt nicht unbe-
dacht!“ heift der Titel eines Heftes mit Kirchenliedern. Ist der Jubel des Weih-
nachtsengels — ,Vom Himmel hoch da komm ich her. Ich bring euch eine frohe
Mar!“ — nicht arg unbedacht? Was ,niitzt“ es schon, dall das ewige Wort Fleisch
geworden ist und menschliche Kleinheit und Unansehnlichkeit zu der seinen
machte? Ist Gott dadurch wirklich glaubwiirdiger geworden? Wird dadurch das
Argernis der Misere des Menschen hier auf Erden nicht noch gréfier?

Und: Setzt Gott sich mit seinem erneuten Liebeswerben nicht einer Gefahr aus?
Macht er sich nicht angreifbar und verwundbar? Wird man nicht seine Schwache
mit den Fausten ausniitzen, mit einer Gott-ist-tot-Theologie, mit atheistischer
Weltdeutung beantworten? So wie das zumeist in all den Beziehungen der Men-
schen geschieht, wo es gilt: Nur ja keine Schwiche zeigen! Mit Lautstiarke das
Zittern in der Stimme iberspielen. Mit Phrasen leere Stummbeit iiberténen.
Durch Aufgeblasenheit das als minderwertig erlebte Ich zu einer Fassadengrofie
aufbldhen. Durch Sicherheit Unsicherheit iiberdecken. An-sich-halten, weil Hin-
gabe als Identitatsverlust und Ausgeliefertsein erlebt wird. Nur nicht das Gesicht
verlieren. Graber iibertinchen. Nur keine Schwiche zeigen und die Schwachen
des andern erbarmungslos ausniitzen! Die Schwichen des andern sind die eigenen
Starken und die eigenen Schwichen die Starken des andern. — Das hifiliche Profil
des zerbrochenen Menschen im Spiegel der gottlichen Liebe!

2. Das arabische Marchen versetzt in eine ganz andere Welt. Kann auch sie
uns und unsere Beziehung zum Geheimnis der Menschwerdung, dem Geheimnis
des ganz grofien und ganz kleinen Gottes wie in einem Spiegel schauen lassen?
Hoéren wir zuerst das Mérchen (aus: Tausendundeine Nacht?), das in vielen
Varianten immer wieder nacherzihlt worden ist. Hier eine dieser Varianten.

Ein Mann bekam, wie das in Mirchen zu geschehen pflegt, einen Wunsch frei,
der ihm auch erfiillt wurde. Er wiinschte sich einen michtigen Geist herbei.
Dodh als dieser dann wirklich in seiner ganzen Gréfle und Machtigkeit erschien,
wurde es dem zum Mannlein gewordenen Mann angst und bange. Er fing an zu
iiberlegen, wie er diesen grofmichtigen Geist, der alles zu kdnnen schien, wieder
losbekdme. Und so frug er ihn ehrerbietig-zweifelnd, ob er, der doch so grof
und madhtig sei, wirklich alles kénne; ob er beispielsweise in die Flasche auf
seinem Tisch hineinkriechen konne. ,Nichts leichter als das®, tonte der Geist
grofituerisch. — Nein, nein, das kénne er sich nicht vorstellen. Ja, er sei gewifl
sehr beeindruckt von seiner Gréfle und Macht, aber eben darum scheine es ihm
unméglich zu sein, dafl er sich so klein machen konne. Nein, ein so grofler, so
schrecklich grofier Geist konne niemals in eine so kleine Flasche hineinpassen! —
Verlockt durch den in Bewunderung eingepackten Zweifel fing der riesenhaft-
dunstformig aufgeblihte Geist an, sich zusammenzuziehen und tauchte schlief3-

2 Die Erzihlungen aus den Tausendundein Ndchten, 1, 48 ff., Wiesbaden 1953.



Einiibung und Weisung 471

lich in die Flasche hinein. Im selben Augenblick haute der Mann einen Korken
auf die Flasche und verschlof sie fest. Er hatte den Geist in seiner Gewalt.

Im Marchen wird eine Traum- und Phantasiewelt ins Wort gebracht. Darin
geht es oft ganz anders zu als in der realen Wirklichkeit. Es passieren Dinge, die
sonst nicht moglich sind. Unirdische Wesen und Verzauberungen gehéren dazu.
Aber das Marchen bringt auch den Tiefengrund, die Tiefenschichten des Menschen
und seiner Welt zum Vorschein: heimliche Wiinsche, gute und bdse Anlagen
und Neigungen, unterschwellige Auseinandersetzungen, verdrangte Schuld. Was
fir gewohnlich verborgen ist, kommt hier in einem etwas spielerischen Kontext
ans Licht.

Unser Marchen deckt nun den tief eingewurzelten und kaum niederzubaltenden
Drang des Menschen nach eigener Grofle und Madcht auf. Dabei stellt sich das
Merkwiirdige ein: Hat er die Macht, wirkliche Macht, iibergrofe Macht, dann
erschrickt er vor ihr, bekommt es mit der Angst zu tun. Denn solche Macht macht
sich selbstindig, nimmt personhafte Ziige an. Der michtig Gewordene sieht sich
zugleich dem Damon Macht gegenitber, der ihn in seine Gewalt zu bringen
und fir seine Zwecke zu gebrauchen sucht. Wer der Macht verféllt, wird von der
Macht besessen und als er selbst entmachtet, fast ausgeléscht; er wollte grof} sein
und ist nun ganz klein geworden, ein von vielen Gefurchteter, aber noch mehr
Gehafiter und Verachteter. Nur wenige bindigen den Didmon Macht; wo es ihnen
gelingt, da sind sie die eigentlich Groflen, weil sie der Macht als Mittel zur eige-
nen Grofle entsagt haben.

Der Mann im Marchen hat den Uberméchtigen tiberlistet und in seine Gewalt
bekommen. Auch das ein Urmotiv in der Geschichte der Menschheit: Der Mensch
raubt den Gottern das Feuer und glaubt so, an deren Wissen und Macht teil-
zuhaben. Er nimmt die Frucht vom Baum des Lebens, um in die Macht des
Lebens selbst zu kommen und wie Gott zu sein (Gen 3, 6). Er erklart den Gott der
Religion als eine Projektion seiner eigenen Gréfle und Midhtigkeit und bean-
sprucht, die Mafistibe seines Handelns selbst setzen zu kénnen. Die Versuchung
zu all dem ist und wird um so grofer, je angeschlagener der Mensch ist, je
unruhiger er seiner Kleinheit und Ohnmacht zu entrinnen ver-sucht.

Demgegeniiber das Verhalten Gottes: Seine Gréfle bleibt auch in seinem Ab-
stieg zur Welt, in seinem Nicht-Festhalten, Gott gleich zu sein (Phil 2, 6), in
seinem Kleinwerden und seiner Erniedrigung. Die Hirten und die Magier tun
Recht daran, das Kind von Betlehem zu verehren, und noch der Gekreuzigte ist
fir das Johannesevangelium mit Recht der Erhohte. Wenn das Kleinwerden nach
dem Mafistab vieler menschlicher Beziehungen nur noch als Verlust der Grofle
deutbar ist, dann ubersteigt die Grofle Gottes in seinem Kleinwerden alle
menschlichen Mafistibe; nur im Glauben kann das im Spiegel unseres Triptychons
erschaut werden.

3. Ich habe das Gliick, ein kleines Madchen zu kennen, das gelegentlich theolo-
gische Intuitionen hat. Die Grofimutter wollte eines Tages die Kleine dazu brin-
gen, den lieben Gott zu malen, so wie sie ihn sihe. Doch sie ging nicht darauf
ein, trotz der zurechtgelegten Malstifte: ,Ich kann dir den lieben Gott nicht auf-



Einiibung und Weisung 472

malen®, meinte sie, ,aber ich kann dir sagen, wie er aussieht.“ — ,So? Wie sieht
er denn aus?“ ~ ,Er ist sehr grofl — und sehr klein. Am Morgen reckt er sich
ganz hoch auf, damit er alles gut sehen kann; seine Welt und alle Menschen und
iiberhaupt alles. Aber fir die, die sich eh schon vor ihm fiirchten, da macht er
sich ganz klein — so wie ein Kind, wie ich, so klein. Nur fiir die frechen Leut’, da
ist er immer sehr grof.“

Malen 14flt er sich nicht. Jedenfalls nicht in einem Bild. Dazu ist er viel zu
beweglich. Viel zu gegensitzlich. Coincidentia oppositorum. Er ist ganz grof
und ganz klein.

Ist das vielleicht die ,frohe Mir“, die der Weihnachtsengel singt? Ist das
die Erfiillung der tiefsten menschlichen Sehnsucht, dal Gott ganz grofl und ganz
klein sei und dafl es auch dem Menschen geschenkt sei, grofl und klein sein zu
konnen? Das Heil: Eine Grofle, der absolute Grofle, der nicht zermalmt, sondern
zum jubelnden Uberschwang hinreifit, ob seiner Grofle in der Kleinheit. Die
gottliche Groflartigkeit, Herrlichkeit, die wie in Maria so in jedem Menschen
wiedergeboren werden will. Eine Grofle, die sich nicht herabzwingen lifit, aber
sich dem Demiitigen schenkt: ,Wenn sich der Mensch demiitigt, kann Gott in
seiner (ihm) eigenen Giite sich nicht enthalten, sich in den demiitigen Menschen
zu senken und zu giefen, und dem allergeringsten teilt er sich am allermeisten mit
und gibt sich ihm vollig“s.

Ist das nicht die frohe Mér, die Kunde davon gibt, daf} es eine Grofle in der
Kleinheit gibt, die unzerstorbar ist durch ,die frechen Leut“? Lifit nicht dies
Maria, die das Unmégliche fiir moglich hielt, aufjubeln:

Meine Seele preist die Gréfle des Herrn,

und mein Geist jubelt tiber Gott, meinen Retter.

Denn auf die Niedrigkeit seiner Magd hat er geschaut.
Siehe, von nun an preisen mich selig alle Geschlechter!
Denn der Miachtige hat Grofies an mir getan,

und sein Name ist heilig.

Er erbarmt sich von Geschlecht zu Geschlecht

iiber alle, die ihn fiirchten.

Er vollbringt mit seinem Arm machtvolle Taten:

er zerstreut, die im Herzen voll Hochmat sind;

er stiirzt die Machtigen vom Thron

und erhoht die Niedrigen. Lk 1, 46-52

Und ist nicht eben dies auch in der Grabsdhrift des Ignatius von Loyola gemeint,
von der Holderlin schreibt: ,Der Mensch mochte gerne in allem und iiber allem
seyn, und die Sentenz in der Grabschrift des Loyola ,non coerceri maximo,
contineri tamen a minimo‘ kann ebenso die alles begehrende, alles unterjochende
gefahrliche Seite des Menschen als den hochsten und schonsten ihm erreichbaren
Zustand bezeichnen“4, — ,Nicht begrenzt werden vom Gréften und dennoch ein-

3 Meister Eckehart, aa0, 259.
4 H. Rahner, Ignatius als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, S. 422,



Buchbesprechungen 473

beschlossen sein vom Geringsten, das ist gbttlich!“ Wo sich das menschliche Leben
vom Reichtum und von der Armut des gottlichen Lebens beschenken lafit, da
geschicht die Befreiung von einer Lebensweise, die nur Servilitit oder Gewalt-
ausitbung kennt; da beginnt das Leben in der Freiheit, in der Einheit von Demut
und Erhabenheit, das Leben der Liebe. Damit ist wohl die mittlere, die Haupt-
Tafel unseres Spiegel-Triptychons angezeigt.

In seiner Predigt mit der ,Mar“ von dem reichen Mann und der reichen Frau
sagt Meister Eckhart mit dem Blick auf die Liebe Gottes zu seinen Zuhérern:
,Unterwegs, als ich hierher gehen wollte, fiel mir ein, ich mochte (lieber) nicht
hierher gehen, weil ich doch (wohl) tranenbenetzt wiirde aus Liebe. Wann ihr
(je) euch (mit Trinen) benetzt habt aus Liebe, das wollen wir auf sich beruhen

lassen. Freude und Leid kommen aus der Liebe“s.

5 Meister Eckehart, aaO, S. 259.

Wilhelm Lambert

BUCHBESPRECHUNGEN

Gebet

Bittgebet — Testfall des Glaubens. Mit
Beitragen von G. Greshake, G. Loh-
fink, Th. Propper und H. Schaller.
Hrsg.: Gisbert Greshake/Gerhard Loh-
fink. Mainz, Matthias Griinewald-Ver-
lag 1978 (Grimewald-Reihe). 104 S,
kart. DM 14,50

Firr viele, auch gldubige Christen, gehdrt
Bittgebet zu den nicht mehr vollziehbaren
Praktiken einer iiberholten Theologie und
Frommigkeit. Demgegeniber zeigt der vor-
liegende Band nicht nur, daf Bittgebet vor
den kritischen Fragen der Neuzeit verant-
wortet werden kann, sondern dafl seine
Ausklammerung in klarem Widersproch
steht sowohl zur Bibel als auch zor christ-
lichen Dogmatik.

Teil I legt eine Diskussion itber das Bitt-
gebet vor, deren erste Runde in der Tiibin-
ger Theologischen Quartalschrift 1977 ab-

gedruckt ist. Auf die von Anselm Hertz OP
entwickelte Problematik des Bittgebets
antworteten damals und antworten auch
jetzt der Tibinger Neutestamentler Ger-
hard Lohfink und der Wiener Dogmatiker
Gisbert Greshake. Die Grundpositionen
wurden beibehalten, wenn auch jeder der
Beitrige griindlich iiberarbeitet ist. — Teil
II befafit sich mit speziellen Fragen im Zu-
sammenhang des Bittgebets: Wie lassen
sich Bittgebet und Lauf der Welt mitein-
ander vereinen? Wirkt Gott auf das Bitten
des glaubenden Menschen hin konkret auf
die vorgegebene Weltordnung ein (H.
Schaller SJ)? Und: Wie ist das Wunder
(eng verkniipft mit Gebetserhérung) im
Kontext heutiger Philosophie und Natur-
wissenschaft theologisch zu deuten (Th.
Prépper)? — Im II1. Teil wird, noch einmal
von H. Schaller, eine Spiritualitit des Bitt-
gebets (Ausdruk der Freundschaft mit
Gott, Einiibung des Vertrauens in Gott,





