
Buchbesprechungen 473 

beschlossen sein vom Geringsten, das ist göttlich!" Wo sich das menschliche Leben 
vom Reichtum und von der Armut des göttlichen Lebens beschenken läßt, da 
geschieht die Befreiung von einer Lebensweise, die nur Servilität oder Gewalt- 
ausübung kennt; da beginnt das Leben in der Freiheit, in der Einheit von Demut 
und Erhabenheit, das Leben der Liebe. Damit ist wohl die mittlere, die Haupt- 
Tafel unseres Spiegel-Triptychons angezeigt. 

In seiner Predigt mit der •Mär" von dem reichen Mann und der reichen Frau 
sagt Meister Eckhart mit dem Blick auf die Liebe Gottes zu seinen Zuhörern: 
•Unterwegs, als ich hierher gehen wollte, fiel mir ein, ich möchte (lieber) nicht 
hierher gehen, weil ich doch (wohl) tränenbenetzt würde aus Liebe. Wann ihr 
(je) euch (mit Tränen) benetzt habt aus Liebe, das wollen wir auf sich beruhen 
lassen. Freude und Leid kommen aus der Liebe"5. 

Wilhelm Lambert 

5 Meister Eckehart, aaO, S. 259. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Gebet 

Bittgebet - Testfall des Glaubens. Mit 
Beiträgen von G. Greshake, G. Loh- 
fink, Th. Pröpper und H. Schaller. 
Hrsg.: Gisbert Greshake/Gerhard Loh- 
fink. Mainz, Matthias Grünewald-Ver- 
lag 1978 (Grünewald-Reihe). 104 S., 
kart. DM 14,50 

Für viele, auch gläubige Christen, gehört 
Bittgebet zu den nicht mehr vollziehbaren 
Praktiken einer überholten Theologie und 
Frömmigkeit. Demgegenüber zeigt der vor- 
liegende Band nicht nur, daß Bittgebet vor 
den kritischen Fragen der Neuzeit verant- 
wortet werden kann, sondern daß seine 
Ausklammerung in klarem Widerspruch 
steht sowohl zur Bibel als auch zur christ- 
lichen Dogmatik. 

Teil I legt eine Diskussion über das Bitt- 
gebet vor, deren erste Runde in der Tübin- 
ger Theologischen Quartalschrift 1977 ab- 

gedruckt ist. Auf die von Anselm Hertz OP 
entwickelte Problematik des Bittgebets 
antworteten damals und antworten auch 
jetzt der Tübinger Neutestamentier Ger- 
hard Lohfink und der Wiener Dogmatiker 
Gisbert Greshake. Die Grundpositionen 
wurden beibehalten, wenn auch jeder der 
Beiträge gründlidi überarbeitet ist. - Teil 
II befaßt sich mit speziellen Fragen im Zu- 
sammenhang des Bittgebets: Wie lassen 
sich Bittgebet und Lauf der Welt mitein- 
ander vereinen? Wirkt Gott auf das Bitten 
des glaubenden Menschen hin konkret auf 
die vorgegebene Weltordnung ein (H. 
Schaller SJ)? Und: Wie ist das Wunder 
(eng verknüpft mit Gebetserhörung) im 
Kontext heutiger Philosophie und Natur- 
wissenschaft theologisch zu deuten (Th. 
Pröpper)? - Im III. Teil wird, noch einmal 
von H. Schaller, eine Spiritualität des Bitt- 
gebets (Ausdruck der Freundschaft mit 
Gott, Einübung des Vertrauens in Gott, 



Buchbesprechungen 474 

Zeugnis der Freiheit vor Gott) geboten und 
damit der insgesamt anspruchsvolle Band 
glücklich und lebensnah abgeschlossen. 

Anspruchsvoll ist das Buch auch deswe- 
gen, weil der Leser sich in den Meinungs- 
bildungsprozeß einlassen muß. So stößt er 
auf manche unterschiedliche Deutungen, die 
man nicht harmonisieren wollte und konn- 
te. Etwa die Frage eines lokalisierbaren 
bzw. nicht lokalisierbaren Aufscheinens 
Gottes in der Endlichkeit (Greshake: Schal- 
ler 52, Anm. 56); vor allem die nicht abge- 
schlossene Auseinandersetzung Greshake: 
Hertz hinsichtlich der dem christlichen Bitt- 
gebet zugrunde liegenden Gottesidee und 
seines •rechten" Gegenstandes. Eindrucks- 
voll arbeitet Greshake heraus, wie das me- 
taphysische Gottesbild abendländischer 
Theologie, lange Jahrhunderte von der 
Schrift korrigiert, sich zur Alternative 
•Mensch oder Gott" zuspitzt, sobald das 
biblische Korrektiv wegfällt; womit Bittge- 
bet wie überhaupt Beten und Glauben un- 
möglich ist. Anderseits bleibt Gott •Wil- 
lenssubjekt" (was Hertz zu verneinen 
scheint); und so kommt es zu dem letztlich 
undurchschaubaren Miteinander von gött- 
licher und menschlicher Ursächlichkeit und 
Freiheit, wodurch Bittgebet erst sinnvoll 
und auch heute vollziehbar wird. (Ob Gres- 
hake in der Deutung der •Wandelbarkeit" 
und •Erhörlichkeit" Gottes nicht gelegent- 
lich, z. B. S. 39 f., etwas weit geht? Außer- 
dem fragt man sich, ob er nicht stellenweise 
zu Unrecht Hertz anlastet, was dieser wohl 
mehr als Anfragen und Thesen des mit 
dem Bittgebet nicht mehr zurechtkommen- 
den Menschen unserer Zeit vorträgt. Man 
würde jedenfalls eine nochmalige Erwide- 
rung von H. begrüßen.) 

Speziell bei der Frage des •rechten Ge- 
genstands" wird deutlich, daß •die gläubi- 
ge Praxis des Bittgebets ein Bekenntnis 
zum innersten Zentrum christlichen Glau- 
bens" ist (S. 8): Christliches Bittgebet geht 
bei aller Konkretheit immer auf das Ganze 
und kommt aus dem Ganzen des Glaubens; 
der Bittende spricht Gott an als den Gott 
Jesu Christi, der •an den kleinsten Sorgen 
und den konkretesten Nöten teilnimmt und 
teilnehmen will" (93); Gott seinerseits, lo- 
kalisierbar oder nicht, greift ein, indem er 
sein umfassendes Heil symbolisch im •An- 
geld" verschiedenartigster Erhörungen 
zeigt (52). Das sind Einsichten, die nicht zu- 

letzt für die offizielle oder auch spontane 
Fürbittgestaltung von Gewicht sind. Selten 
hört man ja Fürbitten, die nicht entweder 
zu •mystisch" (d. h. mit zu dünnem Bezug 
zur geschichtlichen Realität und zu wenig 
Raum für menschliche Freiheit) oder zu 
•politisch" klingen (d. h. fast identisch mit 
der Geschichtsrealität und mit zu wenig 
Spielraum für Gottes Freiheit). 

Schließlich noch etwas zum Titel. •Test- 
fall" oder auch •Ernstfall des Glaubens" 
(nach W. Kasper) ist Gebet und Bittgebet 
gewiß. Ob aber •der" Ernstfall (7)? Auch 
im Sich-solidarisch-Machen, auch im Mar- 
tyrium kommt •das eigentliche Wesen des 
Glaubensaktes sehr konkret" zum Aus- 
druck. Man sollte sie nicht aus dem Blick 
verlieren, sondern eher einzubeziehen su- 
chen in den Gebetsbegriff. Vielleicht würde 
sich dann, vom Anthropologischen her, auch 
für solche ein Zugang eröffnen, die nicht 
glauben (oder meinen, nicht zu glauben) 
und die in dieser ganzen Auseinanderset- 
zung eigentlich wenig berücksichtigt sind. 

C. Bamberg OSB 

Lewis, C. S.: Das Gespräch mit Gott. 
Gedanken zu den Psalmen. Zürich- 
Einsiedeln-Köln: Benziger Verlag 
1978 (Klassiker der Meditation). 176 
S., brosch. DM 9,80. 

Mit gutem Grund wurde die bereits 1959 
erschienene deutsche Obersetzung der Psal- 
menreflektionen des bekannten englischen 
Essayisten neu aufgelegt: Die Psalmen sind 
wieder am Kommen; und: ihre Schwierig- 
keiten sind nicht verschwunden. Was letzte- 
re betrifft, sucht man sich mit Kürzungen 
und Auslassungen zu helfen: keine Fluch- 
psalmen, keine Verwünschungen, keine 
doppelsinnigen Partien. Lewis findet, das 
sei (für ihn) keine Lösung. Er geht den 
Schwierigkeiten nicht aus dem Weg. Und 
gerade so entstehen die köstlichsten Kapitel 
dieses erfrischenden und im besten Sinn de- 
mütigen Büchleins. 

L. erhebt keinerlei Anspruch auf Voll- 
ständigkeit und Fachkompetenz. Er schreibt 
als - freilich sehr gebildeter - Laie für 
Laien;  besser:  als  Amateur,  was  immer 



Buchbesprechungen 475 

nodi mit Liebe zu tun hat. L. liebt diese zum 
Singen bestimmten Gedichte. Und weil sie 
ihm gefallen, läßt er sich nicht abschrecken 
durch Eigenheiten, die ihm zunächst nicht 
gefallen: Gericht, Haß, Selbstgerechtigkeit 
in vielen Psalmen, das zunächst ganz un- 
verständliche •Munden" des Gesetzes (•sü- 
ßer als Honig"), der allegorische Sinn (wie 
vermeidet man dabei Selbsttäuschung und 
Willkür?). Im betenden Nachfragen gelin- 
gen ihm Deutungen und Entdeckungen, die 
nicht nur unkonventionell, sondern hilfrei- 
cher sind als mancher gelehrte Kommen- 
tar. 

Der englische Originaltitel (Reflexions on 
the Psalms) trifft m. E. besser als der deut- 
sche, worum es L. geht. Jedenfalls reicht 
die Spannweite hinaus über ein (nur exi- 
stentielles) •Gespräch mit Gott". Wie eben 
auch in den Psalmen. Da wird nicht •erleb- 
bare" Gottesnähe gesucht, nicht vor allem 
religiöse Erfahrung. Wer nur darauf aus 
wäre, versäumte ihr Bestes: den Ausdruck 
•jener Freude an Gott, die David tanzen 
ließ" (64). Ritus und Gottesschau sind für 
die Psalmendichter noch nicht getrennt, das 
Leben war eine Einheit. L. sagt nicht, das 
sei wieder-holbar. Aber er läßt sich in sei- 
nem Wissen über Gott bereichern von jener 
typisch hebräischen •Lust an Gott", die er 
in den Gesichtern der alten Beter liest, eine 
Lust, die um nichts dringender bittet als 
um ihn, Gott selbst. Charakteristisch für 
das Bändchen insgesamt: im behutsamen 
Unterscheiden zwischen alttestamentlicher 
und neutestamentlicher Mentalität bringt 
L. das je Eigene zum Vorschein, oft mit 
Humor gezeichnet, nie aufdringlich und ge- 
rade darum anregend und überzeugend. 

C. Bamberg OSB 

Cremer, Drutmar (Hrsg.): Sing mir das 
Lied meiner Erde. Bitten um den Geist. 
Würzburg, Echter Verlag; Galw, Cal- 
wer Verlag 1978. 214 S., Snolin, DM 

16,80. 

Schon vor einigen Jahren hat Drutmar Cre- 
mer OSB, Maria Laach, ein ähnlich ange- 
legtes Gebet-Buch herausgegeben: •Wohin, 
Herr? Gebete in die Zukunft". Menschen 
verschiedenen Standes, verschiedenster Be- 

rufe, aus Ländern der verschiedenen Kul- 
turkreise kamen darin zu Wort. Ihre Ge- 
bete waren sehr unterschiedlich: nach der 
Art ihres Gottesbildes, ihrer Fragen an 
Gott, ihrer Bitten an ihn, ihrer Erwartun- 
gen; Gespräch und Notschrei bis zum Ver- 
stummen, Klage, Dank und Preisung, Dun- 
kel und Helligkeit wechselten schnell 
nacheinander. Aber alle bezeugten den 
einen Gott, von dem niemand loskommt, 
der Rätsel aufgibt, aber auch die Hoffnung 
auf einen Sinn des Lebens schenkt. Das 
Buch fand seinerzeit ein gutes Echo. 

Diesmal ist die Grundfrage noch schärfer 
auf die Notsituation der heutigen Weltlage 
zugespitzt, und es soll nicht nur Gott im 
allgemeinen angerufen werden, sondern 
speziell der Heilige Geist, der im Geheim- 
nis webt und aus dem Raum des Unvorher- 
sehbaren, des Unberechenbaren heraus 
wirkt, dem Windhauch gleich, von dem 
man nicht weiß, woher er kommt und wo- 
hin er geht. Es wird die Ahnung, die Hoff- 
nung, die Sehnsucht, aber auch die Nähe 
des Geliebten beschworen. Der Bogen der 
Befragten ist womöglich noch weiter ge- 
spannt. Fast 70 •Beter" geben ihre Antwort 
auf die Frage: Wer führt uns heraus aus 
den vom Menschen nicht mehr zu bewälti- 
genden Nöten unserer Tage? Was besagt 
für mich in dieser Frage der Heilige Geist? 
Auch dieses Mal sind die •Gebete" sehr 
unterschiedlich. Einmal der Sprache nach. 
Am eindrucksvollsten und bewegendsten 
sind die vom eigenen Schicksal, von den 
persönlichen Aufgaben berichtenden Prosa- 
Texte. Wo •Lyrik" versucht wird, erhebt 
sich oft genug Zweifel an der Echtheit der 
Aussage. - Dann aber auch dem Inhalt 
nach: Auffallend, wie das Dunkle, das Rät- 
selhafte dieser Welt, die Notstände und das 
Elend der Menschen überwiegen; oft wird 
ganz unmittelbar und mit leidfähigen Au- 
gen gesehen, bisweilen aber auch in trend- 
haftem Ton des heutigen Sozialengage- 
ments gesprochen. Der Heilige Geist wird 
vielfach zu klischeehaft ins Wort und in die 
Bitte gebracht; nur wenige, die etwas von 
der Erfahrung seines Geheimnisses ahnen 
lassen. Hier ist natürlich die Frage, wie 
weit es sinnvoll war, Menschen nicht-christ- 
licher Religionen mit in die Reihe der um 
den •Geist" Bittenden einzubeziehen. Bei 
der jetzigen Anordnung muß man auf je- 
den Fall genauer hinschauen, was für den 



Buchbesprechungen 

Nicht-Christen •Geist", der Geist Gottes 
oder des Göttlichen besagt. 

Im ganzen sicherlich ein anregendes 
Buch, das Mut macht durch das durchweg 
glaubhaft bezeugte Vertrauen zum göttli- 
chen Geist, das aber auch (nicht zuletzt we- 
gen der notwendigen Übersetzung fremd- 
sprachiger Texte) Fragen zurückläßt. - Die 
beigefügten symbolhaften Bilder moderner 
Künstler aus verschiedenen Ländern leiten 
dazu an, auch die Texte mit tieferen Augen 
zu lesen. F. Wulf SJ 

Denn dein ist das Reich. Gebete aus 
dem Islam. - Ausgewählt und übersetzt 
von Annemarie Schimmel. Mit einem 
Vorwort von Sergio Kardinal Pigne- 
doli. - Veröffentlichungen der Stiftung 
Oratio Dominica. Freiburg - Basel - 
Wien, Herder 1978. 128 S., kart. lam. 
DM 11,80. 

Dieses Büchlein ist eine wahre Perlen- 
sammlung von Gebeten aus dem Islam, 
meisterhaft übersetzt, wie man das bei der 
Vf. seit langem gewohnt ist. •Islam" ist 
darin, wie Personen- und Quellenverzeich- 
nis leicht erkennen lassen, als die gesamte 
religiöse Kulturwelt unter dem Einfluß des 
•qur'änischen Ereignisses" verstanden. 
Zeitlich erstreckt sich das Spektrum dieser 
Auswahl von der Offenbarung des Qur'än 
bis in unser Jahrhundert hinein, räumlich 
von Spanien bis nach Indien und sprachlich 
über Arabisch, Persisch, Urdu, Sindhi, Tür- 
kisch und die europäischen Sprachen. Ne- 
ben einigen Versen aus dem Qur'än und 
durch die Tradition sanktionierten Gebeten 
enthält das Büchlein Gedichte und Prosa- 
stücke in erster Linie von bekannten My- 
stikern, aber auch von andern Autoren. Erst 
das Nachwort betont den Unterschied zwi- 
schen offiziellem •Pflichtgebet" und dem 
privaten Gelegenheitsgebet, beide verschie- 
denartig in der Offenbarung und dem Ge- 
meinschaftsleben der Gläubigen verankert, 
und erklärt kurz den typisch islamischen 
Charakter beider Gebetsformen. 

Dort wird der Leser auch über das Aus- 
wahlprinzip dieser Gebete aufgeklärt: 
•Eine Auswahl islamischer Gebete, die 
auch von Christen gebetet werden können, 

476 

mußte sich auf bestimmte Aspekte be- 
schränken" (S. 112), und: •Wir wollten 
versuchen, im Rahmen der Struktur des 
Vaterunser Gebete zu finden, die aus der 
Erfahrung der .abrahamitischen Religio- 
nen' stammen" (ebda). Die •Struktur des 
Vaterunser" ist lose angewandt, keinesfalls 
ein christlicher Rahmen, in den ein anders- 
artiges Phänomen hineingepreßt und so 
seiner Eigenart beraubt wäre, wie eine 
übereilte Kritik meinen könnte. Aber es ist 
die Struktur des offenbarenden und geof- 
fenbarten Herrengebetes, das zum Gebet 
der Kirche geworden ist: In existentiellem 
Geschenk wendet sie sich an •unsern Vater" 
(•divina institutione formati audemus di- 
cere"). Und diese islamischen Gebete sollen 
auch vom Christen gebetet werden können. 
Es geht dem Büchlein also um mehr als nur 
um eine literarische Sammlung, etwa zu 
größerem Verständnis, leichterem Dialog 
und besserer Zusammenarbeit zwischen 
Christen und Muslims, wie man das Vor- 
wort von Kardinal Pignedoli einengend 
verstehen könnte. Der angeführte Artikel 
16 der Kirchenkonstitution des II. Vatica- 
nums ist ja bisher nur eine Erklärung ge- 
blieben, eher auf die •lex credendi" bezo- 
gen als auf die •lex orandi" (vgl. S. 116), 
und deshalb geistlich noch kaum fruchtbar 
geworden. Wenn wir die absolute Hoheit 
des einen und alleinigen Schöpfergottes an- 
erkennen, sind wir dann nicht im Gewissen 
verpflichtet, ihm in Demut gemeinsam zu 
dienen, trotz unserer beschränkten Einsich- 
ten in die Geheimnisse der Offenbarung? 
Dabei wäre die Hoheit des unendlichen Of- 
fenbarungsgottes gewahrt und die eigen- 
sinnige, touristisch-neugierige, ästhetisch- 
wertende Erfahrung des suchenden und oft 
synkretistischen Abendländers in ihre 
Schranken verwiesen. Verschiedene Auffas- 
sungen, etwa von Gott als •Vater" oder 
•Herr" (vgl. S. 11 und 113), brauchten nicht 
zu Hindernissen und Streitigkeiten werden, 
sondern blieben der lebendigen Offenba- 
rung unterworfen: •Wir sind unter ihm 
und in ihm, selbst wenn wir verschiedene 
Ansichten über ihn haben" (S. 116). Daß 
diese Auswahl von •Gebeten aus dem Is- 
lam" zum lebendigen, immer größeren Gott 
führt, macht sie besonders wertvoll für den 
Beter in einer Zeit neuer •Völkerwande- 
rungen". 

A. Heinen SJ 



Buchbesprechungen 477 

Exerzitien 

Boros, Ladislaus: Befreiung zum Leben. 
Die Exerzitien des Ignatius von Loyola 
als Wegweisung für heute. Freiburg - 
Basel-Wien, Verlag Herder 1977. 231 
S., kart. DM 29,50. 

Man erwartet von dieser Exerzitiendeu- 
tung keine Sensation. Es sind schlichtweg 
die Exerzitien des Ignatius von Loyola, die 
aus der persönlichen Sicht von Boros vor- 
gestellt und durch eine eindringliche Spra- 
che dem modernen Menschen nahegebracht 
werden. Dabei gehen die Ausführungen 
Schritt für Schritt dem Text des Exerzitien- 
büchleins entlang und zeigen, wie existen- 
tiell, wie aufrüttelnd, wie modern die 
Worte des Ignatius heute sein können. 

Daß Boros dabei seine eigenen Spekula- 
tionen und gläubigen Vollzüge einbringt, 
ist gewiß nicht un-ignatianisch. So z. B., 
wenn er den •Sinn der Menschwerdung" 
dreifach entfaltet: Menschfreundlichkeit 
(nach den Synoptikern), Licht der Welt 
(nach Johannes), kosmische Dimension 
(nach den Gefangenschaftsbriefen und 
stark an Teilhard de Chardin angelehnt). 
Eindrucksvoll sind die Seiten über Freund- 
schaft (so bei Behandlung des Leides). Man 
weiß nicht recht, ob es ein philosophisches 
Hineininterpretieren oder nur einen Über- 
raschungseffekt bedeutet, wenn z. B. über 
die Rettung des Judas reflektiert wird, 
oder wenn Pilatus Lob erhält, oder wenn 
Boros sich breit über den •frommen Gott- 
losen" ergeht. Was an solchen und ähn- 
lichen Stellen zu •erbaulich" klingt, wird 
aufgewogen durch die ständige existenz- 
philosophische  Rückbesinnung. 

Unverständlich allerdings bleibt ein 
Zweifaches: Die methodischen Anweisun- 
gen, in denen A. Haas, einer der besten 
Kenner, eine Grundsäule der Exerzitien- 
praxis sieht, bleiben unbehandelt. Und das 
Thema Kirche fällt aus. Wären in diese 
Exerzitiendeutung Hans Urs v. Balthasar 
und besonders Hugo Rahner mit einbezo- 
gen worden (sie tauchen nur am Rande 
auf), dann wäre die Kirchlichkeit als zweite 
Grundtendenz der Exerzitien (neben dem 
existentiellen Finden des Willens Gottes) 
nicht vergessen worden. 

Wenn man diese, wie uns scheint, aller- 

dings wesentlichen Ausfälle im Auge be- 
hält, dann kann diese existenz-philoso- 
phische Deutung der Exerzitien eine echte 
Hilfe für heute bedeuten.      /• Sudbrack SJ 

Köster, Peter: Ich gebe euch ein neues 
Herz. Einführung und Hilfen zu den 
Geistlichen Übungen des Ignatius von 
Loyola. Mit einem Geleitwort von 
Karl Rahner. Stuttgart, Verlag Katho- 
lisches Bibelwerk 1978. 175 S., kart. 
DM 24,-. 

Die Zahl der Bücher, die sich im deutsch- 
sprachigen Raum mit den ignatianischen 
Exerzitien befassen, ist nicht sonderlich 
groß. Um so erfreulicher ist es, daß der 
Vf. nun schon ein zweites Werk mit Ein- 
führungen und Meditationsimpulsen zu den 
Geistlichen Übungen herausgebracht hat. 
(Zu seinem ersten Buch •Lebensorientie- 
rung an der Bibel" vgl. GuL 47 [1974] 
318 f.) Mit dem Geleitwort K. Rahners 
kann man durchaus der Meinung sein, daß 
die Exerzitien •in der nädisten Zukunft 
eine noch größere Bedeutung für das christ- 
liche Leben und die Kirche erlangen kön- 
nen. Sie suchen ja in einer spirituellen 
Maieutik den Menschen zu einer ganz un- 
mittelbaren Begegnung mit Gott anzulei- 
ten, trotz und in aller Kirchlichkeit des re- 
ligiösen Lebens, ,den Schöpfer mit seiner 
Kreatur und die Kreatur mit ihrem Schöp- 
fer und Herrn unmittelbar handeln zu las- 
sen'" (7). Und genau das braucht der Christ 
heute, in einer Zeit, die nur wenig äußere 
stabilisierende Elemente für sein christli- 
ches Leben aufweist. 

Aber wenn heute auch ein breites Ange- 
bot an •geistlichen Übungen" in irgend- 
einer Form, an Einkehrtagen und Medita- 
tionskursen besteht, so sind die klassischen 
ignatianischen Exerzitien doch nicht so 
leicht zugänglich, denn sie stellen an Exer- 
zitienleiter wie Exerzitanden hohe Anfor- 
derungen. Das vorliegende Buch gibt vor 
allem Hinweise für den Exerzitienleiter. 
Die einzelnen Phasen des Exerzitienpro- 
zesses, vom •Prinzip und Fundament" bis 
zur •Vierten Woche", werden in ihrer Be- 
deutung und jeweiligen Funktion heraus- 
gearbeitet und gleichzeitig Hilfen für die 



Buchbesprechungen 478 

Aktualisierung und Umsetzung in die Pra- 
xis der Exerzitien heute geboten. Sehr hilf- 
reich sind z. B. die Ausführungen über die 
•Voraussetzungen zum Gebet in den Exer- 
zitien" (22-26), zur •Rolle und Aufgaben- 
beschreibung des Exerzitienleiters" (27-30), 
über •aktive Indifferenz und offener Kom- 
parativ des ,mehr'" (42-45), die Struktur- 
betrachtungen der Zweiten Woche (93 ff.), 
die Erklärung der •Wahl" in den Exer- 
zitien (129-139). Aber auch für den •Üben- 
den" werden - oft getrennt - eine Reihe 
von praktischen Hinweisen gegeben. 
Schließlich hat K. zu den einzelnen Etap- 
pen der Exerzitien verschiedene Medita- 
tionsimpulse beigefügt, die in ihrer Kürze 
gut zum Gebet disponieren, ohne durch zu 
viele Details den Exerzitanden daran zu 
hindern, selbst den biblischen Text für sich 
fruchtbar zu machen und ihn innerlich zu 
•verkosten". 

Man spürt, daß diese Ausführungen das 
Ergebnis eigener Erfahrung - in der Me- 
ditation und im Geben von Exerzitien - 
und gründlicher Auseinandersetzung mit 
der wichtigsten Literatur zum Thema dar- 
stellt. Im Vergleich zu K's erstem Buch 
•Lebensorientierung an der Bibel" sind 
hier die Einführungen ausführlicher, die 
Zahl der biblischen Meditationsimpulse ge- 
ringer. Gewiß gibt es einige Punkte, über 

die man dem Autor noch Fragen stellen 
möchte. S. 22 wird behauptet, Ignatius 
sage vom Gebet, es solle dem Menschen 
•genehm" sein (EB 238), ihm wohl-tun. 
Ich will gar nicht leugnen, daß das Gebet 
dem Menschen auch wohltun solle, aber 
Ignatius scheint an dieser Stelle doch eher 
zu meinen, daß das Gebet Gott genehm 
sein solle, wie es auch im Paralleltext der 
von Ignatius approbierten Versio Vulgata 
heißt. Zu Fragen könnte auch die Formu- 
lierung Anlaß geben, es komme darauf an, 
•daß das Heile in der Tiefe unserer Per- 
son angesprochen wird, daß es aufbricht 
und gestärkt wird" (24). Ist das aus der 
Sicht östlicher Meditation, der Psycho- 
therapie oder christlicher Gnadenlehre ge- 
sehen? Was •das Heile in der Tiefe un- 
serer Person" genau ist, müßte vielleicht 
deutlicher gesagt werden. Ist es ganz rich- 
tig, wenn S. 28 verlangt wird, der Exer- 
zitienleiter solle auf Gedanken und Ver- 
haltensweisen des Übenden •niemals eine 
Äußerung von Beifall oder Mißbilligung" 
von sich geben? Am Schluß derselben Seite 
wird das schon differenzierter formuliert. - 
Trotz solcher Fragen kann man dem Buch 
aber nur wünschen, daß es in die Hände 
vieler Exerzitienleiter und auch Exerzi- 
tanden gelange. 

G. Switek SJ 

Gestalten christlicher Spiritualität 

Fontes Documentales de S. Ignatio de 
Loyola. Documenta de S. Ignatii fami- 
lia et patria, iuventute, primis sociis. 
Collegit et edidit Candidus de Dalma- 
ses S. I. (Monumenta Historica Societa- 
tis Iesu, vol. 115). Romae, Institutum 
Historicum Societatis Iesu 1977. L/877 
S., brosch., L. 29 000,•. 

Seit über 80 Jahren erscheint die Reihe der 
Monumenta Historica S. I., die wissen- 
schaftliche Edition der Quellen über die 
Anfänge der Gesellschaft Jesu. Innerhalb 
der MHSI bilden die Monumenta Ignatia- 
na, d. h. jene Schriften, die von Ignatius 
selbst stammen oder von ihm berichten, den 

wichtigsten Block. Diese MI umfassen vier 
•Serien": die Briefe, die Exerzitien, die 
Konstitutionen und Regeln, die Schriften 
über Ignatius. Zwar ist diese letzte •Serie" 
bereits 1904-1918 in zwei Bänden als Scrip- 
ta de S. Ignatio herausgegeben worden, aber 
hauptsächlich wegen der vielen neugefun- 
denen Quellen entschloß man sich zu einer 
völligen Neuausgabe. Davon sind die Fon- 
tes Narrativi de S. Ignatio in vier Bänden 
schon 1943-1965 erschienen, jetzt ergänzt 
durch den vorliegenden Band der Fontes 
Documentales. Damit liegt die gesamte 
Reihe der MI vollständig vor. Von den Ak- 
ten des Selig- und Heiligsprechungsprozes- 
ses, die sich schon in den Scripta II finden, 
ist keine Neuauflage zu erwarten. 



Buchbesprechungen 479 

Unter Fontes Documentales werden hier 
Dokumente von öffentlichen Institutionen 
verstanden: Dokumente der Päpste, der 
spanischen Krone, von öffentlichen Notaren 
(z. B. Testamente oder Verträge), von Uni- 
versitäten (z. B. akademische Titel), ferner 
Prozeßakten. Insgesamt enthält der Band 
142 Nummern mit z. T. mehreren Doku- 
menten. Sie sind, wie in den früheren Bän- 
den der Fontes Narrativi, chronologisch ge- 
ordnet. Sachlich kann man sie aber in drei 
Gruppen einteilen. 

Die erste Gruppe von Dokumenten be- 
zieht sich auf die Familie des Ignatius. 
Viele dieser Dokumente, deren ältestes von 
1388 stammt, sind hier erstmals ediert. 
Wenn diese Texte auch nicht auf Ignatius 
persönlich Bezug nehmen, so geben sie doch 
einen interessanten Einblick in die soziale, 
ökonomische und religiöse Lage seiner Fa- 
milie und können auch zum Verständnis 
der Jugend des Heiligen beitragen. Auf- 
grund dieser Akten ist jetzt auch eine Ge- 
nealogie der Familie Onaz-Loyola ab 1180 
möglich. Sie findet sich am Schluß des Ban- 
des, zusammen mit Kurzbiographien der 
wichtigsten Familienmitglieder. 

Eine zweite Gruppe von Dokumenten be- 
zieht sich direkt auf die Person des Igna- 
tius. Das älteste über ihn existierende Do- 
kument stammt aus dem Jahre 1505, wo 
Ignatius als Zeuge bei einem Pferdekauf 
auftritt; der Text ist insofern interessant, 
als er die letzten Zweifel am Geburtsjahr 
1491 beseitigt (als Zeuge mußte man min- 
destens 14 Jahre alt sein). Von Interesse 
sind die Akten des Prozesses von 1515 in 
Azpeitia und Pamplona gegen Ignatius und 
seinen geistlichen Bruder Lopez (schon frü- 
her in Scripta I veröffentlicht). Leider sind 
nur Fragmente erhalten, weder die An- 
klage, noch die Zeugenaussagen, noch das 
Urteil sind auffindbar, nur die Kompetenz- 
streitigkeiten zwischen dem kirchlichen und 
dem weltlichen Gericht. Bei den hier Igna- 
tius vorgeworfenen Gesetzesübertretungen, 
begangen im Karneval 1515, handelte es 
sich aber wohl nicht um Kapitaldelikte, 
sondern nur um grobe Verstöße gegen die 
guten Sitten. Daß sich aber in seinem Vor- 
leben noch andere dunkle Punkte finden, 
zeigen zwei neu herausgegebene Texte aus 
den Jahren  1518-1520, wo  Ignatius  den 

spanischen König bittet, Waffen tragen zu 
dürfen, da ein gewisser Francisco de Oya 
ihn verwundet hatte und ihm nach dem 
Leben trachtete, wobei auch seine Frau ihre 
Hand im Spiel hatte (vgl. auch AHSI 44 
[1975] 131-138). Weitere interessante Do- 
kumente sind z. B. der Friedensschluß im 
Jahre 1535 zwischen seinem Bruder, dem 
Patron von Azpeitia, und den dortigen 
Franziskanerinnen vom 3. Orden, an dessen 
Zustandekommen Ignatius wesentlich mit- 
gewirkt hatte, sowie die ebenfalls von ihm 
angeregte Armenordnung dieser Stadt aus 
demselben Jahr. 

Eine dritte Gruppe von Dokumenten be- 
trifft die ersten Gefährten des Ignatius ins- 
gesamt und die Anfänge des Ordens. Hier 
werden verschiedene Erlaubnisse, Fakultä- 
ten, Dispensen abgedruckt, vor allem aber 
wecken die verschiedenen Prozesse kirchli- 
cher Behörden um die Rechtgläubigkeit des 
Ignatius und seiner Gefährten unsere Auf- 
merksamkeit: in Alcalä (1526-1527), in 
Venedig (1537), in Rom (1538). Sie machen 
deutlich, wie ein Heiliger und sein Orden 
auf der Suche nach neuen Wegen auch im 
Schoß der Kirche mit Mißverständnissen 
und Anfeindungen zu kämpfen hatten. 
Aber auch in der Zeit nach der offiziellen 
Bestätigung blieben Ignatius Streitigkeiten 
und Prozesse, in denen er sich gegen Ver- 
leumdungen wehren mußte, nicht erspart. 
Einige von ihnen sind dokumentiert: 1546 
mit Mattia delle Poste, 1545-1547 mit sei- 
ner früheren Wohltäterin Isabel Roser, 
1546-1547 mit Francisco Zapata, 1551- 
1552 mit Johannes de Torano. In allen 
Fällen blieb Ignatius siegreich. - Ein um- 
fangreiches Verzeichnis der Personen, Sa- 
chen und Orte am Schluß des Bandes er- 
schließt das gesammelte Material. 

Dem Herausgeber C. de Dalmases und 
seinen Mitarbeitern, die die Dokumente aus 
vielen Archiven zusammensuchen mußten, 
gebührt Dank für ihre vorbildliche Arbeit. 
Alle Quellen über Ignatius, soweit sie be- 
kannt sind, liegen jetzt vollständig vor. Es 
ist nun Aufgabe der Historiker, diese 
Schätze für die Hagiographie, die Kirchen- 
und Ordensgeschichte sowie die Geschichte 
der Spiritualität auszuwerten und für un- 
sere Zeit nutzbar zu machen, die manche 
Ähnlichkeit mit der des Ignatius aufweist. 

G. Switek SJ 



Buchbesprechungen 

Ruiz Jurado, Manuel, S. /.: Orienta- 
ciones bibliogräficas sobre San Ignacio 
de Loyola. Vol. II (1965-1976) (Sub- 
sidia ad Historiam S. I., 8). Rom, Insti- 
tution Historicum S. I. 1977, XV/150 

S., kart. L. 7000,-. 

Die im letzten Jahrzehnt in den verschie- 
denen Sprachen erschienene Literatur zu 
den ignatianischen Exerzitien ist ziemlich 
umfangreich und nicht immer leicht zu 
überschauen und zu beurteilen. Deshalb 
wird man für die vorliegende Bibliogra- 
phie dankbar sein, die zwar nicht nur die 
Exerzitienliteratur umfaßt, ihr aber einen 
breiten Platz einräumt. Sie bildet die Fort- 
setzung der •Orientaciones bibliogräficas 
sobre San Ignacio de Loyola", die von 
I. Iparraguirre 1957 zum ersten Mal und 
1965 in zweiter, auf den neuesten Stand 
gebrachten Auflage herausgegeben wurden 
(vgl. die Rezension GuL 32 [1959] 152 f.). 
M. Ruiz Jurado hat in diesem Band die 
von 1965 bis 1976 erschienene Ignatius- 
Literatur gesammelt, wobei er sich bei der 
Gliederung des Buches aus praktischen 
Gründen dem früheren Band I angeglichen 
hat. Die hier vorliegende Bibliographie 
will nicht die gesamte ignatianische Lite- 
ratur erfassen, sondern nur die Arbeiten 
von einiger Wichtigkeit anführen und muß 
deshalb notwendigerweise sichten, beurtei- 
len und auswählen. Meist ist eine knappe 
Zusammenfassung und evtl. eine Beurtei- 
lung beigefügt, gelegentlich wird auch auf 
Rezensionen verwiesen. Der Band bietet so 
auch eine gewisse Orientierung über den 
Stand der ignatianischen Forschung. 

Aus der großen Zahl von 580 Nummern 
ragen vor allem zwei Bereiche heraus: die 
Literatur über die Exerzitien (Nr. 136-362) 
und über die Konstitutionen der Gesell 
schaft Jesu (Nr. 372-466). Das ist zum gro- 
ßen Teil dem II. Vat. Konzil zu verdanken: 
einerseits wollte man die theologischen, 
biblischen, liturgischen und pastoralen Im- 
pulse des Konzils für die Exerzitien frucht- 
bar machen; anderseits hat der Aufruf des 
Konzils an die Orden, zum Charisma des 
Gründers zurückzukehren, die Erforschung 
der Ordenssatzungen inspiriert. Ein Auto- 
ren- und Sachindex erleichtert den Ge- 
brauch dieser Bibliographie, die - zusam- 

480 

men mit Band I - ein wichtiges Hilfsmittel 
nicht nur für die Arbeit an Exerzitien und 
Konstitutionen, sondern ebenso für die 
Hagiographie, die Kirchen- und Ordens- 
geschichte sowie die Spiritualität darstellt. 

G. Switek SJ 

Pagel, Arno: Mein Vaterland heißt 
Ewigkeit. Gerhard Tersteegen. Sein 
Leben und seine Botschaft. Gießen- 
Basel, Brunnen Verlag 1974 (ABC- 
team-Bücher, Bd. 110). 88 S., kart. DM 

7,80. 

Neben  Joachim  Neander  ist  Tersteegen 
(1697-1767)  der wichtigste Vertreter des 
deutschsprachigen reformierten (in Abset- 
zung   vom    lutherischen)    Pietismus.    In 
Mühlheim (Ruhr) und Umgebung wuchs er 
in die evangelischen Erweckungsbewegun- 
gen hinein, denen er sehr bald der wichtig- 
ste Führer wurde.  Seine Bewegung  (die 
Tersteegianer)  zeichnet sich dadurch aus, 
daß sie zwar der kalt werdenden Ortho- 
doxie eine bewußt gelebte und in kleinen 
Versammlungen    gepflegte    Innerlichkeit 
entgegenstellte, aber sich - trotz Anfein- 
dungen - nicht aus der Großgemeinde hin- 
ausbewegte. Tersteegen selbst war ein of- 
fener Geist, der bewußt von katholischen 
mystischen  Strömungen  lernte.   Er  über- 
setzte die Nachfolge Jesu; gab eine Samm- 
lung  von  Lebensbeschreibungen  katholi- 
scher Ordenschristen (meist aus der Gegen- 
reformation) heraus; beschäftigte sich be- 
sonders mit dem sogenannten Quietismus. 
Sein reformatorisches Erbe gab ihm eine 
gesunde   Nüchternheit   gegenüber   aszeti- 
schen Exzessen und auch gegenüber außer- 
ordentlichen Erscheinungen und Erfahrun- 
gen der Mystik. Hervorzuheben ist seine 
Christozentrik, die sich besonders in einer 
Art von Leidensmystik zeigt. Durch sein 
reiches schriftstellerisches Erbe, besonders 
durch die Lieder (Geistliches Blumengärt- 
lein inniger  Seelen)  hat  sich Tersteegen 
auch   in   die   deutsche  Literaturgeschichte 
eingetragen. 

Dies alles stellt - mit schlichten Worten 
und reichen Zitaten Tersteegens selbst - 
vorliegende empfehlenswerte Schrift dar. 

/. Sudbrack SJ 




