
•Wirket euer Heil mit Furcht und Zittern" (Phil 2,12 f.) 

Norbert Baumert SJ, Frankfurt am Main 

Wer hat sich nicht schon an diesem Satz gestoßen! Vereinigt er nicht zwei 
Grundzüge einer Frömmigkeit, die wir heute für überwunden halten? Ein 
Leistungsdenken, das letztlich doch kein •Heil wirken" kann, und den 
Druck von Furcht und Angst, der wohl mit dem ersten zusammenhängt. Ist 
Paulus, der große Verkünder der ,pistis', das heißt: der Atmosphäre des 
Trauens im Verhältnis zwischen Gott und Mensch, hier doch wieder zurück- 
gefallen in Werkgerechtigkeit und gesetzhafte Furcht? Oder sind es noch 
Restbestände einer sog. alttestamentlichen Frömmigkeit, die aus dem Un- 
bewußtsein aufsteigen oder die aus dem Wortschatz des Paulus noch nicht 
gestrichen waren? Es wundert nur, daß derartige Elemente auf einen so 
zentralen und eindeutig neutestamentlichen Text wie den Christushymnus 
folgen sollen. Bleibt hier wirklich der ,impulsive' Paulus zurück hinter dem 
,reiferen' Johannes, nach dem •dieLiebe die Furcht austreibt" (1 Joh4,18)? 

Die Verwunderung wird nicht geringer, wenn wir weiterlesen: •Denn 
Gott wirkt in euch das Wollen und das Vollbringen nach seinem Wohlge- 
fallen" (2, 13). Dies klingt nach Prädestination im engsten Sinne des Wor- 
tes. Der Mensch ist nur ausführendes Organ, der Handelnde ist Gott allein. 
Freilich ist dann die Logik der Gedankenfolge nicht einsichtig, denn wenn 
Gott doch alles tut, wäre eine Furcht beim eigenen Handeln unbegründet. 
Während Paulus also in Vers 12 in eine alttestamentliche Mentalität ,abge- 
glitten' ist, scheint er mit der Aussage über das menschliche Wollen in theo- 
retische Erörterungen überzuwechseln, allerdings ohne beides innerlich 
miteinander zu verbinden und ohne das Problem von Gottes Allwirksam- 
keit und menschlicher Freiheit präzis darzustellen. 

Oder haben wir den Text falsch gelesen? Sind wir uns bewußt, daß alle 
Begriffe, die die Bibel benutzt, um geistliche Sachverhalte zu veranschau- 
lichen, nie das •Eigentliche" zum Ausdruck bringen können, sondern immer 
recht dürftige •Abbilder" bleiben? Oft haben sie eine gewisse Ambivalenz 
und sind auch nicht in der ganzen Breite ihrer Anwendungsmöglichkeiten 
gemeint, sondern wollen nur einen bestimmten Aspekt verdeutlichen. So ist 
•Furcht und Zittern" in dieser Verbindung für unser deutsches Sprach- 
empfinden stark negativ gefärbt. •Furcht" hat man konkret vor einer Sa- 
che, einem Ereignis oder vielleicht auch vor einem Menschen: •Zittern" be- 
zeichnet die damit verbundene Aufregung und Hilflosigkeit. Es ist nahe 
verwandt mit •Angst", also der Bedrohung, die wir vor etwas Unnennba- 
rem, Ungewissem empfinden. 



Norbert Baumert 2 

Ist dies nun die Haltung des Christen vor Gott? Wir erinnern uns frei- 
lich, daß fast alle Gottesbegegnungen und Engelerscheinungen als erstes 
die Aufforderung enthalten: • Fürchte dich nicht"; wenn der Mensch mit dem 
Heiligen in Berührung kommt, erschrickt er bis ins Tiefste. Aber damit er 
dies nicht etwa mißversteht und sich dadurch in Angst und Furcht treiben 
läßt, wird ihm gesagt: •Fürchte dich nicht11. Es beginnt also hiermit ein 
Prozeß der Reinigung, angedeutet dadurch, daß im Phänomen der Furcht 
selbst unterschieden wird zwischen einer falschen und einer richtigen Re- 
aktion. Im Deutschen haben wir dafür die Unterscheidung ,Furcht' und 
,Ehrfurcht'. Der Grieche sagt für beides ,phobos'; doch meint Paulus hier 
nicht den positiven Aspekt des Wortes? 

Wir kommen nicht daran vorbei, auf eigene Erfahrung zurückzugreifen. 
Wo ist uns etwas von dieser Erschütterung widerfahren, von der inneren 
Betroffenheit durch die Gegenwart Gottes? Es sind Momente, in denen 
man spürt, daß das eigene Wesen dem Wesen Gottes unangemessen ist, ihm 
unnötigen Widerstand leistet oder ihn nicht aufzunehmen vermag. Dann 
sucht sich der Mensch zu demütigen, vor Ihm zu beugen und klein zu wer- 
den, einfach als spontane Reaktion. Er erkennt seinen eigenen Platz und 
nimmt ihn gern ein, weil er Gott allein die Ehre geben möchte. Das Zittern, 
das ihn gelegentlich dabei befällt, ist eher der selige Schauer vor dem Ge- 
heimnis als die ängstliche Furcht vor dem gestrengen Herrn. 

Wer sich der inneren Dynamik des Christushymnus in unserem Brief 
anvertraut und den Weg in die Entäußerung mit Christus mitzugehen 
sucht, wird auf einmal keine Schwierigkeit mehr haben, in diesem Zusam- 
menhang Vers 12 als Frohe Botschaft zu verstehen. So soll nun versucht 
werden, aus dem Kontext des Briefes, aus den Parallelen zu Phil 2, 12c 
und aus der Begründung, die Paulus selbst dafür in 2, 13 gibt, den Sinn 
dieses Verses genauer zu erfassen. 

1. Durch das einleitende •also" - die Einheitsübersetzung läßt es weg! - 
bindet Paulus den Vers 12 eng an den vorausgehenden Abschnitt. Er greift 
damit den Appell von 2, 1-2 noch einmal auf: ,Wenn ihr irgendetwas für 
mich übrighabt, dann tut mir die Liebe und seid einmütig', nur sagt er es 
jetzt positiv: •Ihr habt ja immer gehorcht". Dabei bleibt offen, ,wem' sie 
gehorsam waren. Das nachfolgende ,in meiner Anwesenheit und Abwesen- 
heit' legt nahe, daß es sich - wie in 2, 1 f. - auf ihn selbst bezieht; aber es 
ist selbstverständlich immer ein Gehorsam, der letztlich Gott geleistet wird 
(2 Kor 2, 9; 7, 15; 10, 5 f.). Paulus dürfte hier noch im Bewußtsein haben, 
daß er eben vom Gehorsam Christi gesprochen hatte, so daß der Gehorsam, 
den die Gemeinde dem Apostel leistet, die konkrete Gestalt jener Gesin- 
nung ist, •die auch in Christus Jesus war" (2, 5). 



•Wirket euer Heil mit Furcht und Zittern" 3 

Der Inhalt der Aufforderung greift in jedem Fall auf den Christushym- 
nus zurück. Und dies ist die andere Verbindung zum Kontext: Wahret die 
Einmütigkeit dadurch, daß ihr den andern höher schätzt - so wie Christus 
es getan hat, der nicht •seine eigenen Interessen im Auge hatte", sondern 
sich seiner Gottheit •entleerte" und •sich gering machte, indem er gehor- 
sam wurde bis zum Kreuzestod" (2,3-8). Auch dort wird nicht gesagt, ,wem' 
er gehorsam war. Selbstverständlich dem Vater, aber vermittelt dadurch, 
daß er sich dem sündigen, ungerechten Urteil unterwarf (Gal 4,4; 3,13; Joh 
19, 11). So nun Vers 12: ,Also, meine Lieben, wenn es um euch selbst geht 
(heauton), vollbringt - gehorsam wie bisher - eure Erlösung in der Hal- 
tung der Niedrigkeit und Unterordnung (unter Gott und die Brüder) - wie 
Jesus Christus.' •Furcht und Zittern" ist also offenbar eine Interpretation 
für •Gehorsam" und ist ganz und gar zu messen an der Haltung Jesu. Da- 
mit scheidet von vornherein jedes Element der Angst vor Gott aus. ^ho- 
bos' ist hier vielmehr die Ehrfurcht des Sohnes, der sich völlig •leer 
macht" (Kenosis) vor dem Vater und so von Ihm neu mit reichem Leben 
erfüllt wird. 

Damit steht an unserer Stelle die Bedeutung dieses Wortes eindeutig in 
der Linie der ,Gottesfurcht', die sich besonders in der jüdischen Weisheits- 
literatur herausgebildet hat und in der Bezeichnung ,Gottesfürchtiger' 
einen positiven Klang bekommen hat1. Wenn Paulus in Rom 8, 15 sagt: 
•Ihr habt nicht den Geist knechtischer Furcht empfangen", so zeigt dies, 
daß er das Wort zwar auch anders verwenden kann, aber diese negative 
Bedeutung von ,phobos' gerade aus der Gottesbeziehung ausschließen 
möchte. Den positiven Gehalt der Furcht aber erkennen wir leichter, wenn 
wir in unserem Text nach dem Gegenbegriff fragen: Paulus nennt Selbst- 
sicherheit, die sich •über den anderen erhebt" und •leeren Ruhm" (2, 3), 
also Stolz, der aus sich selbst zu leben versucht, der Gott und den Brüdern 
gegenüber immer noch wie ein Besitzender auftreten möchte. Es ist eine 
Haltung, die sich nicht ihrer völligen Armut (•Leere") vor Gott bewußt ist 
und nicht begreift, daß alles im Menschen Geschenk ist. 

Wer noch so in sich selbst gegründet vor Gott hintritt, kann nichts •Heil- 
sames" tun, weil der Boden seines Handelns noch sein eigenes Selbst ist, 
durch das er nie gerecht werden kann (3, 9). Ein solcher Mensch muß in 
seinem tiefsten Wesen erschüttert werden (vgl. 2 Kor 10, 4 ff.), der harte 
Fels seines Herzens muß gleichsam erzittern wie der Grund des Hauses 
unter dem Wirken des Heiligen Geistes (Apg 4, 31). Nur so kann er durch- 
lässig werden für das Wirken Gottes, der die Führung übernehmen möchte 
und ihn zu neuartigem Tun befähigen will. Oder wieder im Bild des Chri- 

1 Wanke, in: Theologisches Wörterbuch zum NT von G. Kittel (= ThWNT) IX 198 f. 



Norbert Baumert 4 

stushymnus: Er muß ganz leer werden von sich und seinen Vorstellungen, 
um neu gefüllt und so in allem dem Herrn gehorsam zu werden. Was hier 
erzittert, ist zunächst das Harte, Unerlöste in uns, das dadurch fügsam ge- 
macht wird für den Anruf Gottes. Nichts mehr von •Angst" vor einem 
•schrecklichen Gott", sondern das ehrfürchtige Beben oder die bebende 
Ehrfurcht2 des Menschen, der Erlösung erfährt. 

Je mehr der Mensch in diesen Prozeß hineingezogen wird, um so mehr 
wird dann eine andere Seite dieses Zitterns offenbar: mehr und mehr löst 
sich alle Verkrampfung des Herzens und werden alle Gedanken, Wünsche 
und Empfindungen durchlässig für die Schwingung des Geistes wie bei 
Elija unter dem leichten Wehen des Windes (1 Kön 19, 12 f.) oder bei den 
Jüngern unter dem ,Hauch' des Geistes (Joh 20, 22; Apg 2, 2-4). Das zit- 
ternde Herz ist nun Kennzeichen von Liebe, innerer Wachheit und Fein- 
fühligkeit, jener Lebendigkeit, mit der die •Kinder Gottes" (2, 15!) •Va- 
ter" rufen (Rom 8, 15), in •Lauterkeit und ohne Beimischung, ohne Murren 
und Räsonieren" (2, 14 f.), sicherlich ähnlich der Erfahrung des •Men- 
schensohnes", den das ihm tief innewohnende göttliche Leben mit Jubel 
und Erzittern erfüllt haben mag (Mt 11• 25; Lk 10, 21). Wie könnte auch 
derjenige, der dem auferstandenen und erhöhten Herrn begegnet und 
dann vor ihm das Knie beugt, nicht irgendwie miterfaßt werden von der 
gleichen inneren Bewegtheit des neuen Lebens? 

Ob Paulus es nicht erfahren hat, vor Damaskus und bei seiner Taufe und 
dann in steigendem Maße in seinem weiteren Leben? Es ist die konkrete 
Form des Erfülltwerdens mit der Doxa Gottes, mit der Würde und Aus- 
strahlung des neuen Menschen, bis hin zu einem •Rühmen für den Tag 
Christi" (2, 16). Vielleicht muß mancher von uns bis in die Kindheit zurück- 
gehen, um in sich ein •freudiges Zittern" zu entdecken, etwa in der Erwar- 
tung einer großen Reise, einer Weihnachtsbescherung oder in der ehr- 
furchtsvollen Haltung, mit der man eine Kirche betrat oder einem gelieb- 
ten, bedeutenden Menschen begegnete. Begegnung mit Gott führt dazu, 
•Furcht und Zittern" neu zu entdecken als die natürlichste Bewegung un- 
seres Herzens, ja unseres Herzschlags, wenn dieser, deutlich vernehmbar, 
neu freigelegt worden ist, wenn er sozusagen •freigeschaufelt" ist durch 
den Geist Gottes von den Verhärtungen der Bitterkeit und Gewohnheit, 
die kein Abenteuer mit Gott mehr zulassen wollen. Haben wir zuviel in 
einen Text hineingelegt, in dem das •Leerwerden" und •Sich-gering-Ma- 
chen" als Anfang des Heils einen so zentralen Platz einnimmt (2, 3. 7. 8. 
16)? Wird es nicht vollendet in dem letzten Bild dieses hymnischen Ab- 

2 Die Addition •Furcht und Zittern" darf man im Deutschen durch eine adjektivische 
Wendung wiedergeben, da die beiden Begriffe erst zusammen das gemeinte Ganze erge- 
ben (Hendiadioin). 



•Wirket euer Heil mit Furcht und Zittern" 5 

Schnittes? In 2, 17 empfindet Paulus sein eigenes Leben •wie ein Trank- 
opfer ausgegossen", völlig ausgeleert •über dem Brandopfer ihres Glau- 
bens", nicht mehr greifbar und sich verflüchtigend und in dieser Selbsthin- 
gabe voll seliger Freude! Er möchte, daß die Philipper auch diese Freude 
schmecken (2, 18); darum •vollendet8 eure Erlösung mit ehrfürchtigem Be- 
ben" (2, 12). 

2. Daß wir mit dieser Deutung nicht so falsch liegen, zeigt ein Blick in die 
Septuaginta, wo Paulus diese Wortverbindung vorfand, die im Neuen Te- 
stament übrigens nur er verwendet. Ps 2, 11 heißt dort: •Dienet dem Herrn 
in Furcht und jubelt ihm (agalliasthe) in Zittern." Martin Buber übersetzt: 
•Werdet IHM dienstbar mit Furcht und frohlockt mit Zittern! Rüstet euch 
mit Läuterung." Wenn an unser Innerstes der Ruf zur Anbetung ergeht, 
dann entspricht es dem Verlangen des Menschen, sich vor Gott zu neigen; 
er findet darin Jubel und Seligkeit, weil er spürt, wie sehr dies seinem We- 
sen entspricht - und kann es doch einem anderen nie erklären. 

Auf der gleichen Linie liegt die parallele Verwendung dieser Formel in 
2 Kor 7, 15: Paulus hebt hervor, daß Titus eine große Zuneigung zu den 
Korinthern empfindet, •wenn er sich erinnert an euer aller Gehorsam, wie 
ihr ihn mit ehrfürchtigem Zittern aufgenommen habt. Ich freue mich, daß 
ich mich in allem auf euch verlassen kann." Furcht und Zittern besagen 
hier gewiß nicht, daß die Korinther vor dem Gehilfen des Paulus •Angst" 
gehabt hätten - es ist eher umgekehrt: Paulus .bangte', ob sie ihn wohl gut 
aufnehmen würden (2 Kor 7, 5-7. 14) •, sondern es meint die ehrfürchtige 
Liebe, in der sich ihr •Gehorsam" (auch 2 Kor 7, 15!) ausdrückte, so daß 
Titus sie liebgewann. Sie haben damit erkannt, daß der Gesandte Gottes 
.heilige Person' ist (vgl. 2 Kor 13, 5; Gal 4, 14; 1 Thess 2, 13). 

Nun lesen wir auch Eph 6, 5 mit geschärftem Blick. Paulus will nicht 
etwa, daß die Sklaven ihren Herren mit zitternder Angst gehorchen, son- 
dern daß sie aufrichtig, •nicht in Augendiener ei", •ohne auf den Beifall 
der Menschen (= ihrer Herrschaften) aus zu sein", ihnen •in Einfachheit 
des Herzens, mit ehrfürchtigem Beben (!) gehorchen(!) wie dem Christus, 
indem sie als Sklaven Christi von Herzen (•mit Seele") den Willen Gottes 
dadurch tun, daß sie mit Wohlwollen sozusagen dem Herrn und nicht Men- 
schen als Sklaven dienen". Also innere Wertschätzung ihrer Herren und 
ehrfürchtige, geradlinige und lautere Dienstfertigkeit sowie Wachsamkeit 
des Herzens erwartet er von ihnen - wie für den Herrn! Ausgangspunkt 

3 Die Vorsilbe ,kata' bei dem griechischen Wort deutet hier wohl an, daß man diese Ar- 
beit ,zu Ende führen' und durchhalten, nicht daß man Heil .schaffen oder hervorbringen' 
solle. Das grammatikalische Objekt ist dann hier ein Vorgang, etwa ,Erlösung' oder .Ret- 
tung'. 



Norbert Baumert 6 

ist demnach nicht etwa die Beziehung des Sklaven zu seinem irdischen 
Herrn (da wäre der Gedanke an ,Angst' verständlich), sondern umgekehrt: 
Sie sollen sich in dieser irdischen Beziehung ganz von der ehrfürchtigen Be- 
ziehung prägen lassen, die sie zu Christus haben4. Das setzt gerade das 
Wissen um die eigene Würde und völlige Transparenz voraus; Angst und 
Schrecken aber würden den Blick verfinstern. Auch die christlichen Sklaven 
sollen ja ihren Dienst tun •ohne Murren" (vgl. Phil 2, 14). Weit davon 
entfernt, die Sklavenhalterei zu legitimieren, geht es Paulus darum, daß 
der Christ nichts mit gespaltenem Herzen tut, sondern •aus Gott und vor 
Gott" tut (vgl. 2 Kor 2, 17), was immer er tun muß, selbst wenn ihm Un- 
recht widerfährt (1 Kor 6, 7). 

3. Als Grund für dieses ehrfürchtige Beben aber nennt auch Paulus selbst 
nun die Tatsache, daß •Gott in uns am Werke ist" (2, 15). Woran denkt 
er dabei? An die Allwirksamkeit Gottes, der in seiner Schöpfermacht uns 
ständig die Fähigkeit zum Wollen verleiht und somit unsere Freiheit und 
die daraus resultierende Handlungsfähigkeit ermöglicht und begründet? 
Ist es wirklich dieser allgemeine, abstrakte Aspekt, der ihn so ins Innerste 
trifft und in ihm die Ehrfurcht weckt? Es handelt sich hier doch nicht um 

4 Anders verhält es sich 1 Kor 2, 3. Während in 2 Kor 7, 15 und Eph 6, 5 genau wie Phil 2 
die beiden Begriffe durch das Fehlen jeglichen Zusatzes eng zusammengerückt sind, im- 
mer unter der einen, gleichen Präposition (meta phobou kai tromou), wird in 1 Kor 2, 3 
durch das doppelte ,kai', die Wiederholung der Präposition ,en' und durch die Erweite- 
rung von ,tromou' mit einem eigenen Adjektiv (pollö) angezeigt, daß es sich nicht einfach 
um die gleiche Formel handelt. Vielmehr sind durch den Zusatz •in Schwachheit" die 
Furcht und das Zittern mehr im Sinn menschlicher Bedrohung zu verstehen. Der Ver- 
gleichspunkt ist hier mehr die Ohnmacht aller irdischen Mittel, und zwar in Konsequenz 
zur Passion Jesu. Wohl ist damit für den Apostel das Auf geben j eder Selbstsicherheit ver- 
bunden - und darin liegt eine Verwandtschaft zu Phil 2 -, aber die hier gemeinte .Schwä- 
che' wird erlebt in der Konfrontation mit den (skeptischen, hartherzigen, herausfordern- 
den) Menschen, denen er die Botschaft zu bringen hat (1 Kor 1,22). Dem setzt er nicht 
Weisheit gegenüber, sondern das Schwachsein mit dem Gekreuzigten (vgl. 2 Kor 13, 4), 
u. a. den Mangel an rhetorischer Bildung (2 Kor 11, 6). 

Dies ist zunächst ein menschliches Befinden, mehr ein Widerfahrnis des •äußeren Men- 
schen", während an unseren übrigen Stellen eher von einem Verhalten des inneren Men- 
schen die Rede war. Mit anderen Worten: Es ist hier nicht so sehr die Ehrfurcht vor dem 
heiligen Gott im Blick, sondern mehr die Erfahrung irdischer Bedrängnis; oder: das 
.Gegenüber' dieses Zitterns ist nicht der Herr, sondern der Angriff dieser Welt. Freilich 
läuft der Sache nach in der Wurzel beides irgendwann zusammen, weil für den Christen' 
die völlige Abhängigkeit von Gott eine letzte Ungesichertheit gegenüber der Welt be- 
sagt, da er selbst nichts zu seinem Schütze tun kann (nur Gott! vgl. die Passion); inso- 
fern ist das eine nur die Kehrseite des anderen. Aber die Sprache greift hier wohl nicht so 
tief - es ist das Christusgeheimnis! - sondern meint jeweils einen verschiedenen Aspekt, 
so daß wir semantisch zu unterscheiden haben: Ehrfurcht vor dem heiligen Gott (ähnlich 
wie 2 Kor 5, 11; 7, 15 vgl. auch 7, 11) und Furcht in der Bedrohung der Welt (wie 2 Kor 
7,5). 



•Wirket euer Heil mit Furcht und Zittern" 7 

eine logisch abgeleitete Schlußfolgerung aus grundlegenden Wahrheiten, 
sondern um geistlichen Zuspruch (Paränese), und zwar offenbar um einen 
Erfahrungswert, den Paulus weitergibt. Wie hat er seine eigene Gottes- 
beziehung erfahren (nicht •gedacht"), daß er so zur Gemeinde reden kann? 

Der Schlüssel liegt zunächst in der Bedeutung des griechischen Wortes 
,thelein'. Dies kann zwar auch ,wollen' heißen, aber seine Grundbedeutung 
ist ,geneigt sein, willig sein, willfährig sein'5, und diese ist hier vorzuzie- 
hen. Es meint dann positive Antwort auf das Entgegenkommen oder die 
Erwartung eines anderen. Paulus spräche dann nicht von jedem mensch- 
lichen Willensakt schlechthin, ob gut oder böse, sondern spezifiziert von 
dem ,Willig-Sein', also nur von dem positiv gerichteten Wollen, und zwar 
insofern es phänomenologisch der freien Zustimmung des Menschen vor- 
ausgeht. Es sind gleichsam die inneren Impulse, die der Christ wahr- 
nimmt, die ,Anregungen des Heiligen Geistes', die ihn zum Guten locken 
und im Glauben die Kraft spüren lassen, die Gott zu einem bestimmten 
Tun gibt oder verheißt. Wenn der Christ diese Geneigtheit in sich wahr- 
nimmt, wird er mit ehrfürchtigem Beben •an die Arbeit" gehen", um diese 
kostbaren Kräfte nicht zu vertun. Mit dieser pragmatischen, phänomeno- 
logischen Deutung wird die ontologische Fragestellung nach dem Zugleich 
von göttlicher Allwirksamkeit und menschlicher Freiheit in unserem Zu- 
sammenhang gegenstandslos. Paulus ist ein geistlicher Schriftsteller, er be- 
schreibt geistliche Erfahrung und spricht als Seelsorger für die Praxis. So 
weiß er, daß seine Philipper in diesem Zusammenhang keine philosophi- 
sche Frage stellen oder Antwort brauchen, und rechnet damit, von ihnen 
verstanden zu werden. Obwohl alle Versuche, das Göttliche mitzuteilen, 
einem Stammeln gleichen (2 Kor 11, 6; Gal 4, 20; 1 Thess 2, 7), hofft er 
doch, daß der geistlich Gesonnene und Erfahrene durch sein Stammeln 
hindurch ,begreift'. 

Wenn man nun zwischen diesen beiden Interpretationen zu wählen hat, 
dürfte die Wahl nicht schwerfallen. Sie wird bestätigt durch den letzten 
Teil von Vers 13: Gott wirkt ein •Wirken zum Wohlgefallen"6. Damit ist 
nun neben dem Wollen auch das Handeln positiv spezifiziert. Paulus will 

5 Vgl. Schrenk, ThWNT III 42; Liddell-Scott, Greek-English Lexikon •to be willing (of 
consent rather than desire)". - Eine eingehendere Untersuchung ist in Arbeit; inzwischen 
vgl. die semasiologische Untersuchung von ,thelo' von R. Rödiger in Glotta 8 (Göttingen 
1917) 1-24. 
6 Die übliche Deutung •nach seinem Wohlgefallen" müßte im Griechischen anders lauten: 
,kata' und mit Reflexivpronomen zur Angabe dessen, dem es ,gefällt'. Auch die Fassung 
der Einheitsübersetzung, •mehr als euer guter Wille vermag", ist nicht zu halten; dann 
müßte mindestens der Akkusativ stehen, vgl. Blaß/Debrunner/Rehkopf, Grammatik des 
neutestamentlichen Griechisch (1976) § 231, 2. Vielmehr besagt der Ausdruck: ,im Interesse 
der Wohlgefälligkeit' = so daß es wohlgefällt. 



Norbert Baumert 8 

nicht davon sprechen, wie Gott Ursache für alles menschliche Handeln 
ist, selbstverständlich auch nicht, daß er jedes beliebige Handeln des Men- 
schen - ob gut oder böse - bewirke, sondern will betonen, daß speziell 
jenes Tun, das vor Gott (und der Gemeinde) gefällt (2 Kor 5, 9; 8, 21), von 
Gott selbst in uns angeregt wird. Dies fällt für ihn auch in den Bereich 
des Wahrnehmbaren. Es ist ein anderer Ausdruck dafür, daß Gott uns in 
Christus die Befähigung zum Guten gibt (Rom 8, 3 f.), und wir •nicht aus 
uns" etwas können (2 Kor 3, 5). 

Damit wird der Gedankengang durchsichtig: Geht den Weg eurer per- 
sönlichen Erlösung mit ehrfürchtigem Zittern, denn es sind göttliche 
Kräfte, die euch in die Hände gelegt sind. Es ist göttliche •Energie", die 
Liebe Jesu selbst, das kostbare Leben Seines Geistes, das in euch am 
Werke ist! Darum geht nicht leichtfertig oder selbstsicher damit um, son- 
dern in ehrfürchtiger Wachsamkeit, die einem Menschen ansteht, dem eine 
so kostbare Gabe zur Wandlung seines Inneren verliehen wurde, nämlich 
die Willigkeit zum Gehorsam und die Befähigung zu einem Handeln, das 
Gefallen findet bei Gott und den Menschen. An diesem Gefallen hängt un- 
ser Leben! Legt also ab alle Selbstherrlichkeit und Selbstsucht7. Werdet 
auch nicht abgestumpft durch religiöse Routine (1 Kor 4, 6-8), sondern 
bleibt sensibel für das Wirken Gottes in euch. 

Aber ist ein Herz in der Haltung von Furcht und Zittern nicht ein allzu 
sensibles Gebilde, allen Stürmen von innen und außen ausgeliefert? Auch 
dies ist noch einmal zu menschlich gedacht. Denn wenn wir uns von dem 
leiten lassen, was Gott in uns wirkt, bewahrt uns eben dieser Maßstab vor 
jeder Überforderung. Vor der Überforderung von außen, weil jene Ap- 
pelle kein Echo ins uns finden, vor der Überforderung von innen, weil 
auch diese nicht den gegebenen oder verheißenen Kräften entsprechen. 
Damit sind wir bewahrt vor Ubersensibilität und jedem frommen Streß, 
der alles immer •noch besser machen" will und gleichsam die Schraube 
ständig enger anzuziehen sucht. Man glaubt vielleicht, die knechtische 
Furcht hinter sich gelassen zu haben, aber verfällt durch solche •fromme" 
Übertreibung doch noch einmal einer ihrer subtileren Formen und merkt 
nicht, wie sehr sich hinter diesem ständigen inneren Gefordertsein, das oft 
Gedrücktheit zur Folge hat, doch ein gewisser •leerer Ruhm" verbirgt. Der 
Maßstab •der mir verliehenen Gabe" (Eph 4,7; 1 Kor 12, 11) macht die 
Erlösten auch gelöst und einfach, mit der Sicherheit und Leuchtkraft der 
7 Balz, ThWNT IX 210, weist für unsere Stelle darauf hin, wie die •Paränese den voran- 
gehenden Christushymnus aufnimmt. Die vorbildhafte Selbsthingabe Christi (2, 8) er- 
möglicht für den Glaubenden keine andere Haltung als die der demütigen Hinnahme des 
Willens Gottes, der in der Gemeinde nicht selbstherrlichen Eifer, sondern gegenseitige 
Liebe will (2, 1-4). Zittern und Furcht zeigen die grundsätzliche und vollkommene Ab- 
hängigkeit der Glaubenden vom Heilshandeln Gottes." 



•Es geziemte Gott", durch Leiden zur Vollendung zu führen 9 

•Sterne im Kosmos" (2, 15!). So bleiben sie beschützt vor jedem Fanatis- 
mus, weil sie nur das wollen und tun können und folglich zu tun ,brauchen', 
was •Gott in ihnen wirkt", d. h. wozu der Geist selbst sie anregt. 

So lautet nun der Text: •Also, meine Lieben, wie ihr allezeit gehorsam 
wart - nicht etwa nur in meiner Anwesenheit, sondern noch mehr jetzt in 
meiner Abwesenheit - vollendet eure eigene Erlösung in bebender Ehr- 
furcht (wie Christus sein Werk ausführte, für das ihn der Vater erhöht 
hat); denn Gott (selbst) ist es (nicht irgendein Geschöpf), der in euch die 
Bereitwilligkeit wirkt und das Wirken, das Gefallen findet." 

•Es geziemte Gott", durch Leiden 
zur Vollendung zu führen 

Fides Buchheim OSB, Abtei Engelthal 

•Es geziemte Gott, für den und durch den das All ist und der viele 
Söhne zur Herrlichkeit führen wollte, den Urheber ihres Heiles durch 
Leiden zu vollenden" (Hebr2, 10)1. 

Geht man diesen Worten der Schrift nach, vor allem der Kernaussage, daß 
es Gott geziemte, den Urheber des Heiles durch Leiden zu vollenden, so 
mag einen - je länger je mehr - ein Erschrecken und Erschauern erfassen 
über das, was hier von Gott ausgesagt ist. Es wird ja hier mit einfachen, 
unmißverständlichen Worten verkündet, daß die gottgemäße Weise, zur 
Vollendung zu führen, die Weise des Leidens sei. Und um dieses Erschrek- 
ken noch zu steigern, heißt es von diesem Gott, daß er der Schöpfer des Alls 
in seiner allmächtigen Gewalt und unverfügbaren Größe ist, der Gott, der 
Ziel und Sinn alles Geschaffenen ist, der •viele Söhne zur Herrlichkeit füh- 
ren will". Diesem Einzigen und Unvergleichlichen, dem Heiligen geziemte 
es2, den Urheber ihres Heiles durch Leiden zu vollenden". Dies ist also sei- 
ner Wesenheit und Würde angemessen und entsprechend. 

1 Nach dem Münsterschwarzacher Brevier wird dieser Text als Kapitel der Abendhore am 
Montag in der Fastenzeit gelesen. 
2 Aus der vielschichtigen Bedeutung des Verbs jtgEJtEiv kommt für unseren Text in Be- 
tracht: entsprechend, passend sein, angemessen sein, sich schicken, geziemen. 




