
•Es geziemte Gott", durch Leiden zur Vollendung zu führen 9 

•Sterne im Kosmos" (2, 15!). So bleiben sie beschützt vor jedem Fanatis- 
mus, weil sie nur das wollen und tun können und folglich zu tun ,brauchen', 
was •Gott in ihnen wirkt", d. h. wozu der Geist selbst sie anregt. 

So lautet nun der Text: •Also, meine Lieben, wie ihr allezeit gehorsam 
wart - nicht etwa nur in meiner Anwesenheit, sondern noch mehr jetzt in 
meiner Abwesenheit - vollendet eure eigene Erlösung in bebender Ehr- 
furcht (wie Christus sein Werk ausführte, für das ihn der Vater erhöht 
hat); denn Gott (selbst) ist es (nicht irgendein Geschöpf), der in euch die 
Bereitwilligkeit wirkt und das Wirken, das Gefallen findet." 

•Es geziemte Gott", durch Leiden 
zur Vollendung zu führen 

Fides Buchheim OSB, Abtei Engelthal 

•Es geziemte Gott, für den und durch den das All ist und der viele 
Söhne zur Herrlichkeit führen wollte, den Urheber ihres Heiles durch 
Leiden zu vollenden" (Hebr2, 10)1. 

Geht man diesen Worten der Schrift nach, vor allem der Kernaussage, daß 
es Gott geziemte, den Urheber des Heiles durch Leiden zu vollenden, so 
mag einen - je länger je mehr - ein Erschrecken und Erschauern erfassen 
über das, was hier von Gott ausgesagt ist. Es wird ja hier mit einfachen, 
unmißverständlichen Worten verkündet, daß die gottgemäße Weise, zur 
Vollendung zu führen, die Weise des Leidens sei. Und um dieses Erschrek- 
ken noch zu steigern, heißt es von diesem Gott, daß er der Schöpfer des Alls 
in seiner allmächtigen Gewalt und unverfügbaren Größe ist, der Gott, der 
Ziel und Sinn alles Geschaffenen ist, der •viele Söhne zur Herrlichkeit füh- 
ren will". Diesem Einzigen und Unvergleichlichen, dem Heiligen geziemte 
es2, den Urheber ihres Heiles durch Leiden zu vollenden". Dies ist also sei- 
ner Wesenheit und Würde angemessen und entsprechend. 

1 Nach dem Münsterschwarzacher Brevier wird dieser Text als Kapitel der Abendhore am 
Montag in der Fastenzeit gelesen. 
2 Aus der vielschichtigen Bedeutung des Verbs jtgEJtEiv kommt für unseren Text in Be- 
tracht: entsprechend, passend sein, angemessen sein, sich schicken, geziemen. 



Fides Buchheim 10 

Unverstehbar und wenig gottgemäß, ja eher widergöttlich möchte unse- 
rem menschlichen Denken und Empfinden ein solches •Verhalten" Gottes 
erscheinen. Und doch, schauen wir in die Schrift, die einzig zuverlässige 
Offenbarung Gottes durch die Zeiten hin, so wissen wir, daß Gott selbst, 
der ewige Vater, in seinem menschgewordenen Sohn zu uns gekommen ist. 
Dieser ist das laut gewordene Wort seiner ewigen Verschwiegenheit, das 
sichtbare Bild seines unschaubaren Wesens und seiner Wirksamkeit. •Die- 
ser hat uns von ihm Kunde gebracht" (Joh 1, 18). Er zeigt den Menschen, 
vorab seinen Freunden, •was er selbst vom Vater gehört hat" (Joh 15, 15). 
Meister Eckhart erläutert in einer seiner Predigten dieses Herrenwort: 
•Alles, was ich von meinem Vater gehört habe, habe ich euch offenbart. Ja, 
alles, was er von Ewigkeit her von seinem Vater gehört hat, das hat er uns 
offenbart und hat uns nichts davon verhüllt. Ich sage: Und hätte er tausend- 
mal mehr gehört, er hätte es uns offenbart, und er hätte uns nichts davon 
verhüllt"3. In diesem •Alles", das der Sohn gehört und uns verkündet hat, 
ist also nichts ausgenommen, nichts ungehört und - Tiefe des Mysteriums! 
- nichts ungesagt geblieben. Also auch auf das, was uns im Hebräerbrief 
erschreckt und erschauern macht, finden sich in seinen Worten geheimnis- 
volle Hinweise. Sicher sind damit auch vor allem seine verschiedenen Lei- 
densankündigungen (z. B. Mk 8; Lk 18) mitgemeint, die etwas von der 
Tiefe des Geheimnisses Gottes aufzudecken scheinen. Nur so wird es ver- 
ständlich, daß Jesus einmal mit solch drohenden Worten auf den Verweis 
des Petrus: •Herr, das sei ferne!" reagiert: •Hinter mich, Satan! Du denkst 
nicht was göttlich ist, sondern was menschlich!" (Mk 8, 35). Es muß also 
an Jesu Leidensschicksal •Göttliches" sein, Gott Geziemendes, seiner Hei- 
ligkeit Gemäßes. Sogar der Auferstandene, der den ratlosen und verstör- 
ten Jüngern auf ihrem Emmausweg das Auge der Erkenntnis und des 
Herzens öffnet, kann, aus seiner Verklärung heraus, nur dieses Eine, Glei- 
che sagen: •Mußte nicht der Christus leiden und so - nicht anders, nur so - 
in seine Herrlichkeit eingehen?" (Lk 24, 26). Deutlich und unmißverständ- 
lich ist hier gesagt: Der Weg in die Herrlichkeit, den der Vater ihn geführt 
hat, mußte durch die Leiden gehen. •Im Hintergrund" dieser Aussage, 
schreibt H. U. v. Balthasar, •steht das ,eschatologisch-apokalyptisch' von 
Gott Festgesetzte, das sich ereignen muß nicht aus innergeschichtlicher Not- 
wendigkeit, sondern aus der letzten, alle Geschichte auf das Ende hin fina- 
lisierenden Absicht Gottes"4. 

Auch die Thomasszene macht in dieser Hinsicht nachdenklich. Thomas 
- wir nennen ihn gern den Zweifler - hat sich einmal, wenn auch vielleicht 

3 Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, J. Quint, 1955, S. 390, 33 ff 
4 Hans Urs v. Balthasar, Herrlichkeit III ,2. Teil 2: Neuer Bund, Einsiedeln 1969, S. 294. 



•Es geziemte Gott", durch Leiden zur Vollendung zu führen 11 

resigniert, dennoch ergeben, zur Leidens- und Todesgemeinschaft mit Je- 
sus bekannt, als er die Jünger aufforderte: •Laßt uns mit ihm gehen und 
mit ihm sterben!" (Joh 11, 16). In seinem Verstehen gehören - so rätsel- 
haft es auch ihm zunächst erschienen sein mochte - Leiden und Sterben so 
sehr zum Meister, daß er auch den Auferstandenen nur für wirklich und 
lebendig halten will, wenn er an ihm die Kennmale des Todes und der 
Kreuzigung sieht. Und indem er den Finger in die Wunde der Nägel und 
seine Hand in die im Tod geöffnete Seite legt, erfährt er ihn wirklich als 
seinen Herrn und seinen Gott (Joh 20, 29). Im •berührenden Kontakt" - 
der Vorgang ist geheimnisvoll - wird aus dem früheren Kennen ein neues 
letztes Er-kennen. Es ist von mystischer Bedeutsamkeit, daß der Schrift- 
text, der von einem •Sehen" spricht (Joh 20,27: und sieh meine Hän- 
de...), dann, wenn er in der gregorianischen Choralmelodie zur Kommu- 
nion gesungen wird, durch die Variante: •und erkenne die Stelle der Nä- 
gel" (•et cognosce loca clavorum") ersetzt wird. Dieses Erkennen und Er- 
fassen, das bei Johannes in betonter Weise das Verhältnis des Glaubenden 
zu Gott und zu Jesus, und zwar als das einer persönlichen Gemeinschaft 
bezeichnet, ist sachlich verstanden als Vereinigung in Liebe5. Hier öffnet es 
geheimnisvolle Tiefen der Leidens- und Lebensvereinigung. Der erkennen- 
de Glaube an den Auferstandenen, der sich in Liebe vollendet, ist größer 
als alles Sehen. Und eben dahin ruft der Herr Thomas wie seine Mitjünger 
und uns alle: •Selig, die nicht sehen und doch glauben" (Joh 20, 29). Paulus 
wird davon einmal an die Philipper schreiben: •Ihn will ich ,erkennen' und 
die Macht seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen Leiden, 
gleichgestaltet seinem Tod" (3, 10). So sieht die Schau in das •Gott-Gezie- 
mende" aus, so die Nachfolge dessen, der in die Nähe Jesu gerufen ist. 

Schon das Alte Testament hatte in prophetischer Schau, vor allem in den 
Bildreden des Jesaja vom leidenden Gottesknecht (•Er hatte weder Ge- 
stalt noch Schöne; wir sahen ihn, aber da war kein Ansehen, das uns gefal- 
len hätte" 53, 2) und in den großen Leidensprüfungen des Jeremia, etwas 
von dem ahnen lassen, was •Gott geziemt". Bis dann das letzte Buch der 
Heiligen Schrift, die Apokalypse, geradezu hineinschaut in die Ewigkeit 
der bleibend wirksamen Präsenz der Christusleiden: Im Geiste entrückt, 
sieht der Seher vor dem Thron des Höchsten das Lamm •wie geschlachtet" 
(5, 6), das allein würdig ist, das siebenfach versiegelte Buch in der Hand 
des Allerhöchsten - die Heilsplanungen Gottes - zu öffnen und zu ent- 
schlüsseln. Dieses Buch wird näherhin •das Buch des Lebens des geschlach- 
teten Lammes" genannt; in ihm sind •seit Grundlegung der Welt" die Na- 
men der von Gott Auserwählten verzeichnet (13, 8), die darum in alle 

5 Vgl. YweboxEiv in: ThWNT I, 688-719 (Bultmann). 



Fides Buchheim 12 

Ewigkeit diesem Lamm huldigen und ihm wegen seiner nie aufhörenden 
Lebenshingabe •ein neues Lied" singen (5, 9 f.), den endzeitlichen Lobge- 
sang anstimmen. So wird auch noch im verherrlichten Herrn, dessen Kreu- 
zestod von seinem innersten Wesen nicht wegzudenken ist, geheimnisvoll 
etwas von der Zugehörigkeit des Leidens und Todes zu Gott kund. Das 
•Lamm, wie geschlachtet" der Apokalypse gewährt sowohl einen Blick nach 
vorwärts, in die Eschatologie, als auch zurück, in die Grundlegung der 
Welt, in die arche, den Urgrund überhaupt, in die göttliche Existenz des 
Logos jenseits aller Zeit. Vor solcher Aussage müssen wir mit den Königen 
den Mund verschließen (Jes 53,15), staunen und anbeten! 

Ist es erlaubt, hierin einen Hinweis zu erkennen auf das verborgene Sein 
des trinitarischen Gottes selbst in seiner Immanenz? Hat das Leiden - um 
es vorsichtig zu sagen - etwas Wesentliches mit Gott zu tun, dem Gott der 
Offenbarung, dem es •geziemend" ist, durch Leiden Vollendung werden 
zu lassen? Nur die göttlichen Schriften können uns hier weiterhelfen, und 
in ihnen vor allem der •Jünger, den Jesus liebte", der an der Brust des 
Herrn geruht (Joh 13, 23), seine Geheimnisse erlauscht und in sich hinein- 
getrunken hatte. 

Bei ihm lesen wir, daß Gott ein Liebender ist. Ja, er liebt nicht nur, er 
ist Liebe, sein Wesen ist Liebe (1 Joh 4, 8). •Gott ist die Liebe, und darum 
so frei, daß er sich liebend hingeben, sogar - wie jede Liebe - sich selbst 
,aufgeben' kann. Gott ist machtvolle Liebe, darin aber so mächtig, daß er 
in Liebe ,ohnmächtig' werden kann"0, sich verschenken, sich innergöttlich 
verschwenden kann, ja sich wegliebt an den andern, an das Du. Darum ist 
Gott Vater, der in göttlicher Selbstentäußerung einen Sohn gezeugt hat. 
Und so sehr ist auch dieser Sohn Seligkeit und Hingabe personaler Liebe, 
die sich selbst verliert an den Vater, daß dieser Liebeshauch nochmals einer 
ist, Heiliger Geist, selbst Liebe und die Verherrlichung der Liebe zwischen 
Vater und Sohn. 

Dieser Gott, der als die Liebe das Sich-Weggeben •erleidet" - wie ver- 
möchte der Mensch in seiner Begrenztheit diesen innergöttlichen Vollzug 
anders denn als ein •Leiden" zu verstehen und zu benennen - •opfert" sein 
Alleinsein für das Du, das wiederum •erleidend" sich zurückgibt. Und der 
flutende Strom dieser •leidenden" Liebe, der Geist, ist die Besiegelung die- 
ser Einheit höchsten •erlittenen" Lebensvollzuges im •dreieinigen Raum 
der absoluten Enteignung und Übereignung"7. 

Andre Frossard versucht von diesem göttlichen Geheimnis eine ver- 
gleichsweise Aussage: •Wenn ich weiß, daß Gott Geschenk ist und es kein 

Heinz Schürmann, Engagiert im Engagement Gottes, in: Geist und Leben 50 (1977) 177. 
Hans Urs v. Balthasar a.a.O. S. 370. 



•Es geziemte Gott", durch Leiden zur Vollendung zu führen 13 

Geschenk ohne ein Losreißen gibt, was weiß ich davon, wieviel ihn seine 
Art zu sein kostet? Hat es nicht die Passion Christi gegeben? Wer kann 
sagen, was sie in der Ewigkeit ist und wann der Sohn Gottes angefangen 
hat, der Menschensohn zu sein?"8. Und C. S. Lewis schreibt im letzten Ka- 
pitel seines Buches •Über den Schmerz", wo er vom Leben im Himmel 
handelt: •Wenn irgendwo sonst, dann in der Selbsthingabe rühren wir an 
den Rhythmus nicht allein der ganzen Schöpfung, sondern des Seins über- 
haupt. Denn auch das Ewige bringt sich selbst zum Opfer dar; und dies 
nicht allein auf Golgatha. Denn als Er ans Kreuz geschlagen wurde, da ,tat 
er in dem wilden Unwetter seiner entlegensten Provinzen das, was Er zu 
Hause in Herrlichkeit und Freude schon getan hatte' (G. Macdonald). Seit 
vor der Gründung der Welt gibt Gezeugte Gottheit Sich Selbst in Gehor- 
sam zurück an die Zeugende Gottheit. Und wie der Sohn den Vater ver- 
herrlicht, so auch verherrlicht der Vater den Sohn (Joh 17, 1. 4-5) ... Von 
der höchsten Stufe bis zur untersten gilt: das Selbst ist dazu da, hingegeben 
zu werden, und durch diese Hingabe wird es nur desto mehr es selbst, um 
daraufhin wieder um so mehr sich hinzugeben - und so fort"9. Die •imma- 
nente Selbstaussage Gottes in seiner ewigen Fülle ist die Bedingung der 
Selbstaussage Gottes aus sich weg, und diese setzt jene fort"10. Denn der 
menschgewordene Logos •ist genau als Mensch die Selbstäußerung Got- 
tes in ihrer Selbsterafäußerung, weil Gott gerade sich äußert, wenn er sich 
geäußert, sich selbst als die Liebe kundmacht, wenn er die Majestät dieser 
Liebe verbirgt und sich zeigt als die Gewöhnlichkeit des Menschen"11. Diese 
Liebes-Entäußerung in Gott, die Freude, Herrlichkeit, Erfüllung dreifal- 
tiger Wesensmacht ist, kann von uns nur erahnt werden und vielleicht ir- 
gendwie angedeutet werden durch das, was wir in unserem menschlichen 
Erfahrungsbereich •Leiden" nennen. Denn was sind die Leiden der Men- 
schen, die wirklich lieben, selbstlos lieben und in dem Maße sie es tun • 
darum auch gerade des Menschen, mit dem sich die Gottheit zu einer einzi- 
gen gottmenschlichen Person verbunden hat, Jesus Christus - anderes als 
Weggabe des Eigenen, Entäußerung, Lassen von allem Selbst-Verfügen 
und Selbst-Besitzen, etwas, das wehetut und Schmerzen bereitet? Bei all 
dem leidet der Mensch. Er kann dies alles nur leidend erfahren, denn seine 
menschlichen Fähigkeiten reichen nicht so tief, um hinter dem Schmerz und 
jenseits der Leiden die Gründe Gottes zu berühren. Menschliche Weisheit 
ist zu kurz, um die Weisheit Gottes in der Torheit des Kreuzes zu ergrün- 

s Andre Frossard, Es gibt eine andere Welt, Freiburg 1977. 143. 
9 C. S. Lewis, Über den Schmerz, Köln 1964, S. 179. 
10 Karl Rahner, Zur Theologie der Menschwerdung, in: Sdiriften zur Theologie IV, Ein- 
siedeln 1962, 149. 
11 Karl Rahner, ebda. 



Fides Buchheim 14 

den (1 Kor 1). Nur in letzter, demütiger Selbstentäußerung und Anbetung 
mag der Mensch vielleicht ein wenig dessen innewerden, was Gottes ist, 
was wahrhaft Gott •geziemt", und welches der •Name" solchen Gottes- 

•Leidens" sein mag. 
Daß Piaton - nicht umsonst nannten die Alten ihn gern den •göttlichen 

Piaton" - vielleicht schon ein Schimmer jener Gottesgründe und ihrer Of- 
fenbarung im menschgewordenen Logos aufleuchtete, als er von den Lei- 
den eines guten Menschen in einer Weise sprach, die ganz und gar nicht in 
das Denken und die Vorstellungswelt der Antike paßte, ist bedeutsam und 
staunenswert. Von der frühen Kirche wurde diese Darstellung gern als 
Prophetie auf Christus hin verstanden12. In seiner Schilderung des •Ge- 
rechten" stellt er einen Menschen hin, der durch viele Leiden: Schläge, Gei- 
ßelung, Blendung, Kreuzigung hindurchgeht und von der Menge verlacht 
und als Tor verhöhnt wird18. War Piaton durch die Einweihung in die My- 
sterienkulte - viele sind der Meinung, daß er Myste der Eleusinischen My- 
sterien war -, die einen in Menschengestalt leidenden und sterbenden Gott 
verehrten, in der darin erfahrenen Leidens- und Todesgemeinschaft mit 
diesem Gott für die tiefere Weisheit jenseits der Weltgesetze empfänglich 

gemacht worden? 
•Es ziemte Gott", den Urheber des Heiles vieler Gottessöhne •durch Lei- 

den zu vollenden". 
Viele Gottessöhne wird der Sohn durch seine im Leiden sich verschwen- 

dende Liebe zu sich hin vollenden. Und er wird es durch ebendiese •Wer- 
ke" tun, die er den Vater tun sieht. Louis Evely lädt einmal dazu ein, im 
Angesicht des Kreuzes Christi das Herrenwort zu meditieren: •Der Sohn 
kann nichts aus sich selbst tun, sondern nur das, was er den Vater tun sieht. 
Denn was dieser tut, das tut in gleicher Weise auch der Sohn" (Joh 5, 19). 
Und Joh 14, 5 sagt der Herr: •Wer mich sieht, sieht den Vater". Der Sohn 
ist ja gekommen als der leibhaftige, sichtbare Repräsentant und Künder des 
verborgenen Vaters: •Einzig gezeugter Gott, der im Schöße des Vaters 
ruht, er hat Kunde gebracht" - •er hat (ihn) exegesiert" (Joh 1, 18), er ist 
der existentielle Exeget des Vaters für die vielen. 

•Gott der Vater erwählt und beruft uns - die vielen - im Sohn (in einer 
Gnade der Mitgeburt) zu Söhnen und Miterben, indem er seinen und des 
Sohnes Geist ,in unser Herz sendet' (Gal 4,6)14. •Ehe die Berge sich hoben, 
ehe die Erde entstand und das Weltall" (Ps 90, 2), •vor Grundlegung der 

>2 Acta Apollonii 40, 42; Klemens Alex. Strom. V 14, 108, 1-2; IV 7, 52, 1-2. 
13 Der Piatontext lautet in Übersetzung: •Bei solcher inneren Haltung wird der Gerechte 
gegeißelt, gefoltert, in Ketten gelegt und geblendet werden an beiden Augen und schließ- 
lich wird er nach allen Martern ans Kreuz geschlagen" (Der Staat II 362 A). 
14 Hans Urs v. Balthasar, a.a.O., S. 370. 



•Es geziemte Gott", durch Leiden zur Vollendung zu führen 15 

Welt" (Eph 1,4), als die Zeit noch nicht geschaffen war, trug Gott den 
Menschen bereits in der Ewigkeit seines Heilsplans, den Menschen Jesus 
Christus, und in ihm das Menschengeschlecht; denn •in ihm hat er uns er- 
wählt und vorherbestimmt zur Sohnschaft durch Jesus Christus" (Eph 1,4). 
Von Ewigkeit her gehört also der Mensch zu Gott. Wie sollte diese Zuge- 
hörigkeit, die ihm das göttliche Prägebild aufgedrückt und die Verwiesen- 
heit auf diesen Gott zu seinem Wesensgeheimnis gemacht hat, ihn nicht 
auch dem gleichen Lebensgesetz verpflichten wie den eingeborenen Sohn 
Jesus Christus selbst? Diesen Söhnen, dem Sohn inkorporiert, diesen Chri- 
sten in Christus ist es geziemend, ebenso durch Leiden vollendet zu wer- 
den, nicht aus Eigenem, nicht im selbstmächtigen Vollzug, sondern als Ein- 
gepflanzte in Ihn, als mit Ihm Zusammengewachsene, als Rebzweige an 
dem einen Weinstock Christus. In das Muß seines Leidens - •mußte nicht 
der Christus leiden ..." - müssen auch sie hinein, und das geschieht durch 
die Sakramente. Nach der Taufe, der Einweihung in diesen Todes- und 
Lebensvollzug, ist es vor allem die Eucharistie, die sakramentale Begehung 
seines Todes und seiner Auferstehung, die als Mysterium •übergreift in 
unser Leben. Es zieht uns in sich hinein, unterwirft uns seinen unergründ- 
lichen Gesetzen und teilt uns seine eigene Kraft mit. Und darum kann es 
nicht ausbleiben, daß, wer an diesem Mysterium teilnimmt im Kult und 
in ihm den Tod des Herrn verkündet, diesen Tod auch in seinem Leben 
verkünden muß dadurch, daß er ihn in der Wirklichkeit seines Lebens an 
sich erfährt. Wenn es wahr ist, daß durch dieses Sakrament Christus täg- 
lich neu Gestalt gewinnen will, dann muß er durch dieses Sakrament als 
der Gekreuzigte Gestalt gewinnen. Dann kann auch als Wirkung dieses 
Sakramentes all das betrachtet werden, was die Schrift als Leidens- und 
Todesgemeinschaft mit Christus kennt: daß wir mit ihm noch leiden müs- 
sen, um mit ihm verherrlicht zu werden (Rom 8, 17); daß wir durch die 
Teilnahme an seinem Leiden seinem Tod gleichgestaltet werden (Phil 
3, 10); daß er an unserem Leib im Leben und im Sterben verherrlicht wer- 
den muß (Phil 1, 20); ... daß wir in ihm, der in Schwachheit gekreuzigt 
wurde, auch schwach sind (2 Kor 13, 4); daß es Gnade ist, nicht bloß an 
Christus zu glauben, sondern auch für ihn zu leiden (Phil 1, 29); daß nur, 
wenn wir mit ihm gestorben sind, wir auch mit ihm leben werden (2 Tim 
2, ll)"15. Und Andre Frossard rät: •Der Mensch soll die Eucharistie an 
sich reißen und mit der unsichtbaren Gegenwart, die sie in sich birgt, sein 
Dasein zusammenschweißen in der nächtlichen Klarheit des Glaubens. Ent- 
blößt und gekreuzigt, soll er nicht zweifeln an der Liebe im Augenblick, 
da er beginnt, ihr ähnlich zu werden"16. Von jedem so Glaubenden gilt: 
15 Karl Rahner, Zur Theologie des Todes, Quaest. Disput. 2, Freiburg 1958, S. 69 f. 
16 Andre Frossard, a.a.O. S. 136. 



Fides Buchheim 16 

•Wenn ich gelitten habe, werde ich ... in ihm auferstehen, ein freier 
Mensch"17. Wer wüßte und spürte es nicht am eigenen Leibe, daß wir in 
unseren Leiden wirklich die •stigmata Iesu" (Gal 6,17) mit uns tragen, 
mit uns tragen müssen? Denn was Paulus an die Kolosser schrieb, bleibt un- 
geschmälert wahr für jeden einzelnen von uns - in je neuer und veränder- 
ter Weise zwar, aber im Kern bleibt es stets das gleiche -: •Ich freue mich 
meiner Leiden für euch und erfülle an meinem Fleische, was an den Leiden 
Christi noch aussteht, für seinenLeib, die Kirche" (1,24). Immernoch gehen 
uns die Wasser ans Leben, sind wir versunken im Todesschlamm, schwillt 
die Flut über uns hoch (Ps 69, 2-3), rühren die Leiden an unser Innerstes, 
sind wir im Lebensmark Getroffene und von aller Kraft Entblößte. Wahr- 
lich, •dieses Armseinkönnen ... hat der Vater in der Hingabe seines Soh- 
nes für alle freigesetzt"18. 

Solche Leiden sind fähig, uns herauszureißen aus egoistischer Isolierung 
und Verkapselung, uns zu öffnen auf den andern, den Nächsten hin. Solche 
Leiden schaffen und entbinden Fähigkeiten, sich liebend wegzuschenken 
und helfend zu entäußern. Der Mensch soll •sich selbst sich versagen", rät 
St. Benedikt (Reg. Kap. 4), gesinnt sein wie der Erstgeborene und in seine 
Kenosis eingehen, vom Gehorsam der Hingabe sich nähren als von einer 
Speise (Joh 4, 34) und der Not des andern dienen; das geknickte Rohr nicht 
zerbrechen, den glimmenden Docht nicht auslöschen, dem Hilf- und Halt- 
losen Hand und Herz öffnen, für die Nächsten und Fernsten das Eigene 
nicht sparen und in Gewaltlosigkeit den Tod nicht fürchten. Allen alles 
werden, um so endgültig den zu ergreifen, von dem er selbst ergriffen ist 
(Phil 3, 12), Jesus Christus, das Haupt seines Leibes, den in Leiden vollen- 
deten Vollender aller Leidenden. 

Zwar steht damit das Leben des Christen unter dem Zeichen des Kreu- 
zes und des Todes; aber es ist als das Zeichen des Herrn auch das signum 
seiner Verherrlichung. Es leuchtet über dem •seit Grundlegung der Welt 
geschlachteten Lamm" (Offb 13, 7), wie auch über all jenen, •die aus der 
großen Drangsal kommen" (Offb 7, 14). Als seine Gezeichneten sind sie 
seine ewige Fülle •zum Lobe seiner Herrlichkeit" (Eph 1,12). Wahrlich, 

so geziemt es Gott! 
•Vater, ich will, daß da, wo ich bin, auch jene bei mir sind, die du mir 

gegeben hast, damit sie meine Herrlichkeit schauen" (Joh 17, 24). 
•Vater, die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, habe ich ihnen gege- 

ben, und ich habe ihnen deinen Namen kundgetan..., damit die Liebe, 
mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei, und ich in ihnen" (Joh 17, 22. 26). 

!7 Ignatius v. Antiochien, Brief a. d. Römer 4, 3. 
18 Hans Urs v. Balthasar, a.a.O. S. 365. 




