.Es geziemie Gott“, durch Leiden zur Vollendung zu fiihren 9

~Sterne im Kosmos® (2, 15!). So bleiben sie beschiitzt vor jedem Fanatis-
mus, weil sie nur das wollen und tun konnen und folglich zu tun ,brauchen’,
was ,,Gott in ihnen wirkt®, d. h. wozu der Geist selbst sie anregt.

So lautet nun der Text: ,Also, meine Lieben, wie ihr allezeit gehorsam
wart — nicht etwa nur in meiner Anwesenheit, sondern noch mehr jetzt in
meiner Abwesenheit — vollendet eure eigene Erldsung in bebender Ehr-
furcht (wie Christus sein Werk ausfithrte, fiir das ihn der Vater erhoht
hat); denn Gott (selbst) ist es (nicht irgendein Geschépf), der in euch die
Bereitwilligkeit wirkt und das Wirken, das Gefallen findet.®

»Es geziemte Gott«, durch Leiden
zur Vollendung zu fithren

Fides Buchheim OSB, Abtei Engelthal

»Ls geziemte Gott, fiir den und durch den das All ist und der viele
Sohne zur Herrlichkeit fiihren wollte, den Urheber ihres Heiles durch
Leiden zu vollenden® (Hebr 2, 10)*.

Geht man diesen Worten der Schrift nach, vor allem der Kernaussage, dafl
es Gott geziemte, den Urheber des Heiles durch Leiden zu vollenden, so
mag einen — je linger je mehr — ein Erschrecken und Erschauern erfassen
iiber das, was hier von Gott ausgesagt ist. Es wird ja hier mit einfachen,
unmiflverstindlichen Worten verkiindet, dafl die gottgemifle Weise, zur
Vollendung zu fithren, die Weise des Leidens sei. Und um dieses Erschrek-
ken noch zu steigern, heifdt es von diesem Gott, daf} er der Schopfer des Alls
in seiner allmichtigen Gewalt und unverfiigbaren Grofie ist, der Gott, der
Ziel und Sinn alles Geschaffenen ist, der ,,viele Sohne zur Herrlichkeit fih-
ren will“. Diesem Einzigen und Unvergleichlichen, dem Heiligen geziemte
es?, den Urheber ihres Heiles durch Leiden zu vollenden®. Dies ist also sei-
ner Wesenheit und Wiirde angemessen und entsprechend.

1 Nach dem Miinsterschwarzacher Brevier wird dieser Text als Kapitel der Abendhore am
Montag in der Fastenzeit gelesen.

2 Aus der vielschichtigen Bedeutung des Verbs moénevv kommt fir unseren Text in Be-
tracht: entsprechend, passend sein, angemessen sein, sich schicken, geziemen.



Fides Buchheim 10

Unverstehbar und wenig gottgemaf, ja eher widergéttlich mochte unse-
rem menschlichen Denken und Empfinden ein solches , Verhalten® Gottes
erscheinen. Und doch, schauen wir in die Schrift, die einzig zuverléssige
Offenbarung Gottes durch die Zeiten hin, so wissen wir, dafl Gott selbst,
der ewige Vater, in seinem menschgewordenen Sohn zu uns gekommen ist.
Dieser ist das laut gewordene Wort seiner ewigen Verschwiegenheit, das
sichtbare Bild seines unschaubaren Wesens und seiner Wirksamkeit. ,Die-
ser hat uns von ihm Kunde gebracht“ (Joh 1, 18). Er zeigt den Menschen,
vorab seinen Freunden, ,was er selbst vom Vater gehort hat“ (Joh 15, 15).
Meister Eckhart erldutert in einer seiner Predigten dieses Herrenwort:
»Alles, was ich von meinem Vater gehort habe, habe ich euch offenbart. Ja,
alles, was er von Ewigkeit her von seinem Vater gehért hat, das hat er uns
offenbart und hat uns nichts davon verhiillt. Ich sage: Und hitte er tausend-
mal mehr gehort, er hatte es uns offenbart, und er hitte uns nichts davon
verhiillt“s. In diesem ,,Alles®, das der Sohn gehort und uns verkiindet hat,
ist also nichts ausgenommen, nichts ungehort und — Tiefe des Mysteriums!
— nichts ungesagt geblieben. Also auch auf das, was uns im Hebraerbrief
erschreckt und erschauern macht, finden sich in seinen Worten geheimnis-
volle Hinweise. Sicher sind damit auch vor allem seine verschiedenen Lei-
densankiindigungen (z. B. Mk 8; Lk 18) mitgemeint, die etwas von der
Tiefe des Geheimnisses Gottes aufzudecken scheinen. Nur so wird es ver-
standlich, dafl Jesus einmal mit solch drohenden Worten auf den Verweis
des Petrus: ,Herr, das sei ferne!“ reagiert: ,Hinter mich, Satan! Du denkst
nicht was géttlich ist, sondern was menschlich!“ (Mk 8, 85). Es muff also
an Jesu Leidensschicksal ,Gottliches“ sein, Gott Geziemendes, sciner Hei-
ligkeit Gemifles. Sogar der Auferstandene, der den ratlosen und verstor-
ten Jiingern auf ihrem Emmausweg das Auge der Erkenntnis und des
Herzens 6ffnet, kann, aus seiner Verklarung heraus, nur dieses Eine, Glei-
che sagen: , Mufite nicht der Christus leiden und so — nicht anders, nur so —
in seine Herrlichkeit eingehen?* (Lk 24, 26). Deutlich und unmifiverstind-
lich ist hier gesagt: Der Weg in die Herrlichkeit, den der Vater ihn gefiihrt
hat, mufite durch die Leiden gehen. ,Im Hintergrund“ dieser Aussage,
schreibt H. U. v. Balthasar, ,steht das ,eschatologisch-apokalyptisch® von
Gott Festgesetzte, das sich ereignen mufl nicht aus innergeschichtlicher Not-
wendigkeit, sondern aus der letzten, alle Geschichte auf das Ende hin fina-
lisierenden Absicht Gottes“4.

Auch die Thomasszene macht in dieser Hinsicht nachdenklich. Thomas

— wir nennen ihn gern den Zweifler — hat sich einmal, wenn auch vielleicht

8 Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, J. Quint, 1955, S. 390, 33 ff
* Hans Urs v. Balthasar, Herrlichkeit 111 ,2. Teil 2: Neuer Bund, Einsiedeln 1969, S. 294.



,Es geziemte Gott“, durch Leiden zur Vollendung zu fiihren 11

resigniert, dennoch ergeben, zur Leidens- und Todesgemeinschaft mit Je-
sus bekannt, als er die Jiinger aufforderte: ,Lafit uns mit ihm gehen und
mit ihm sterben!“ (Joh 11, 16). In seinem Verstehen gehdren — so ratsel-
haft es auch ihm zunichst erschienen sein mochte — Leiden und Sterben so
sehr zum Meister, daf} er auch den Auferstandenen nur fir wirklich und
lebendig halten will, wenn er an ihm die Kennmale des Todes und der
Kreuzigung sieht. Und indem er den Finger in die Wunde der Négel und
seine Hand in die im Tod geéffnete Seite legt, erfahrt er ihn wirklich als
seinen Herrn und seinen Gott (Joh 20, 29). Im ,beriihrenden Kontakt® —
der Vorgang ist geheimnisvoll — wird aus dem fritheren Kennen ein neues
letztes Er-kennen. Es ist von mystischer Bedeutsamkeit, dafl der Schrift-
text, der von einem ,Sehen® spricht (Joh 20,27: und siek meine Hén-
de ...), dann, wenn er in der gregorianischen Choralmelodie zur Kommu-
nion gesungen wird, durch die Variante: ,und erkenne die Stelle der Na-
gel (,et cognosce loca clavorum®) ersetzt wird. Dieses Erkennen und Er-
fassen, das bei Johannes in betonter Weise das Verhdltnis des Glaubenden
zu Gott und zu Jesus, und zwar als das einer personlichen Gemeinschaft
bezeichnet, ist sachlich verstanden als Vereinigung in Liebe®. Hier 6ffnet es
geheimnisvolle Tiefen der Leidens- und Lebensvereinigung. Der erkennen-
de Glaube an den Auferstandenen, der sich in Liebe vollendet, ist grofier
als alles Sehen. Und eben dahin ruft der Herr Thomas wie seine Mitjlinger
und uns alle: ,Selig, die nicht sehen und doch glauben® (Joh 20, 29). Paulus
wird davon einmal an die Philipper schreiben: ,Ihn will ich ,erkennen’ und
die Macht seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen Leiden,
gleichgestaltet seinem Tod* (3, 10). So sieht die Schau in das ,Gott-Gezie-
mende aus, so die Nachfolge dessen, der in die Nahe Jesu gerufen ist.
Schon das Alte Testament hatte in prophetischer Schau, vor allem in den
Bildreden des Jesaja vom leidenden Gottesknecht (,Er hatte weder Ge-
stalt noch Schéne; wir sahen ihn, aber da war kein Ansehen, das uns gefal-
len hitte“ 53, 2) und in den groflen Leidenspriifungen des Jeremia, etwas
von dem ahnen lassen, was ,Gott geziemt“. Bis dann das letzte Buch der
Heiligen Schrift, die Apokalypse, gcradezu hineinschaut in die Ewigkeit
der bleibend wirksamen Prisenz der Christusleiden: Im Geiste entriickt,
sieht der Seher vor dem Thron des Hochsten das Lamm ,wie geschlachtet®
(5, 6), das allein wiirdig ist, das siebenfach versiegelte Buch in der Hand
des Allerh6chsten — die Heilsplanungen Gottes — zu 6ffnen und zu ent-
schliisseln. Dieses Buch wird naherhin ,das Buch des Lebens des geschlach-
teten Lammes“ genannt; in ihm sind , seit Grundlegung der Welt“ die Na-
men der von Gott Auserwahlten verzeichnet (13, 8), die darum in alle

5 Vgl. yivddonewy in: ThWNT 1, 688-719 (Bultmann).



Fides Buchheim 12

4

Ewigkeit diesem Lamm huldigen und ihm wegen seiner nie aufhérenden
Lebenshingabe ,ein neues Lied“ singen (5, 9 {.), den endzeitlichen Lobge-
sang anstimmen. So wird auch noch im verherrlichten Herrn, dessen Kreu-
zestod von seinem innersten Wesen nicht wegzudenken ist, geheimnisvoll
etwas von der Zugehorigkeit des Leidens und Todes zu Gott kund. Das
»Lamm, wie geschlachtet“ der Apokalypse gewahrt sowohl einen Blick nach
vorwarts, in die Eschatologie, als auch zuriick, in die Grundlegung der
Welt, in die arché, den Urgrund iiberhaupt, in die gottliche Existenz des
Logos jenseits aller Zeit. Vor solcher Aussage miissen wir mit den Kénigen
den Mund verschlieen (Jes 53, 15), staunen und anbeten!

Ist es erlaubt, hierin einen Hinweis zu erkennen auf das verborgene Sein
des trinitarischen Gottes selbst in seiner Immanenz? Hat das Leiden — um
es vorsichtig zu sagen - etwas Wesentliches mit Gott zu tun, dem Gott der
Offenbarung, dem es ,geziemend“ ist, durch Leiden Vollendung werden
zu lassen? Nur die gottlichen Schriften konnen uns hier weiterhelfen, und
in ihnen vor allem der , Jiinger, den Jesus liebte“, der an der Brust des
Herrn geruht (Joh 13, 23), seine Geheimnisse erlauscht und in sich hinein-
getrunken hatte.

Bei ihm lesen wir, daf Gott ein Liebender ist. Ja, er liebt nicht nur, er
ist Liebe, sein Wesen ist Liebe (1 Joh 4, 8). ,Gott ist die Liebe, und darum
so frei, daf er sich liebend hingeben, sogar — wie jede Liebe — sich selbst
,aufgeben‘ kann. Gott ist machtvolle Liebe, darin aber so machtig, daf er
in Liebe ,ohnmachtig‘ werden kann“, sich verschenken, sich innergdéttlich
verschwenden kann, ja sich wegliebt an den andern, an das Du. Darum ist
Gott Vater, der in gottlicher Selbstentduflerung einen Sohn gezeugt hat.
Und so sehr ist auch dieser Sohn Seligkeit und Hingabe personaler Liebe,
die sich selbst verliert an den Vater, daf} dieser Liebeshauch nochmals einer
ist, Heiliger Geist, selbst Liebe und die Verherrlichung der Liebe zwischen
Vater und Sohn.

Dieser Gott, der als die Liebe das Sich-Weggeben ,erleidet” — wie ver-
mochte der Mensch in seiner Begrenztheit diesen innergéttlichen Vollzug
anders denn als ein , Leiden® zu verstehen und zu benennen — ,opfert” sein
Alleinsein fiir das Du, das wiederum ,erleidend” sich zuriickgibt. Und der
flutende Strom dieser ,leidenden Liebe, der Geist, ist die Besiegelung die-
ser Einheit hochsten ,erlittenen® Lebensvollzuges im ,dreieinigen Raum
der absoluten Enteignung und Ubereignung“’.

André Frossard versucht von diesem goéttlichen Geheimnis eine ver-
gleichsweise Aussage: ., Wenn ich weif}, dafl Gott Geschenk ist und es kein

6 Heinz Schiirmann, Engagiert im Engagement Gottes, in: Geist und Leben 50 (1977) 177.
7 Hans Urs v. Balthasar a.a.O. S. 870.



~Es geziemte Gott”, durch Leiden zur Vollendung zu fithren 13

Geschenk ohne ein Losreifien gibt, was weif} ich davon, wieviel ihn seine
Art zu sein kostet? Hat es nicht die Passion Christi gegeben? Wer kann
sagen, was sie in der Ewigkeit ist und wann der Sohn Gottes angefangen
hat, der Menschensohn zu sein?“®. Und C. S. Lewis schreibt im letzten Ka-
pitel seines Buches ,,Uber den Schmerz“, wo er vom Leben im Himmel
handelt: , Wenn irgendwo sonst, dann in der Selbsthingabe rithren wir an
den Rhythmus nicht allein der ganzen Schopfung, sondern des Seins iiber-
haupt. Denn auch das Ewige bringt sich selbst zum Opfer dar; und dies
nicht allein auf Golgatha. Denn als Er ans Kreuz geschlagen wurde, da ,tat
er in dem wilden Unwetter seiner entlegensten Provinzen das, was Er zu
Hause in Herrlichkeit und Freude schon getan hatte’ (G. Macdonald). Seit
vor der Griindung der Welt gibt Gezeugte Gottheit Sich Selbst in Gehor-
sam zuriick an die Zeugende Gottheit. Und wie der Sohn den Vater ver-
herrlicht, so auch verherrlicht der Vater den Sohn (Joh 17, 1. 4-5) ... Von
der hochsten Stufe bis zur untersten gilt: das Selbst ist dazu da, hingegeben
zu werden, und durch diese Hingabe wird es nur desto mehr es selbst, um
daraufhin wieder um so mehr sich hinzugeben — und so fort“®. Die ,imma-
nente Selbstaussage Gottes in seiner ewigen Fulle ist die Bedingung der
Selbstaussage Gottes aus sich weg, und diese setzt jene fort“'. Denn der
menschgewordene Logos ,ist genau als Mensch die Selbstduflerung Got-
tes in ihrer Selbstentduflerung, weil Gott gerade sich dufiert, wenn er sich
entauflert, sich selbst als die Liebe kundmacht, wenn er die Majestit dieser
Liebe verbirgt und sich zeigt als die Gewohnlichkeit des Menschen“!!. Diese
Liebes-Entduflerung in Gott, die Freude, Herrlichkeit, Erfullung dreifal-
tiger Wesensmacht ist, kann von uns nur erahnt werden und vielleicht ir-
gendwie angedeutet werden durch das, was wir in unserem menschlichen
Erfahrungsbereich ,Leiden” nennen. Denn was sind die Leiden der Men-
schen, die wirklich lieben, selbstlos lieben und in dem Mafle sie es tun —
darum auch gerade des Menschen, mit dem sich die Gottheit zu einer einzi-
gen gottmenschlichen Person verbunden hat, Jesus Christus — anderes als
Weggabe des Eigenen, Entduflerung, Lassen von allem Selbst-Verfiigen
und Selbst-Besitzen, etwas, das wehetut und Schmerzen bereitet? Bei all
dem leidet der Mensch. Er kann dies alles nur leidend erfahren, denn seine
menschlichen Fahigkeiten reichen nicht so tief, um hinter dem Schmerz und
jenseits der Leiden die Griinde Gottes zu bertihren. Menschliche Weisheit
ist zu kurz, um die Weisheit Gottes in der Torheit des Kreuzes zu ergriin-

8 André Frossard, Es gibt eine andere Welt, Freiburg 1977, 143.

? C. S. Lewis, Uber den Schmerz, Kéln 1964, S. 179.

10 Karl Rahner, Zur Theologic der Menschwerdung, in: Schrifien zur Theologie IV, Ein-
siedeln 1962, 149.

1t Karl Rahner, ebda.



Fides Buchheim 14

den (1 Kor 1). Nur in letzter, demiitiger Selbstentduflerung und Anbetung
mag der Mensch vielleicht ein wenig dessen innewerden, was Gottes ist,
was wahrhaft Gott ,geziemt, und welches der ,Name* solchen Gottes-
,Leidens“ sein mag.

Daf Platon — nicht umsonst nannten die Alten ihn gern den ,g6ttlichen
Platon® — vielleicht schon ein Schimmer jener Gottesgriinde und ihrer Of-
fenbarung im menschgewordenen Logos aufleuchtete, als er von den Lei-
den eines guten Menschen in einer Weise sprach, die ganz und gar nicht in
das Denken und die Vorstellungswelt der Antike pafite, ist bedeutsam und
staunenswert. Von der frithen Kirche wurde diese Darstellung gern als
Prophetie auf Christus hin verstanden®. In seiner Schilderung des ,Ge-
rechten® stellt er einen Menschen hin, der durch viele Leiden: Schlage, Gei-
fclung, Blendung, Kreuzigung hindurchgeht und von der Menge verlacht
und als Tor verhohnt wird®. War Platon durch die Einweihung in die My-
sterienkulte — viele sind der Meinung, daff er Myste der Eleusinischen My-
sterien war —, die einen in Menschengestalt leidenden und sterbenden Gott
verehrten, in der darin erfahrenen Leidens- und Todesgemeinschaft mit
diesem Gott fiir die tiefere Weisheit jenseits der Weltgesetze empfanglich
gemacht worden?

,Es ziemte Gott“, den Urheber des Heiles vieler Gottesséhne ,, durch Lei-
den zu vollenden®.

Viele Gottessohne wird der Sohn durch seine im Leiden sich verschwen-
dende Liebe zu sich hin vollenden. Und er wird es durch ebendiese ,, Wer-
ke“ tun, die er den Vater tun sieht. Louis Evely 1ddt einmal dazu ein, im
Angesicht des Kreuzes Christi das Herrenwort zu meditieren: ,Der Sohn
kann nichts aus sich selbst tun, sondern nur das, was er den Vater tun sicht.
Denn was dieser tut, das tut in gleicher Weise auch der Sohn“ (Joh 5, 19).
Und Joh 14, 5 sagt der Herr: , Wer mich sieht, sieht den Vater®. Der Sohn
ist ja gekommen als der leibhaftige, sichtbare Reprasentant und Kiinder des
verborgenen Vaters: ,Einzig gezeugter Gott, der im Schofie des Vaters
ruht, er hat Kunde gebracht“ — ,er hat (ihn) exegesiert® (Joh 1, 18), er ist
der existentielle Exeget des Vaters fir die vielen.

,Gott der Vater erwihlt und beruft uns — die vielen — im Sohn (in einer
Gnade der Mitgeburt) zu S6hnen und Miterben, indem er seinen und des
Sohnes Geist ,in unser Herz sendet’ (Gal4, 6)!*. ,Ehe die Berge sich hoben,
che die Erde entstand und das Weltall“ (Ps 90, 2), ,,vor Grundlegung der

12 Acta Apollonii 40, 42; Klemens Alex. Strom. V 14, 108, 1-2; IV 7, 52, 1-2.

13 Der Platontext lautet in Ubersetzung: ,Bei solcher inneren Haltung wird der Gerechte
gegeiflelt, gefoltert, in Ketten gelegt und geblendet werden an beiden Augen und schlief-
lich wird er nach allen Martern ans Kreuz geschlagen® (Der Staat II 362 A).

14 Hans Urs v. Balthasar, a.a.0., S. 870.



+Es geziemte Gott“, durch Leiden zur Vollendung zu fihren 15

Welt“ (Eph 1, 4), als die Zeit noch nicht geschaffen war, trug Gott den
Menschen bereits in der Ewigkeit seines Heilsplans, den Menschen Jesus
Christus, und in ihm das Menschengeschlecht; denn ,,in ithm hat er uns er-
wihlt und vorherbestimmt zur Sohnschaft durch Jesus Christus“ (Eph 1, 4).
Von Ewigkeit her gehort also der Mensch zu Gott. Wie sollte diese Zuge-
horigkeit, die ihm das gottliche Pragebild aufgedriickt und die Verwiesen-
heit auf diesen Gott zu seinem Wesensgeheimnis gemacht hat, ihn nicht
auch dem gleichen Lebensgesetz verpflichten wie den eingeborenen Sohn
Jesus Christus selbst? Diesen S6hnen, dem Sohn inkorporiert, diesen Chri-
sten in Christus ist es geziemend, ebenso durch Leiden vollendet zu wer-
den, nicht aus Eigenem, nicht im selbstmachtigen Vollzug, sondern als Ein-
gepflanzte in IThn, als mit Thm Zusammengewachsene, als Rebzweige an
dem einen Weinstock Christus. In das Mufl seines Leidens — ,,mufite nicht
der Christus leiden . . .“ — miissen auch sie hinein, und das geschieht durch
die Sakramente. Nach der Taufe, der Einweihung in diesen Todes- und
Lebensvollzug, ist es vor allem die Eucharistie, die sakramentale Begehung
seines Todes und seiner Auferstehung, die als Mysterium ,iibergreift in
unser Leben. Es zieht uns in sich hinein, unterwirft uns seinen unergriind-
lichen Gesetzen und teilt uns seine eigene Kraft mit. Und darum kann es
nicht ausbleiben, dafl, wer an diesem Mysterium teilnimmt im Kult und
in thm den Tod des Herrn verkiindet, diesen Tod auch in seinem Leben
verkiinden mufl dadurch, dafl er ihn in der Wirklichkeit seines Lebens an
sich erfahrt. Wenn es wahr ist, da} durch dieses Sakrament Christus tig-
lich neu Gestalt gewinnen will, dann muf} er durch dieses Sakrament als
der Gekreuzigte Gestalt gewinnen. Dann kann auch als Wirkung dieses
Sakramentes all das betrachtet werden, was die Schrift als Leidens- und
Todesgemeinschaft mit Christus kennt: dafl wir mit ihm noch leiden mis-
sen, um mit ihm verherrlicht zu werden (Roém 8, 17); dafl wir durch die
Teilnahme an seinem Leiden seinem Tod gleichgestaltet werden (Phil
3,10); dal er an unserem Leib im Leben und im Sterben verherrlicht wer-
den mufl (Phil 1, 20); ... daf wir in ihm, der in Schwachheit gekreuzigt
wurde, auch schwach sind (2 Kor 13, 4); da es Gnade ist, nicht bloff an
Christus zu glauben, sondern auch fiir ihn zu leiden (Phil 1, 29); daf nur,
wenn wir mit ihm gestorben sind, wir auch mit ihm leben werden (2 Tim
2,11)“%, Und André Frossard rit: ,Der Mensch soll die Eucharistie an
sich reiffen und mit der unsichtbaren Gegenwart, die sie in sich birgt, sein
Dasein zusammenschweifien in der nédchtlichen Klarheit des Glaubens. Ent-
bloft und gekreuzigt, soll er nicht zweifeln an der Liebe im Augenblick,
da er beginnt, ihr dhnlich zu werden“!s. Von jedem so Glaubenden gilt:

15 Karl Rahner, Zur Theologie des Todes, Quaest. Disput. 2, Freiburg 1958, S. 69 f.
16 Apdré Frossard, a.a.0. S. 136.



Fides Buchheim 16

»Wenn ich gelitten habe, werde ich ...in ihm auferstehen, ein freier
Mensch“”. Wer wiiite und spiirte es nicht am eigenen Leibe, daff wir in
unseren Leiden wirklich die ,stigmata lesu“ (Gal 6,17) mit uns tragen,
mit uns tragen miissen? Denn was Paulus an die Kolosser schrieb, bleibt un-
geschmilert wahr fiir jeden einzelnen von uns — in je neuer und verdnder-
ter Weise zwar, aber im Kern bleibt es stets das gleiche —: ,,Ich freue mich
meiner Leiden fiir euch und erfiille an meinem Fleische, was an den Leiden
Christi noch aussteht, fiir seinen Leib, die Kirche® (1,24). Immer noch gehen
uns die Wasser ans Leben, sind wir versunken im Todesschlamm, schwillt
die Flut iiber uns hoch (Ps 69, 2-3), rithren die Leiden an unser Innerstes,
sind wir im Lebensmark Getroffene und von aller Kraft Entblofite. Wahr-
lich, ,dieses Armseinkonnen . .. hat der Vater in der Hingabe seines Soh-
nes fir alle freigesetzt“1s,

Solche Leiden sind fihig, uns herauszureiflen aus egoistischer Isolierung
und Verkapselung, uns zu 6ffnen auf den andern, den Néchsten hin. Solche
Leiden schaffen und entbinden Fahigkeiten, sich liebend wegzuschenken
und helfend zu entiufern. Der Mensch soll ,sich selbst sich versagen®, rit
St. Benedikt (Reg. Kap. 4), gesinnt sein wie der Erstgeborene und in seine
Kenosis eingehen, vom Gehorsam der Hingabe sich ndhren als von einer
Speise (Joh 4, 34) und der Not des andern dienen; das geknickte Rohr nicht
zerbrechen, den glimmenden Docht nicht ausloschen, dem Hilf- und Halt-
losen Hand und Herz 6ffnen, fiir die Nachsten und Fernsten das Eigene
nicht sparen und in Gewaltlosigkeit den Tod nicht fiirchten. Allen alles
werden, um so endgiiltig den zu ergreifen, von dem er selbst ergriffen ist
(Phil 8, 12), Jesus Christus, das Haupt seines Leibes, denin Leiden vollen-
deten Vollender aller Leidenden.

Zwar steht damit das Leben des Christen unter dem Zeichen des Kreu-
zes und des Todes; aber es ist als das Zeichen des Herrn auch das signum
seiner Verherrlichung. Es leuchtet iiber dem ,seit Grundlegung der Welt
geschlachteten Lamm* (Offb 13, 7), wie auch iiber all jenen, ,die aus der
grofen Drangsal kommen® (Offb 7, 14). Als seine Gezeichneten sind sie
seine ewige Fiille ,zum Lobe seiner Herrlichkeit* (Eph 1, 12). Wahrlich,
so geziemt es Gott!

,Vater, ich will, daB8 da, wo ich bin, auch jene bei mir sind, die du mir
gegeben hast, damit sie meine Herrlichkeit schauen® (Joh 17, 24).

_Vater, die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, habe ich ihnen gege-
ben, und ich habe ihnen deinen Namen kundgetan ..., damit die Liebe,
mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei, und ich in ihnen“ (Joh 17, 22. 26).

17 Ignatius v. Antiochien, Brief a. d. Romer 4, 3.
18 Hans Urs v. Balthasar, a.a.0. S. 365.





