
Überlegungen zur Erneuerung der Beichte1 

Lehre der Geschichte und ihre Konsequenzen für heute 

Heinrich Badit SJ, Frankfurt/Main 

Anfang August 1956 fand in Frankfurt/Main der 7. Evangelische Kirchen- 
tag statt. Er stand unter dem Zeichen des Pauluswortes: •Laßt euch versöh- 
nen mit Gott" (2 Kor 5, 20). Im Rahmen der Arbeitsgruppe I •Kirche und 
Gemeinde" war für den zweiten Tag das Thema •Evangelische beichten" 
vorgesehen2. Zur Überraschung aller wurde dieses Thema zu dem Ereignis 
dieses Kirchentages. Nicht nur, weil die Referate von Superintendent 
Schönherr und Bischof Dietzfelbinger eine ungewöhnlich große Zahl von 
Zuhörern anzogen, sondern mehr noch deshalb, weil man gleich •ernst 
machte": Sowohl das vielfältige Angebot zu seelsorglichem Gespräch wie 
auch das zur Einzelbeichte wurde von erstaunlich vielen Kirchentagsbesu- 
chern ausgenutzt. Im Programmheft (S. 39) wurde deutlich unterschieden: 
•Das seelsorgerliche Gespräch hat sein Schwergewicht in der praktisch-geist- 
lichen Beratung in Glaubens- und Lebensfragen. Das Zentrum der Beichte 
ist die Absolution. Wer seine Sünde kennt und vor allem anderen danach 
verlangt, sie Gott hinzugeben und seine Vergebung zu erhalten, damit sein 
Gewissen wieder fröhlich wird, sollte von der Gelegenheit der Beichte Ge- 
brauch machen"2. Wichtig ist dabei der beigefügte Kommentar: •Unsere 
evangelische Kirche hat lange Zeit nur die Gemeindebeichte geübt. Heute 
besinnt sie sich an vielen Orten wieder auf das fast verlorengegangene Ge- 
schenk und Angebot der Einzelbeichte, die von Anfang an im Gehorsam 
gegen das Gebot des Herrn geübt wurde. Viele evangelische Christen ha- 
ben es wieder erfahren, welche Hilfe darin liegt, in Gegenwart eines Bru- 
ders Gott die Sünden ausdrücklich zu bekennen und das Wort der Verge- 
bung in persönlichem Zuspruch zu empfangen" (ebd.). Im Rückblick auf 
das Kirchentagsgeschehen wird in einer Verlautbarung des Pressequartiers 
vom 11.8. 1956 zur Aktivität der Arbeitsgruppe I gesagt: •Drei Tage ha- 
ben wir beim Kirchentag gesagt: Evangelische dürfen beichten. Mag das 

1 Die nachfolgenden Überlegungen sind eine Fortsetzung dessen, was Vf. seinerzeit in 
dieser Zeitschrift begonnen hatte; vgl. H. Bacht, Krise des Bußsakramentes. Gedanken 
und Anregungen zur heutigen Praxis, in GuL 21 (1948) 267-277; ders., Seelenführung in 
der Krise, ebd. 26 (1953) 422-436. Desgleichen steht hinter diesen Überlegungen der lang- 
jährige Umgang mit den Quellen des frühen östlichen Mönchtums und seiner Spirituali- 
tät; vgl. ders., Das Vermächtnis des Ursprungs, 1, (Würzburg 1972). 
2 Vgl. Vorbereitungsheft zum [7.] Deutschen Evangelischen Kirchentag in Frankfurt/Main 
vom 8. bis 12. August 1956 (Stuttgart 1955), 39. 



Heinrich Backt 18 

zuerst auch manchen unter uns erschreckt haben. Dennoch bleibt es wahr: 
Beichte tut uns allen not. ... Viele werden erst des Glaubens wieder froh, 
wenn sie ihre Sünden Gott vor einem Menschen sagen. Wer beichtet, hat den 
Menschen, der ihm hilft. Geht doch zu Eurem Pfarrer. Sagt es ihm. Er hört 
mit Gottes Ohr. Ihr Pfarrer, könnt Ihr Beichte hören? Tut es endlich wie- 
der. Wir bitten Euch um Christi willen. Wir dürfen es auch anderen prie- 
sterlichen Menschen sagen. Wo die sind? Neben Dir warten sie auf Dich, 
daß sie Dich hören und nur mit Gott darüber sprechen. Die sagen Dir per- 
sönlich in Gottes Namen: ,Dir sind deine Sünden vergeben'. Sei endlich 
wieder froh. Versöhnten merkt man ihren Frieden an." 

Wie immer es mit dieser unerwarteten Initiative aus dem evangelischen 
Kirchenvolk weiter gegangen sein mag - wir katholischen Christen mögen 
damals - nicht ohne einen Anflug pharisäischer Selbstgerechtigkeit - ge- 
dacht haben, daß wir das, was •die anderen" plötzlich so schmerzlich ver- 
missen, Gott Dank in ungeschmälertem und ununterbrochenem Besitz ha- 
ben. Niemand hätte damals ahnen können, daß kaum zehn Jahre später in 
der eigenen Kirche die Beichte in eine tödliche Krise geraten würde, von 
deren Ausmaß manche der Zuständigen sich offensichtlich noch keine klare 
Rechenschaft zu geben wagen. Symptomatisch für den Ernst der Krise 
dürfte vor allem sein, daß selbst Klerus und Ordensleute oftmals in ein 
tiefgehend gestörtes Verhältnis zur Beichte geraten sind. Schneller als man 
es hätte erwarten mögen, ist die Beichthäufigkeit zurückgegangen. Viele 
Gläubige wissen nicht mehr, was sie von der Beichte halten sollen. Die 
Beichtväter sind verunsichert. Statt der persönlichen Beichte finden Bußan- 
dachten (über deren Sinn und Nützlichkeit nichts Abträgliches hier gesagt 
werden soll) vielerorts als konkurrierende Veranstaltungen reichen Zu- 
spruch. Das alles sind allbekannte Dinge, bei deren Aufzählung und Ana- 
lyse wir uns nicht lange aufzuhalten brauchen. Uns geht es im nachfolgen- 
den einzig um die Frage, wie ein Weg aus dieser Krise gefunden werden 
kann. Unter dieser Perspektive will alles, was hier zur Sprache kommt, ver- 
standen sein3. 

I. Schwächen der bisherigen Beichtpraxis 

Das gilt vor allem von der Basisthese, die ich in den weiteren Überlegungen 
vorausschicken muß: So schmerzlich und enttäuschend der momentane Ver- 
fall der überkommenen Beichtpraxis sein mag, so sollten wir doch begrei- 

3 Vf. ist sich wohl bewußt, daß manche der Aussagen, so lange sie nicht im Zusammen- 
hang mit dem Ganzen gelesen werden, schockieren können. Er kann daher nur bitten, erst 
vom Blick auf das Ganze her zu urteilen. Es geht nicht um ein Abbauen und Niederlegen, 
sondern um das Wiederaufrichten. 



Überlegungen zur Erneuerung der Beichte 19 

fen, daß es auch seine positiven Seiten hat, wenn die herkömmliche Form 
der Beichte für eine Zeit •außer Gefecht gesetzt" ist. Die Gründe für diese 
schockierende Behauptung sind gar nicht so schwer zu finden. 

1. Da ist an erster Stelle die in mehrfacher Hinsicht zweifelhafte Gewis- 
sensbildung haftbar zu machen, wie sie mit der überkommenen Beicht- 
praxis verknüpft war, wobei freilich zugegeben ist, daß manche der hier 
aufzuzählenden Mängel in den letzten zehn, zwanzig Jahren wirksam be- 

kämpft worden sind. 

a) Nur der Vollständigkeit halber ist hier zuerst die dramatische Ge- 
schichte des Beichtspiegels zu nennen. Am Anfang standen die •Buß- 
bücher", die für den Gebrauch des Beichtvaters gedacht waren, der darin 
nicht nur die Spezifizierung der •einschlägigen" Sünden, sondern auch 
die Angabe der •Höhe" der aufzuerlegenden Satisfaktionen fand4. Da 
der Beichtvater aus dem Buch die Fragen an den Beichtenden zu richten 
hatte, konnte er die Fragen situationsgerecht stellen; auf der anderen Seite 
wurde auf diese Weise der Beichtvorgang erheblich hinausgezogen, da im- 
mer wieder Fragen gestellt wurden, die mit Nein zu beantworten waren. - 
Später gab man dem Beichtenden selbst den Beichtspiegel in die Hand. 
Aber da man durch lange Zeit keine auf die verschiedenen Alters- und Bil- 
dungsstufen abgestellten Texte hatte, war solch ein Beichtspiegel in Kin- 
derhand nicht ohne Bedenklichkeit. Dieser Mißstand ist längst durch die 
altersspezifischen Beichtspiegel überwunden. Nur ist nun das andere Han- 
dicap eingetreten, daß viele Gläubige bis ins hohe Alter hinein sich an 
ihrem Kinderbeichtspiegel orientieren und sich damit selbst im Wege ste- 
hen, wenn es um die für den Erwachsenen maßgeblichen Orientierungen 
ihrer Gewissensbildung geht. Jeder Beichtvater weiß, wie schwer es für 
viele Gläubige wird, etwa die aus ihren beruflichen Verpflichtungen sich er- 
gebenden Schwächen und Sünden in ihr Schuldbekenntnis einzubeziehen. 

Wichtiger ist ein anderer Aspekt der für die traditionelle Form der 
Beichte maßgeblichen Gewissensbildung: die gefährliche Isolierung der 
sittlichen Aufmerksamkeit auf den einzelnen sündigen Akt, statt sich über- 
zeugt zu halten, daß der einzelne Akt fast immer vieldeutig ist und daß 
es im religiös-sittlichen Handeln entscheidend auf die Haltung und Ein- 
stellung ankommt. Hier scheint mir H. Küng (Christsein 200) die Sache gut 
getroffen zu haben, wenn er im Zusammenhang der Abrechnung Jesu mit 
den Pharisäern und ihrer Selbstgerechtigkeit die pharisäische Verharmlo- 
sung der Sünde bloßgestellt: Durch ihre Kasuistik •wird die Forderung des 

Vgl. C. Vogel, Bußbücher, in LThK 2, 802-805. 



Heinrich Backt 20 

Gehorsams gegenüber Gott in detaillierte Einzelakte aufgesplittert. Statt 
um die falschen Grundhaltungen, Grundtendenzen, Grundgesinnungen 
geht es [ihnen] in erster Linie um die einzelnen moralischen Verfehlungen. 
Eine Beichtspiegelmoral! Diese Einzelakte werden registriert und katalo- 
gisiert: in jedem Gebot schwere und leichte Verfehlungen, Schwachheits- 
sünden und Bosheitssünden. Die Tiefendimension der Sünde kommt 
nicht in den Blick"5. Im Lichte dieser Feststellung wird auch die früher so 
eifrig propagierte Beichthäufigkeit - bis hin zur täglichen oder gar täglich 
mehrmaligen Beichte - fragwürdig. Um zu erkennen, wohin der Trend 
und das Gefälle des eigenen sittlichen Verhaltens gehen, braucht es einen 
gewissen zeitlichen Abstand. Erst dann kann deutlich werden, ob das mo- 
mentane Verhalten tiefere Schäden und Brüche signalisiert6. 

c) Noch bedeutsamer scheint mir in diesem Kontext die in der traditio- 
nellen Gewissensbildung zu beobachtende Fixierung auf die Sünden ge- 
gen das sechste Gebot zu sein. Nicht umsonst haben viele Menschen sich 
darüber beklagt, man habe im Religionsunterricht, wie er bis vor nicht all- 
zulanger Zeit vermittelt wurde, in diesen Vergehen geradezu den Proto- 
typ von Sünde überhaupt vorgestellt, hinter dem andere Vergehen zurück- 
traten. Dabei hätte man, auch ohne die moderne Psychologie zu bemühen, 
sich darüber klar sein können, daß gerade im Bereich der menschlichen 
Sexualität die für jede sittliche Handlung unabdingbare Einsicht und 
Freiheit nur zu oft überrannt werden. Nicht zuletzt durch diese übertrie- 
bene Fixierung auf den Bereich der Sexualität ist zumal für junge Men- 
schen, aber wahrhaftig nicht nur für sie, die Beichte auf die Dauer zu einer 
zu großen Last geworden. 

d) Noch ein letztes ist zu nennen - die •Selbstverständlichkeit", mit der 
man in der herkömmlichen Gewissensbildung unterstellte, daß jeder •mün- 
dige" Christ schwere Sünden begeht, d. h. solche Vergehen, für die die 
frühe Kirche die Büß willigen dem harten Büß verfahren nach dem •ordo 
paenitentium" unterwarf7. Wo ein Beichtender beim besten Willen sich 
aus der Zeit seit der letzten Beichte keiner •schweren Sünden" schuldig zu 
sein glaubte, versuchte man, ihm die •Ungeheuerlichkeit" auch der •alltäg- 
lichen" Vergehen ins Gewissen zu rufen (es sei nur an die Weise erinnert, 
wie man den Bußeifer etwa des heiligen Aloysius für seine •Kindersün- 
den" hervorhob), oder man hielt ihn an, längst vergebene Sünden immer 
wieder einmal von neuem vorzubringen. Wenn zudem so manche Beicht- 

5 H. Küng, Christsein (Mündien-Züridi 1974) 200. 
6 Vgl. aber auch K. Rahner, Vom Sinn der häufigen Andachtsbeichte, in: Schriften zur 
Theologie II (Einsiedeln 1956; 71967), 211-225. 
7 Vgl. unten Anm. 10. 



Überlegungen zur Erneuerung der Beichte 21 

väter, ohne zu widersprechen, dem Beichtenden die Anklage abnahmen, er 
habe die von der Kirche verlangte jährliche Osterbeichte nicht abgelegt, 
dann unterstellten sie eben, daß die zu einer verpflichtenden Beichte vor- 
ausgesetzten schweren Sünden vorlagen. Denn von einer Beichtpflicht kann 
nur dann die Rede sein, wenn jemand sich einer schweren Schuld anzukla- 
gen hat. So heilsam es sein mag, auch die alltäglichen Fehler und Nachläs- 
sigkeiten in die Beichte hineinzunehmen-wir werden später noch darauf zu 
sprechen kommen -, so bleibt doch festzuhalten, daß sie nicht der Beicht- 
pflicht unterliegen. 

2. Wenn die fragwürdige Gewissensbildung das eine Moment ist, das die 
traditionelle Weise der Beichte •in Mißkredit gebracht" hat, dann ist die 
Weise des Beichtvollzugs das andere Moment: Hastiges Bekenntnis, sche- 
matische Aufzählung der Sünden, rascher Zuspruch, oftmals ohne jeden 
Sachbezug, eine Bußauflage, die meist jeden Bezug zu der im Bekenntnis 
offengelegten Schuld vermissen ließ. Mochte die frühe Kirche sich von der 
Ableistung der auferlegten, und tatsächlich zumeist sehr ans Lebendige ge- 
henden •Genugtuung" eine wirksame Hilfe zur Lebensbesserung verspre- 
chen, so wurde später •alles" von der priesterlichen Absolution und der 
durch sie vermittelten sakramentalen Gnade erwartet. Kein Wunder, daß 
auch in der heutigen Diskussion über die Bedeutung der Bußgottesdienste 
die Frage nach der Sakramentalität der darin vermittelten Absolution 
einen solch betonten Platz einnimmt. 

3. Noch ein drittes Moment ist anzufügen: Natürlich hat die katholische 
Katechese und Moral immer darum gewußt, daß nicht nur die Verrichtung 
der auferlegten Buße, sondern auch die Wiedergutmachung des angerich- 
teten Schadens und Unrechts zur Beichte gehört. Gleichwohl läßt sich nicht 
übersehen, daß der von Seiten evangelischer Christen erhobene Vorwurf, in 
der katholischen Beichte würden die Gläubigen daran gewöhnt, (sozial-) 
ethische Konflikte •religiös" zu bereinigen, nicht völlig unbegründet ist8. 
Wenn beispielsweise ein Familienvater durch sein unqualifiziertes Verhal- 
ten wochenlang seine Frau und die Kinder gekränkt und erbittert hat, ist 
es kaum hinreichend, wenn er dann mit der in der Beichte erhaltenen Ab- 
solution zurückkehrt und so lebt, als sei nichts geschehen. Vielmehr muß er 
begreifen, daß die so oder so herbeigeführte Aussöhnung mit der Familie 
in den Beichtvorgang hineingehört. Aber hat die katholische Pastoral die- 
sen Aspekt nicht oft zu kurz kommen lassen? 

W. E. Schmidt, Katholische Beicht, in: RGG 1, 1909, 1472-1477, hier 1476. 



Heinrick Backt °~ 

II. Rückkehr zu den Quellen: 
Unterscheidung zwischen sakramentaler Rekonziliations-Beichte und 
•Beichte" im Dienst der Seelenführung 

Vermutlich könnte man noch manche andere Mängel in der traditionellen 
Beichte namhaft machen, die es - fast möchte man sagen - begrüßen lassen, 
daß die Beichte auf dem Wege über die Reduktion eine •Karenzzeit" ge- 
wonnen hat, um sich von Grund auf zu erneuern. Diese Erneuerung wird 
aber nicht automatisch geschehen, sondern muß sehr sorgsam bedacht sein. 
Davon soll nun vor allem die Rede sein. 

An den Anfang der hier fälligen Überlegungen möchte ich einen Hin- 
weis auf den erstaunlichen Vortrag setzen, den Adolf v. Harnack in seine 
•Reden und Aufsätze" aufgenommen hat. Der Titel lautet: •Was wir von 
der römischen Kirche lernen und nicht lernen sollen?"9. Dort findet sich 
überraschenderweise ein eindringliches Votum für die katholische Beichte. 
Es wäre nicht schwer, zu diesem Zeugnis noch manche andere Stimmen 
•von draußen" zu Wort kommen zu lassen, die in ähnlicher Weise für die 
Beibehaltung oder Wiedererweckung der persönlichen Beichte plädieren. 
So wie es in der heutigen Situation angesichts der kritischen Lage der Or- 
den und des Ordensideals in der katholischen Kirche hilfreich ist, auf das 
Zeugnis der Mönche von Taize und anderer Bruderschaften innerhalb der 
evangelischen Kirche hinzuweisen, so kann auch das Bemühen um die Wie- 
dererweckung der Beichte aus solchen Zeugnissen •der anderen" Impulse 
erhalten. Im übrigen sollten wir uns bei diesem Bemühen an ein tiefsinni- 
ges Wort des Aristoteles halten, der einmal gesagt haben soll: Alle leben- 
digen Gebilde erneuern sich nur durch Rückkehr zu den Quellen und Kräf- 
ten, aus denen sie einst ihren Anfang genommen haben. Wenn wir nun 
nach den Ursprüngen der Beichte fragen, werden wir zu erkennen haben, 
daß in ihr zwei ursprünglich deutlich unterschiedene und zunächst sich völ- 
lig selbständig entwickelnde Vorgänge vorliegen. Erst von einem bestimm- 
ten Zeitpunkt an sind diese beiden Vorgänge in eins zusammengeflossen, 
ohne daß man sich dieser Tatsache hinreichend bewußt geworden wäre 
oder die darin grundgelegten Notwendigkeiten ernstgenommen hätte. 
Diese beiden Vorgänge sind einerseits die sakramentale Beichte als Wie- 
derversöhnung des Todsünders und anderseits die an sich nicht-sakramen- 
tale •Beichte" im Dienste der Seelenführung. 

9 A. von Harnack, Was wir von der römischen Kirche lernen und nicht lernen sollen, in: 
Reden und Aufsätze 2 (Gießen 1904) 255 ff.; der hier interessierende Passus ist abgedruckt 
in: Hilfen zur Arbeit mit der neuen Bußordnung. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz (Köln 1975) 67 f. 



Überlegungen zur Erneuerung der Beichte 23 

1. Beginnen wir mit dem erstgenannten Element; es bietet den uns vertrau- 
tenAspektder Beichte, wasf reilich nicht verdecken darf, daß auch hier bereits 
eine Fülle von Problemen steckt, um deren Aufhellung sich die Theologie- 
und Dogmengeschichte unverdrossen bemüht. Wer sich auf diesem Feld 
auch nur ein wenig umgeschaut hat, wird wissen, daß kaum ein Sakrament 
eine solch wechselreiche Geschichte - nach der theoretischen wie nach der 
praktischen Seite - erfahren hat wie das Sakrament der Beichte. Wir kön- 
nen hier nur in groben Strichen die wichtigsten Entwicklungsphasen rekapi- 
tulieren10. 

Für das Bewußtsein der Kirche des Anfangs war es offenbar eine Selbst- 
verständlichkeit, daß ein Mensch, der im Erwachsenenalter und in aller 
Freiheit sich von der Sünde abgewandt und durch Glaube und Taufe Chri- 
stus und seiner Kirche zugewandt hatte, damit eine unwiderrufliche Ent- 
scheidung getroffen hatte. Für den, der sich durch Rückfall in sein altes 
Sündenleben wieder schuldig machte, sah die Kirche keine Möglichkeit, ihn 
wieder zurückzuholen. Das scheint doch wohl der Sinn der bekannten Stelle 
im Hebräerbrief zu sein: •Es ist unmöglich, Menschen, die einmal erleuch- 
tet worden sind, die himmlische Gabe gekostet und Anteil am Heiligen 
Geist empfangen haben, die Gottes herrliches Wort und die Kräfte der 
künftigen Welt gekostet haben, dann aber abgefallen sind, erneut zur Um- 
kehr zu bringen; denn sie schlagen ihrerseits den Sohn Gottes ans Kreuz 
und machen ihn zum Gespött" (Hebr 6,4-7). Zum Verständnis der Stelle ist 
sicherlich zu beachten, unter welch einzigartigen Bedingungen die christ- 
liche Initiation damals vollzogen und erfahren wurde. Desgleichen ist in 
dem Text keineswegs ausgesprochen, daß der postbaptismale (nach der 
Taufe rückfällig gewordene) Sünder von seiten Gottes keine Hoffnung auf 
Bekehrung zu erwarten habe. Wohl aber scheint die Kirche ihre Unmög- 
lichkeit zu bekennen, daß sie durch ihr eigenes Bemühen den Apostaten 
wieder zur Umkehr bringen könne. Wenn man genau zusieht, ist somit 
noch gar nichts gesagt über den Fall, wo einem solchen •Deserteur" das 
schier Unmögliche doch möglich würde und er als Bekehrter um die Wie- 
deraufnahme anhalten würde. In diesem Sinn kann O. Kuß, die Stelle kom- 
mentierend, sagen: •Da der Autor [des Hebräerbriefes] sich nicht abwen- 
det und weiter mahnt und warnt, so ergibt sich deutlich, daß er noch nichts 
für verloren hält"11. Gleichwohl bleibt diese Hebräerstelle ein Text, auf 
den sich alle jene Rigoristen stützen konnten, die der Kirche jegliche Wie- 
deraufnahme von •Apostaten" verwehren wollten. 

10 Hierzu vgl. A. Grillmeier, Verpflichtung zur Buße oder Gnade der Buße?, in: Hilfen 
zur Arbeit (vgl. Anm. 9) 49-59. 
11 O. Kuß, Der Brief an die Hebräer (Regensburg 1953) 50. 



Heinrich Badit 24 

Wir wissen nicht, ob und in welchem Umfang die radikale Verweigerung 
jeglicher Wiederaufnahme von postbaptismalen Todsündern in bestimm- 
ten Bereichen der Urkirche praktiziert worden ist. Wir wissen nur, daß in 
dem Augenblick, wo - es war in der Mitte des 3. Jahrhunderts - die Frage 
nach der Wiederaufnahme der •Gefallenen" grundsätzlich zur Diskussion 
gestellt wurde, die Anhänger des Priesters Novatian sich entschieden dage- 
gen verwahrten, daß diese Rekonziliation auch nur ein einziges Mal ge- 
währt wurde. Dieser Protest der •Reinen" macht deutlich, daß die Wieder- 
aufnahme der Lapsi (der Gefallenen) längst praktiziert wurde, desgleichen 
aber auch, daß sie nur ein einziges Mal gewährt wurde. Wer danach wie- 
der rückfällig wurde, der blieb bis zu seinem Tode •exkommuniziert", 
konnte nur als •Büßer" am kirchlichen Leben teilnehmen und blieb auch 
beim Sterben von den Sakramenten ausgeschlossen. Für ihn blieb einzig 
und allein die Hoffnung auf die Erbarmung Gottes12. 

Die konkrete Weise, in der die postbaptismalen Sünder sich auf die Wie- 
derversöhnung mit Gott, die ihnen durch die •pax" der Kirche zugespro- 
chen wurde, vorzubereiten hatten, zeigte in den verschiedenen Kirchen des 
Ostens und Westens mancherlei Unterschiede. Gemeinsam war die Ein- 
weisung des rückfälligen Sünders in den •Büßer-Ordo" mit all den be- 
schwerlichen Konsequenzen, von denen wohl die härteste darin bestand, 
daß den Büßern für die Dauer ihrer Bußzeit das Eingehen einer Ehe und 
der Gebrauch ihrer Ehe verboten war. Was blieb vielen anderes übrig, als 
sich auf die Pilgerreise in ein fernes Heiligtum zu begeben, oder für eine 
Zeit als •Conversi" sich in ein Kloster zurückzuziehen? Desgleichen wird 
verständlich, daß es Brauch wurde, mit der Bekehrung möglichst lange zu 
warten, bis der Tod seine Schatten vorauswarf. 

Bei alldem ist natürlich zu bedenken, daß es ganz •qualifizierte" Ver- 
gehen waren, die nur über den Weg der •öffentlichen Buße" gesühnt wer- 
den konnten. Es ist zwar sehr pauschal gesagt, wenn man nur die Trias 
•Abfall vom Glauben, Ehebruch und Mord" nennt, aber wahr bleibt trotz- 
dem, daß es sich um erheblich •gewichtigere" Verletzungen des Moral- 
kodex handelt als um jene Sünden, die nach den uns Heutigen vertrauten 
Vorstellungen unter die Beichtpflicht fallen. Was etwa nach Augustinus al- 
les in den Bereich der •alltäglichen" Sünden fällt, für deren Tilgung es 
nicht nowendig ist, auf die •kirchlich-sakramentale" Buße zurückzugreifen, 
da es durch •Gebet, Almosen und andere Werke der Frömmigkeit" getilgt 
werden kann, kommt uns bisweilen erstaunlich vor. Aber dies hier im ein- 
zelnen darzulegen, ist nicht Aufgabe dieser Überlegungen13. 

12 Vgl. B. Sdiüller, Todsünde - läßliche Sünde, in: L. Bertsch (Hrsg.), Buße und Beidite. 
Theologische und seelsorgerliche Überlegungen (Frankfurt/M. 1957) 9-67. 
13 Grillmeier, Verpflichtung, 52 f. 



Überlegungen zur Erneuerung der Beichte 25 

Für uns ist etwas anderes wichtiger: Von einem bestimmten Augenblick 
an - über dessen historische Fixierung die Dogmengeschichtler noch strei- 
ten-wurde die •öffentliche Kirchenbuße" durch die •Privat-Beichte" ver- 
drängt. Das Neue und Revolutionierende an diesem Vorgang liegt nicht 
darin, daß bei der Privatbeichte das Element der Öffentlichkeit verschwun- 
den wäre, sondern darin, daß die Abfolge der für das sakramentale Ge- 
schehen notwendigen Akte geändert wurde. Bislang hatte der •Sünder" 
die auferlegte Buße vor der Absolution zu verrichten; nunmehr erfolgte 
die Absolution gleich nach Bekenntnis und Bußauflage. Zugleich war - was 
noch entscheidender war - die Privatbeichte beliebig wiederholbar. Wie 
schon die Namensänderung andeutet (früher sprach man vom Sakra- 
ment der Buße, jetzt vom Sakrament der Beichte), war nicht länger die zu 
erwartende bzw. zu verrichtende Buße das •empfindliche" Moment, son- 
dern die Notwendigkeit des •Bekenntnisses" vor dem Priester. 

Das IV. Laterankonzil vom Jahre 1215 brachte erstmals eine konziliare 
Bestimmung hinsichtlich der Beichte: •Jeder erwachsene Christ soll minde- 
stens einmal im Jahre alle seine Sünden gewissenhaft dem eigenen Beicht- 
vater bekennen und die ihm auferlegte Buße nach Kräften erfüllen" (DS 
812). Daß diese Verpflichtung nur die schweren Sünden betrifft, ist von der 
Sache her klar und wird daher vom Konzil nicht eigens hervorgehoben, weil 
man unterstellte, daß es •normalerweise" an •Beichtmaterie" nicht man- 
geln werde. Daß die Beichte bei dem •proprius sacerdos" (dem eigenen 
Beichtvater) zu geschehen hatte, war eine rein kirchenrechtliche Zusatzbe- 
lastung, die man vermutlich aus dem Zielsinn dieses ganzen Dekretes ver- 
stehen muß; richtete es sich doch vor allem gegen die von den Waldensern 
und Albigensern verbreitete Lehre von der Geist-Kirche, in der es die 
•geistlichen Sakramente" gibt, während die •leiblichen" Sakramente der 
Papstkirche für den •geistlichen Menschen" wertlos sind14. 

So gut diese und ähnliche Weisungen des Laterankonzils und der nach- 
folgenden Konzilien gedacht sein mochten, sie konnten den Verfall der 
Beichte und des kirchlichen Lebens in den Jahrhunderten vor der Reforma- 
tion nicht verhindern. Es läßt sich nicht übersehen, wie gerade in der Sa- 
kramentenpastoral der Ungeist des juridischen Denkens sich ausbreitete. 
Die Frage nach der erforderlichen Jurisdiktion der Beichtväter wurde wich- 
tiger als die nach der spirituellen Eignung. Wenn man den Untersuchun- 
gen von O. Bayer über •Die reformatorische Wende in Luthers Theolo- 
gie"15 folgen darf, liegt der eigentliche Anstoß zu Luthers •Wende" ge- 
rade in seinem neuen Verständnis der Buße, wie er es in seinen 50 Thesen 
•Pro veritate" vom Jahre 1518 (WA 1,630) artikuliert hat. Das Konzil von 
14 Vgl. R. Foreville, Lateran I-IV (Mainz 1970) 357-360. 
15 In: ZtThK 63 (1966) 115-150. 



Heinrich Backt 26 

Trient hat in der XIV. Session (can. 1-15: DS 1701-1715) nicht nur kri- 
tisch zu einigen der Thesen Luthers Stellung genommen, sondern vor allem 
versucht, der Beichtpastoral neue Impulse und Orientierungen zu geben: 
Sicherung des Beichtgeheimnisses, Ausrichtung der Bußauflage auf die 
Bedürfnisse des Bußfertigen usf. Die Intensivierung der Beichthäufigkeit 
wurde aber erst durch die Volksmissionen des 19. Jahrhunderts und durch 
die Kommuniondekrete Pius X. bewirkt. Im Laufe dieser Entwicklung 
hatte die Rekonziliationsbeichte einige Wandlungen mitgemacht. Die wich- 
tigste war das Aufkommen der Devotionsbeichte16: Indem man den hohen 
Wert der Sakramentsgnade beim Bemühen um den geistlichen Fortschritt 
unterstrich, forderte man auch solche Gläubigen, die wegen Fehlens der 
•materia" die Beichte als Versöhnung des Todsünders mit Gott nicht emp- 
fangen konnten, dazu auf, sei es ihre läßlichen Sünden, sei es (in der Form 
von Wiederholungsbeichten) längst sakramental vergebene Sünden wieder 
der Absolution darzubieten. Dabei wähnte man, gerade das wieder in leben- 
dige Übung zu bringen, was in der alten Kirche unter dem Begriff der 
•Seelenführungsbeichte" praktiziert worden war. 

2. Damit sind wir bei dem anderen Vorgang angelangt, der in die traditio- 
nelle Beichte eingegangen ist17. 

Seit den frühesten Anfängen des östlichen Mönchtums gegen Ende des 
3. und zu Anfang des 4. Jahrhunderts finden wir allenthalben das Institut 
der •Seelenführung" der jungen Mönche durch einen erfahrenen •geistli- 
chen Vater", den •Abba" bzw. •pater pneumatikos", der in der Kraft des 
ihm zuteil gewordenen Charismas der •Unterscheidung der Geister" und 
der •Kardiognose" (Herzenskenntnis) den anhebenden Mönch auf dem 
gefährlichen Weg des geistlichen Lebens zu führen hatte. Der Jünger 
wurde angehalten, die ihn bedrängenden •Gedanken" und Versuchungen 
in radikaler Offenheit seinem geistlichen Vater vorzulegen, desgleichen 
sein Kämpfen und sein Versagen, also auch seine •Sünden". Der geistliche 
Vater half ihm durch seinen Rat, die inneren Verwirrungen aufzulösen, die 
seelischen Widerstände und Hindernisse im geistlichen Aufstieg zu über- 
winden und vor allem die Schliche und Trügereien der erbsündlichen Na- 
tur und der bösen Geister aufzudecken. Da die Mönche des Anfangs, ein 
Antonius, Pachomius, Horsiese, Theodor, aber auch Benedikt, keine Prie- 
ster waren, konnte von einer sakramentalen Beichte keine Rede sein. We- 
der das Bekenntnis von seiten des Jüngers noch die Bußauflage, von der in 

16 Vgl. dazu den oben (Anm. 6) genannten Artikel von K. Rahner. 
17 Für das nachfolgende ist vor allem zu verweisen auf I. Hausherr, Direction spirituelle 
en Orient autrefois (= OrChrPer 133), (Rom 1955), und auf den großen Artikel •Direc- 
tion spirituelle" im DictSpir 3, 1002-1214, zumal 1008-1060. 



Überlegungen zur Erneuerung der Beichte 2 / 

diesem Kontext ständig die Rede ist, waren als Stücke des Bußsakraments 
gemeint, auch nicht in jenem Sinn, wie sich in der abendländischen Kirche 
später die •Laienbeicht" entwickelt hat, bei der das Bekenntnis vor einem 
Laien gleichsam als das hier und jetzt mögliche Minimum einer vollgülti- 
gen Beichte vor dem Priester verstanden wurde18. Es ist rührend zu sehen, 
wie beispielsweise die späteren Kommentatoren der Benediktsregel19 seit 
Bernhard von Monte Cassino (13. Jahrhundert) sich bemühen, die Sakra- 
mentalität der •Seelenführungsbeichte" darzutun, indem sie entweder den 
•spirituellen" Charakter der •seniores spirituales" (der geisterfahrenen 
Mönche), die in Kap. 4 der Benediktsregel genannt sind, aus ihrer •geist- 
lichen Vollmacht und Jurisdiktion" herleiten, oder - noch eindeutiger, wie 
Kardinal Juan de Torquemada (t 1468) - voraussetzen, daß sie Priester 
sind. Demgegenüber ist mit Nachdruck zu betonen, daß die •Seelenfüh- 
rungsbeichte" in ihrem ursprünglichen Sinn und Brauch ein völlig eigener 
und eigengearteter Vorgang war, den man nur dadurch mit der sakramen- 
talen Beichte verwechseln konnte, weil beide Male von •Bekenntnis", 
•Bußauflage" und •Sünden" die Rede ist, nur mit dem wesentlichen Un- 
terschied, daß diese Worte jeweils einen anderen Sinn hatten und daß beim 
Verwalter der Seelenführungsbeichte an sich keine amtliche Jurisdiktion, 
wohl aber •geistliche Erfahrung" vorausgesetzt wurde, die keineswegs an 
den Besitz der Jurisdiktion gebunden ist20. 

Benedikt gibt in dem eben genannten 4. Kapitel seiner Regel exakt den 
frühmonastischen Brauch wieder, wenn er unter den •Instrumenten für die 
guten Werke" auch dieses nennt: •Die bösen Gedanken, die zum Herzen 
kommen, alsbald an Christus zerschellen und dem geistlichen Vater offen- 
baren". •Die Heilige Regel fügt sich mit dieser Bestimmung in uraltes mo- 
nastisches Denken ein, das wohl auf den großen Origenes (t 254) zurück- 
geht. Origenes hat das Ideal des •geistlichen Vaters", des Seelenführers, 
des Seelenarztes, des väterlichen Lehrers nicht eigentlich erfunden, sondern 
im Leben Jesu wunderbar verwirklicht gesehen und von diesem herrlichen 

18 Vgl. A. Teetaert, La confession faite aux laiques dans lEglise latine (Paris-Brügge); 
K. Rahner, Laienbeichte, in LThK 26, 741 f.; B. Posdimann, Die abendländische Kirchen- 
buße im frühen Mittelalter (Breslau 1930). 
19 B. Spilker, Die Bußpraxis in der Regel des hl. Benedikt. Untersuchungen über die alt- 
monastische Bußpraxis und ihr Verhältnis zur altchristlichen Bußdisziplin, in: StudMitt- 
GeschBenOrd 56 (1938) 281-339; 57 (1939) 12-38. 
20 Hausherr, Direction spirituelle 106: •II faut en effet bien distinguer deux sortes de 
confession: l'accusation des peches en vue d'en obtenir l'absolution, et la 'manifestation 
des pensees' en vue d'une direction ä recevoir. Les documents ne les distinguent pas tou- 
jours suffisamment..." Anschließend weist Hausherr darauf hin, daß die von K. Holl u. a. 
vertretene These von der den Charismatikern einst zugesprochenen Absolutionsvollmacht 
im Wesentlichen auf der Mißachtung dieser Unterscheidung beruhte; vgl. ebd. 43. 



Heinrich Backt 28 

Urbild nur abgeleitet... Das Mönchtum übernahm das Ideal des vom 
Heiligen Geist erfüllten, in aller Askese und Tugend vollendeten geist- 
lichen Vaters'. Der Name ,Abba' bringt dieses Ideal zum Ausdruck"21. So- 
weit wird man dem gelehrten Kommentator der Benediktsregel folgen 
können. Aber wenn er dann den Bogen zu den Aposteln hinüberschlägt, 
die •vom Herrn die Binde- und Lösegewalt erhalten haben", erliegt er 
wieder der Versuchung, die Eigengestalt der Seelenführungsbeichte durch 
unbegründete Angleichung an die Rekonziliationsbeichte zu verwischen. Es 
geht in der Seelenführungsbeichte eben nicht um Absolution der Sünden, 
sondern um geistlichen Rat und Hilfe; nicht um einen •vollmächtigen Akt", 
zu dessen Legitimierung so oder so die Rückbindung an das apostolische 
Amt erforderlich ist, sondern um einen Erweis geistlicher Vollkommenheit. 

Noch etwas anderes ist hier anzumerken. Wenn nach Kap. 49 der Bene- 
diktsregel der Klosterabt als •geistlicher Vater" seiner Mönche angespro- 
chen wird, während nach Kap. 4 die •spirituales seniores" (die geisterfah- 
renen Älteren) als Bezugspersonen für die •Gewissenseröffnung" erschei- 
nen, dürfte das seine besondere Bewandtnis haben. Vermutlich haben wir 
darin einen Hinweis auf die spannungsreiche Entwicklung in der Rolle des 
Klosterabtes zu sehen. In der Gründerzeit (etwa bei Pachomius und seinen 
ersten Gefährten) war der •Abt" primär der •geistliche Vater", zugleich 
aber auch der Verwalter des Cönobiums22. Aber schon bald setzten Bestre- 
bungen zur Trennung der beiden Funktionen ein - ein Vorgang, der be- 
greiflicherweise nicht ohne Konflikte vor sich gegangen ist. Mehr und mehr 
beschränkte sich der Klosterabt auf die Gesamtleitung des Konventes, wäh- 
rend die geistliche Betreuung der Mönche den •spirituales seniores" zuge- 
wiesen wurde. Wie schon angedeutet wurde, ging dieser Prozeß nicht im- 
mer friedlich ab. I. Hausherr hat in seiner klassischen Studie über die See- 
lenleitung in der Ostkirche darauf hingewiesen23. Aus dem, was er dort 
darlegt, fällt auch einiges Licht auf die Geschichte der Gewissenseröffnung 
vor den Ordens- und Klosterobern (bzw. -oberinnen), wie sie vor der neue- 
ren Kodifizierung des Kirchenrechts (CIC), d. h. vor dem Jahre 1917, 
Brauch und Recht auch in der abendländischen Kirche war. Wir können 
auf diesen Zusammenhang hier nicht näher eingehen. 

Wiewohl die beiden Vorgänge (Beichte als Rekonziliation des [Tod-] 
Sünders und •Beichte" als Element der Seelenführung) von ihrem Ur- 
sprung und ihrem Zielsinn her völlig unabhängig sind und auch durch meh- 
rere Jahrhunderte einen völlig getrennten Weg gegangen sind, brachte es 

21 B. Steidle, Die Regel St. Benedikts (Beuron 1952) 213. 
22 Dazu vgl. P. Deseille, L'esprit du monachisme pachömien (Begrolles 1972). Ders. 

Eastern Sources of the Rule of Saint Benedict, in: MonastStud 11 (1975) 73-116. 
23 Hausherr, Direction spirituelle, 106-123. 



Überlegungen zur Erneuerung der Beichte 29 

die Klerikalisierung der Mönchsgemeinschaften mit sich, daß von einem 
geschichtlich schwer zu bestimmenden Zeitpunkt an eine Fusion eintrat, 
über deren Folgen man sich viel zu wenig Gedanken zu machen pflegt24. 
Da ist zum ersten die unbedenkliche Übertragung der Funktionen: Die 
Aufgabe des Beichtvaters (im Rahmen der Rekonziliationsbeichte) ist es, im 
Namen der Kirche und in der Vollmacht Christi des Herrn die Schuld zu 
lösen; die Aufgabe des Geistlichen Vaters dagegen ist es, Wege zu zeigen, 
wie ein Mensch zum Vollalter Christi heranreifen kann; er soll raten, mah- 
nen, Klarheit schaffen und Mut machen. Daher bedarf - das ist das zweite - 
der Beichtvater der Priesterweihe und der Jurisdiktion. Der Geistliche Va- 
ter dagegen bedarf der geistlichen Erfahrung, oder - um mit den monasti- 
schen Quellen zu sprechen - des durch Askese und Gebet gewonnenen Cha- 
rismas der Unterscheidung der Geister. So ideal es wäre, wenn jeder Prie- 
ster auch ein solcher •spiritueller" Mensch wäre, so geht es nicht an, die 
Garantie dafür in der Weihe und Jurisdiktionsübertragung zu sehen. Und 
- drittens - ist an die völlig andere Situation zu denken, wenn von dem 
verpflichtenden Charakter der Beichte die Rede ist. Nach der kirchlichen 
Lehre ist die Vergebung der nach der Taufe begangenen schweren Sünden 
normalerweise an den Empfang des Bußsakramentes (in re oder in voto) 
gebunden. Der Gebrauch der Seelenführungsbeichte steht dagegen nicht 
unter einer derartigen Verpflichtung. 

Indem nun die Gewissenseröffnung vor dem Geistlichen Vater in der 
Form der sakramentalen Beichte praktiziert wurde, weil der •Abba" zu- 
gleich Priester und Träger von Jurisdiktion war, verschwand mehr und 
mehr das Bewußtsein für die Differenzen: Weil es in der sakramentalen 
Beichte um Nachlaß von Sünden geht, mußte nun auch das, was an sich in 
die Seelenführungsbeichte gehört, unter dem Aspekt der Sünde (•sub spe- 
cie peccati") dargestellt werden; dadurch kam man zu den Gewohnheiten 
der Devotionsbeichte, in der mangels präsenter Sünden alle möglichen Un- 
vollkommenheiten zu Sünden •hochstilisiert" oder längst vergebene Sün- 
den nochmals •absolviert" wurden. Weil in der sakramentalen Beichte 
kraft der Zusage des Herrn durch die Wirkung des Sakramentes Sünde 
wirklich getilgt wird, suchte man auch für die in der Seelenführungsbeichte 
vorgetragenen Nöte und Gebrechen Hilfe aus der sakramentalen Gnade, 
deren Mächtigkeit man nachdrücklich herausstellte, ohne sich viel um die 
empirische Wirklichkeit zu kümmern. Und weil man, von der anderen 
Seite her gesehen, darum wußte, daß man die Seelenführungsbeichte be- 

24 Eine wichtige Rolle haben bei diesem Vorgang die iro-schottischen Mönche gespielt; 
vgl. F. Heiler, Frühchristliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus (München 1941) 
65-73; H. Vorgrimler, Buße und Krankensalbung, in: Handbuch der Dogmengeschichte 
Bd. 4 Fasz. 3 (Freiburg-Basel-Wien 1978) 93 Anra. 1. 



Heinrich Backt 30 

liebig häufig in Anspruch nehmen konnte, übertrug man dies auf die sakra- 
mentale Beichte, bei der die gesteigerte Frequenz keineswegs eine größere 
Effizienz gewährleistet. 

Noch ein letztes Moment ist hier geltend zu machen: Eigentlich hätte die 
Verschmelzung der Seelenführungsbeichte mit der sakramentalen Beichte 
dazu führen müssen, daß der Verwalter der sakramentalen Beichte sich nun 
auch um die für den •Geistlichen Vater" unabdingbaren Eigenschaften bzw. 
Voraussetzungen bemühte. Statt dessen scheint man sich der Erwartung 
hingegeben zu haben, daß alles Entscheidende getan sei, wenn die betr. 
Geistlichen gültig geweiht und mit der notwendigen Jurisdiktion ausge- 

stattet seien. 

III. Folgerungen 

Was ergibt sich nun aus all diesen Überlegungen für die Erneuerung der 
Beichte? Wir meinen auf eine dreifache Konsequenz hinweisen zu sollen. 

1. Die Rekonziliationsbeichte, in der es an sich um die sakramentale Abso- 
lution von schwerer Schuld geht und deren Verwalter einzig und allein der 
Priester ist, der die entsprechende Jurisdiktion besitzt, behält ihre unbe- 
streitbare Dringlichkeit (wobei über die Frage der Legitimität der •Gene- 
ralabsolution" , wie sie für bestimmte Situationen vorgesehen ist, hier nichts 
gesagt werden soll, noch viel weniger über oder gegen die Legitimität und 
Opportunität der Bußgottesdienste). Natürlich können in diese Absolu- 
tionsbeichte auch •läßliche" Sünden miteinbezogen werden. Nur sollte 
ein verantwortungsbewußter Beichtunterricht immer wieder klarmachen, 
daß für die Nachlassung läßlicher Sünden die sakramentale Beichte nicht 
notwendig ist, daß die Wirkungsweise der Sakramentsgnade nicht miß- 
verstanden werden darf und daß hinsichtlich dieser •täglichen Vergehen" 
vor allem Rat und Weisung des erfahrenen Seelenführers benötigt wird, 
die nicht an das Sakrament gebunden sind. 

2. Die •Devotionsbeichte", sofern in ihr nichts anderes gesucht und ver- 
mittelt wird als die sakramentale Absolution läßlicher Sünden, ist mit 
größerer Zurückhaltung zu behandeln, als es früher geschah. Die Klage 
über die •Wirkungslosigkeit" dieser Routinebeichten, die nach dem frühe- 
ren Kirchenrecht für Ordensleute und Priester in einer bestimmten Häufig- 
keit verpflichtend waren, hat hier ihre Wurzel. Der Nachlaß dessen, was in 
diesen •täglichen Vergehen" Schuld ist, kann auch durch andere geistliche 
•Übungen" gewonnen werden; die effiziente Hilfe für das künftige Han- 
deln wird in der Devotionsbeichte normalerweise nur dann gefunden, 



Das Glaubenslicht 31 

wenn in ihr die Elemente der •Seelenführungsbeichte" zum Tragen kom- 
men, d. h. wenn der •Beichtende" sich entsprechend einstellt und vorberei- 
tet, und wenn der •Beichtvater" die Fähigkeit zu wirklich geistlichem 
Rat hat und sich für ein solches Gespräch die nötige Zeit nimmt. 

3. Es scheint mir sehr wichtig zu sein, daß darüber hinaus die eigentliche 
•Seelenführungsbeichte" wieder ihren ursprünglichen Platz gewinnen 
könnte. Natürlich sollte an sich jeder Priester imstande sein, diese Weise 
der geistlichen Hilfe und Führung zu vermitteln. Aber wer gibt uns das 
Recht, zu unterstellen, daß das, was an sich sein sollte, auch wirklich so all- 
täglich ist? 

Das Glaubenslicht 

Neue Möglichkeiten der Glaubensbegründung 

Eugen Biser, München 

Die religiöse Situation 

Nach einem weitverbreiteten Eindruck sieht es in der religiösen Szene der 
Gegenwart recht düster aus. Resignierend steht eine beträchtliche Gruppe 
,Altgläubiger' dem Versuch gegenüber, dem Volk den Reichtum der Li- 
turgie durch moderne Formen der Vermittlung zugänglich zu machen. Der 
vielberedete Konflikt der ungeduldig vorwärts Drängenden mit denen, die 
starr an den alten Formen festhalten, droht die besten Lebenskräfte auf- 
zuzehren. Das ökumenische Gespräch, an das sich so viele Hoffnungen 
knüpften, droht zu versanden. Und was vielleicht das Bedenklichste ist: 
trotz einiger Anläufe und eines erstaunlichen Aufwands an methodischem 
Scharfsinn gelang es der Theologie der Gegenwart nicht, hilfreiche Weg- 
weisungen zu geben oder auch nur ermutigende Signale zu setzen. 

Doch müßte man mit Blindheit geschlagen sein, wenn man nicht auch das 
Licht wahrnehmen wollte, das diese verdüsterte Szene durchdringt. Aus 




