Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte!

Lehre der Geschichte und ihre Konsequenzen fiir heute

Heinrich Bacht SJ, Frankfurt/Main

Anfang August 1956 fand in Frankfurt/Main der 7. Evangelische Kirchen-
tag statt. Er stand unter dem Zeichen des Pauluswortes: ,Lafit euch vers6h-
nen mit Gott* (2 Kor 5, 20). Im Rahmen der Arbeitsgruppe 1 »Kirche und
Gemeinde® war fiir den zweiten Tag das Thema ,Evangelische beichten®
vorgesehen?. Zur Uberraschung aller wurde dieses Thema zu dem Ereignis
dieses Kirchentages. Nicht nur, weil die Referate von Superintendent
Schénherr und Bischof Dietzfelbinger eine ungewohnlich grofle Zahl von
Zuhobrern anzogen, sondern mehr noch deshalb, weil man gleich ,ernst
machte*: Sowohl das vielfaltige Angebot zu seelsorglichem Gesprach wie
auch das zur Einzelbeichte wurde von erstaunlich vielen Kirchentagsbesu-
chern ausgenutzt. Im Programmheft (S. 39) wurde deutlich unterschieden:
_Das seelsorgerliche Gesprich hat sein Schwergewicht in der praktisch-geist-
lichen Beratung in Glaubens- und Lebensfragen. Das Zentrum der Beichte
ist die Absolution. Wer seine Siinde kennt und vor allem anderen danach
verlangt, sie Gott hinzugeben und seine Vergebung zu erhalten, damit sein
Gewissen wieder frohlich wird, sollte von der Gelegenheit der Beichte Ge-
brauch machen“2. Wichtig ist dabei der beigefiigte Kommentar: ,Unsere
evangelische Kirche hat lange Zeit nur die Gemeindebeichte geiibt. Heute
besinnt sie sich an vielen Orten wieder auf das fast verlorengegangene Ge-
schenk und Angebot der Einzelbeichte, die von Anfang an im Gehorsam
gegen das Gebot des Herrn geiibt wurde. Viele evangelische Christen ha-
ben es wieder erfahren, welche Hilfe darin liegt, in Gegenwart eines Bru-
ders Gott die Siinden ausdriicklich zn bekennen und das Wort der Verge-
bung in personlichem Zuspruch zu empfangen® (ebd.). Im Riickblick auf
das Kirchentagsgeschehen wird in einer Verlautbarung des Pressequartiers
vom 11. 8. 1956 zur Aktivitat der Arbeitsgruppe I gesagt: ,Drei Tage ha-
ben wir beim Kirchentag gesagt: Evangelische diirfen beichten. Mag das

1 Die nachfolgenden Uberlegungen sind eine Fortsetzung dessen, was Vf. seinerzeit in
dieser Zeitschrift begonnen hatte; vgl. H. Bacht, Krise des Bufisakramentes. Gedanken
und Anregungen zur heutigen Praxis, in GuL 21 (1948) 267-277; ders., Seelenfiihrung in
der Krise, ebd. 26 (1958) 422-436. Desgleichen steht hinter diesen Uberlegungen der lang-
jahrige Umgang mit den Quellen des frithen ostlichen Ménchtums und seiner Spirituali-
tat; vgl. ders., Das Vermdchtnis des Ursprungs, I, (Wirzburg 1972).

2 Vgl. Vorbereitungsheft zum [7.] Deutschen Evangelischen Kirchentag in Frankfurt/Main
vom 8. bis 12. August 1956 (Stuttgart 1955), 89.



Heinrich Bacht 18

zuerst auch manchen unter uns erschreckt haben. Dennoch bleibt es wahr:
Beichte tut uns allen not. . .. Viele werden erst des Glaubens wieder froh,
wenn sie ihre Sinden Gott vor einem Menschen sagen. Wer beichtet, hat den
Menschen, der ihm hilft. Geht doch zu Eurem Pfarrer. Sagt es ithm. Er hort
mit Gottes Ohr. Ihr Pfarrer, konnt Ihr Beichte horen? Tut es endlich wie-
der. Wir bitten Euch um Christi willen. Wir dirfen es auch anderen prie-
sterlichen Menschen sagen. Wo die sind? Neben Dir warten sie auf Didh,
daf} sie Dich horen und nur mit Gott dariiber sprechen. Die sagen Dir per-
sonlich in Gottes Namen: ,Dir sind deine Siinden vergeben‘. Sei endlich
wieder froh. Versohnten merkt man ihren Frieden an.“

Wie immer es mit dieser unerwarteten Initiative aus dem evangelischen
Kirchenvolk weiter gegangen sein mag — wir katholischen Christen mégen
damals — nicht ohne einen Anflug pharisdischer Selbstgerechtigkeit — ge-
dacht haben, daff wir das, was ,die anderen“ plotzlich so schmerzlich ver-
missen, Gott Dank in ungeschmélertem und ununterbrochenem Besitz ha-
ben. Niemand héitte damals ahnen kénnen, dafl kaum zehn Jahre spater in
der eigenen Kirche die Beichte in eine todliche Krise geraten wiirde, von
deren Ausmaf} manche der Zusténdigen sich offensichtlich noch keine klare
Rechenschaft zu geben wagen. Symptomatisch fiir den Ernst der Krise
diirfte vor allem sein, dafl selbst Klerus und Ordensleute oftmals in ein
tiefgehend gestortes Verhaltnis zur Beichte geraten sind. Schneller als man
es hitte erwarten mogen, ist die Beichthdufigkeit zuriickgegangen. Viele
Glaubige wissen nicht mehr, was sie von der Beichte halten sollen. Die
Beichtviter sind verunsichert. Statt der personlichen Beichte finden Bufian-
dachten (iiber deren Sinn und Niitzlichkeit nichts Abtragliches hier gesagt
werden soll) vielerorts als konkurrierende Veranstaltungen reichen Zu-
spruch. Das alles sind allbekannte Dinge, bei deren Aufzdhlung und Ana-
lyse wir uns nicht lange aufzuhalten brauchen. Uns geht es im nachfolgen-
den einzig um die Frage, wie ein Weg aus dieser Krise gefunden werden
kann. Unter dieser Perspektive will alles, was hier zur Sprache kommt, ver-
standen sein®.

1. Schwachen der bisherigen Beichtpraxis

Das gilt vor allem von der Basisthese, die ich in den weiteren Uberlegungen
vorausschicken muf}: So schmerzlich und enttduschend der momentane Ver-
fall der iberkommenen Beichtpraxis sein mag, so sollten wir doch begrei-

3 V{. ist sich wohl bewuf}t, dal manche der Aussagen, so lange sie nicht im Zusammen-
hang mit dem Ganzen gelesen werden, schockieren kénnen. Er kann daher nur bitten, erst
vom Blick auf das Ganze her zu urteilen. Es geht nicht um ein Abbauen und Niederlegen,
sondern um das Wiederaufrichten.



Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte 19

fen, daR es auch seine positiven Seiten hat, wenn die herkémmliche Form
der Beidhte fiir eine Zeit ,aufer Gefecht gesetzt® ist. Die Griinde fir diese
schockierende Behauptung sind gar nicht so schwer zu finden.

1. Da ist an erster Stelle die in mehrfacher Hinsicht zweifelhafle Gewis-
sensbildung haftbar zu machen, wie sie mit der iiberkommenen Beicht-
praxis verkniipft war, wobei freilich zugegeben ist, dafl manche der hier
aufzuzihlenden Mingel in den letzten zehn, zwanzig Jahren wirksam be-
kimpft worden sind.

a) Nur der Vollstindigkeit halber ist hier zuerst die dramatische Ge-
schichte des Beichtspiegels zu nennen. Am Anfang standen die L,Buf’-
biicher“, die fiir den Gebrauch des Beichtvaters gedacht waren, der darin
nicht nur die Spezifizierung der ,einschlédgigen® Siinden, sondern auch
die Angabe der ,Héhe* der aufzuerlegenden Satisfaktionen fandt. Da
der Beichtvater aus dem Buch die Fragen an den Beichtenden zu richten
hatte, konnte er die Fragen situationsgerecht stellen; auf der anderen Seite
wurde auf diese Weise der Beichtvorgang erheblich hinausgezogen, da im-
mer wieder Fragen gestellt wurden, die mit Nein zu beantworten waren. ~
Spiter gab man dem Beichtenden selbst den Beichtspiegel in die Hand.
Aber da man durch lange Zeit keine auf die verschiedenen Alters- und Bil-
dungsstufen abgestellten Texte hatte, war solch ein Beichtspiegel in Kin-
derhand nicht ohne Bedenklichkeit. Dieser Mifistand ist lingst durch die
altersspezifischen Beichtspiegel iiberwunden. Nur ist nun das andere Han-
dicap eingetreten, dafi viele Glaubige bis ins hohe Alter hinein sich an
ihrem Kinderbeichtspiegel orientieren und sich damit selbst im Wege ste-
hen, wenn es um die fiir den Erwachsenen mafigeblichen Orientierungen
ihrer Gewissensbildung geht. Jeder Beichtvater weiff, wie schwer es fir
viele Gliubige wird, etwa die aus ihren beruflichen Verpflichtungen sich er-
gebenden Schwichen und Siinden in ihr Schuldbekenntnis einzubeziehen.

Wicdhtiger ist ein anderer Aspekt der fiir die traditionelle Form der
Beichte mafigeblichen Gewissensbildung: die gefdhrliche Isolierung der
sittlichen Aufmerksamkeit auf den einzelnen siindigen Akt, statt sich iiber-
zeugt zu halten, dafl der einzelne Akt fast immer vieldeutig ist und daf
es im religids-sittlichen Handeln entscheidend auf die Haltung und Ein-
stellung ankommt. Hier scheint mir H. Kiing (Christsein 200) die Sache gut
getroffen zu haben, wenn er im Zusammenhang der Abrechnung Jesu mit
den Pharisdern und ihrer Selbstgerechtigkeit die pharisdische Verharmlo-
sung der Siinde blofigestellt: Durch ihre Kasuistik ,wird die Forderung des

1 Vgl. C. Vogel, Bufbiicher, in LThK 2, 802-805.



Heinrich Bacht 20

Gehorsams gegeniiber Gott in detaillierte Einzelakte anfgesplittert. Statt
um die falschen Grundhaltungen, Grundtendenzen, Grundgesinnungen
geht es [ihnen] in erster Linie um die einzelnen moralischen Verfehlungen.
Eine Beichtspiegelmoral! Diese Einzelakte werden registriert und katalo-
gisiert: in jedem Gebot schwere und leichte Verfehlungen, Schwachheits-
sinden und Bosheitssiinden. Die Tiefendimension der Siinde kommt
nicht in den Blick“s. Im Lichte dieser Feststellung wird auch die friiher so
eifrig propagierte Beichthdufigkeit — bis hin zur tiglichen oder gar tiglich
mehrmaligen Beichte — fragwiirdig. Um zu erkennen, wohin der Trend
und das Gefille des eigenen sittlichen Verhaltens gehen, braucht es einen
gewissen zeitlichen Abstand. Erst dann kann deutlich werden, ob das mo-
mentane Verhalten tiefere Schiden und Briiche signalisiert®.

¢) Noch bedeutsamer scheint mir in diesem Kontext die in der traditio-
nellen Gewissensbildung zu beobachtende Fixierung auf die Siinden ge-
gen das sechste Gebot zu sein. Nicht umsonst haben viele Menschen sich
dariiber beklagt, man habe im Religionsunterricht, wie er bis vor nicht all-
zulanger Zeit vermittelt wurde, in diesen Vergehen geradezu den Proto-
typ von Siinde iiberhaupt vorgestellt, hinter dem andere Vergehen zuriick-
traten. Dabei hitte man, auch ohne die moderne Psychologie zu bemiihen,
sich dariiber klar sein konnen, dafl gerade im Bereich der menschlichen
Sexualitdt die fir jede sittliche Handlung unabdingbare Einsicht und
Freiheit nur zu oft iberrannt werden. Nicht zuletzt durch diese iibertrie-
bene Fixierung auf den Bereich der Sexualitit ist zumal fiir junge Men-
schen, aber wahrhaftig nicht nur fiir sie, die Beichte auf die Dauer zu einer
zu groflen Last geworden.

d) Noch ein letztes ist zu nennen — die ,Selbstverstindlichkeit*, mit der
man in der herkdmmlichen Gewissensbildung unterstellte, dafl jeder ,miin-
dige“ Christ schwere Siinden begeht, d. h. solche Vergehen, fiir die die
frihe Kirche die Bufwilligen dem harten Bufiverfahren nach dem ,ordo
paenitentium® unterwarf’. Wo ein Beichtender beim besten Willen sich
aus der Zeit seit der letzten Beichte keiner ,schweren Siinden“ schuldig zu
sein glaubte, versuchte man, ihm die , Ungeheuerlichkeit* anch der ,alltag-
lichen® Vergehen ins Gewissen zu rufen (es sei nur an die Weise erinnert,
wie man den Bufleifer etwa des heiligen Aloysius fir seine ,Kindersiin-
den® hervorhob), oder man hielt ihn an, langst vergebene Siinden immer
wieder einmal von neuem vorzubringen. Wenn zudem so manche Beicht-

5 H. Kiing, Christsein (Miinchen—Ziirich 1974) 200.

8 Vgl. aber auch K. Rahner, Vom Sinn der hiufigen Andachtsbeichte, in: Schrifien zur
Theologie 11 (Einsiedeln 1956; 71967), 211-225.

7 Vgl. unten Anm. 10.



Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte 21

viter, ohne zu widersprechen, dem Beichtenden die Anklage abnahmen, er
habe die von der Kirche verlangte jahrliche Osterbeichte nicht abgelegt,
dann unterstellten sie eben, daf die zu einer verpflichtenden Beichte vor-
ausgesetzten schweren Siinden vorlagen. Denn von einer Beichtpflicht kann
nur dann die Rede sein, wenn jemand sich einer schweren Schuld anzukla-
gen hat. So heilsam es sein mag, auch die alltdglichen Fehler und Nachlds-
sigkeiten in die Beichte hineinzunehmen —wir werden spéter noch darauf zu
sprechen kommen —, so bleibt doch festzuhalten, dafl sie nicht der Beicht-
pflicht unterliegen.

2. Wenn die fragwirdige Gewissensbildung das eine Moment ist, das die
traditionelle Weise der Beichte ,in MifSkredit gebracht® hat, dann ist die
Weise des Beichtvollzugs das andere Moment: Hastiges Bekenntnis, sche-
matische Aufzihlung der Siinden, rascher Zuspruch, oftmals ohne jeden
Sachbezug, eine Bufauflage, die meist jeden Bezug zu der im Bekenntnis
offengelegten Schuld vermissen lief. Mochte die frithe Kirche sich von der
Ableistung der auferlegten, und tatséchlich zumeist sebr ans Lebendige ge-
henden ,Genugtuung“ eine wirksame Hilfe zur Lebensbesserung verspre-
chen, so wurde spéter ,alles“ von der priesterlichen Absolution und der
durch sie vermittelten sakramentalen Gnade erwartet. Kein Wunder, daf§
auch in der heutigen Diskussion iiber die Bedeutung der Bufigottesdienste
die Frage nach der Sakramentalitit der darin vermittelten Absolution
einen solch betonten Platz einnimmt.

3. Noch ein drittes Moment ist anzufiigen: Natiirlich hat die katholische
Katechese und Moral immer darum gewufit, dafl nicht nur die Verrichtung
der auferlegten Bufle, sondern auch die Wiedergutmachung des angerich-
teten Schadens und Unrechts zur Beichte gehort. Gleichwohl 148t sich nicht
tbersehen, dafl der von seiten evangelischer Christen erhobene Vorwurf, in
der katholischen Beichte wiirden die Gldubigen daran gewéhnt, (sozial-)
ethische Konflikte ,religios“ zu bereinigen, nicht véllig unbegriindet ist®.
Wenn beispielsweise ein Familienvater durch sein unqualifiziertes Verhal-
ten wochenlang seine Frau und die Kinder gekrankt und erbittert hat, ist
es kaum hinreichend, wenn er dann mit der in der Beichte erhaltenen Ab-
solution zuriickkehrt und so lebt, als sei nichts geschehen. Vielmehr muf er
begreifen, dafl die so oder so herbeigefithrte Auss6hnung mit der Familie
in den Beichtvorgang hineingehért. Aber hat die katholische Pastoral die-
sen Aspekt nicht oft zu kurz kommen lassen?

8 'W. E. Schmidt, Katholische Beicht, in: RGG 1, 1909, 1472-1477, hier 1476.



Heinrich Bacht 22

I1. Ruckkehr zu den Quellen:
Unterscheidung zwischen sakramentaler Rekonziliations-Beichte und
,Beichte“ im Dienst der Seelenfiithrung

Vermutlich kéunte man noch manche andere Méngel in der traditionellen
Beichte namhaft machen, die es — fast mochte man sagen — begriiflen lassen,
dafl die Beichte auf dem Wege iiber die Reduktion eine ,Karenzzeit”® ge-
wonnen hat, um sich von Grund auf zu erneuern. Diese Erneuerung wird
aber nicht automatisch geschehen, sondern muf} sehr sorgsam bedacht sein.
Davon soll nun vor allem die Rede sein.

An den Anfang der hier filligen Uberlegungen mdchte ich einen Hin-
weis auf den erstaunlichen Vortrag setzen, den Adolf v. Harnack in seine
,Reden und Aufsitze“ aufgenommen hat. Der Titel lautet: » Was wir von
der rémischen Kirche lernen und nicht lernen sollen?“®. Dort findet sich
{iberraschenderweise ein eindringliches Votum fiir die katholische Beichte.
Es wire nicht schwer, zu diesem Zeugnis noch manche andere Stimmen
,von drauflen® zu Wort kommen zu lassen, die in dhnlicher Weise firr die
Beibehaltung oder Wiedererweckung der personlichen Beichte pladieren.
So wie es in der heutigen Situation angesichts der kritischen Lage der Or-
den und des Ordensideals in der katholischen Kirche hilfreich ist, auf das
Zeuguis der Monche von Taizé und anderer Bruderschaften innerhalb der
evangelischen Kirche hinzuweisen, so kann auch das Bemithen um die Wie-
dererweckung der Beichte aus solchen Zeugnissen ,der anderen® Impulse
erhalten. Im iibrigen sollten wir uns bei diesem Bemiihen an ein tiefsinni-
ges Wort des Aristoteles halten, der einmal gesagt haben soll: Alle leben-
digen Gebilde erneuern sich nur durch Riickkehr zu den Quellen und Kraf-
ten, aus denen sie einst ihren Anfang genommen haben. Wenn wir nun
nach den Urspriingen der Beichte fragen, werden wir zu erkennen haben,
daf in ihr zwei urspriinglich deutlich unterschiedene und zundchst sich vél-
lig selbstindig entwickelnde Vorgdnge vorliegen. Erst von einem bestimm-
ten Zeitpunkt an sind diese beiden Vorgénge in eins zusammengeflossen,
ohne daf man sich dieser Tatsache hinreichend bewufit geworden ware
oder die darin grundgelegten Notwendigkeiten ernstgenommen hatte.
Diese beiden Vorginge sind einerseits die sakramentale Beichte als Wie-
derversshnung des Todsiinders und anderseits die an sich nicht-sakramen-
tale ,Beichte“ im Dienste der Seelenfithrung.

9 A. von Harnack, Was wir von der romischen Kirche lernen und nicht lernen sollen, in:
Reden und Aufsitze 2 (GieRen 1904) 255 ff.; der hier interessierende Passus ist abgedruckt
in: Hilfen zur Arbeit mit der neuen Bufordnung. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz (Kéln 1975) 67 f.



Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte 23

1. Beginnen wir mit dem erstgenannten Element; es bietet den uns vertrau-
ten AspektderBeichte,wasfreilich nicht verdecken darf, dafl auch hier bereits
eine Fiille von Problemen steckt, um deren Aufhellung sich die Theologie-
und Dogmengeschichte unverdrossen bemiitht. Wer sich auf diesem Feld
auch nur ein wenig umgeschaut hat, wird wissen, dafl kaum ein Sakrament
eine solch wechselreiche Geschichte — nach der theoretischen wie nach der
praktischen Seite — erfahren hat wie das Sakrament der Beichte. Wir kon-
nen hier nur in groben Strichen die wichtigsten Entwicklungsphasen rekapi-
tulieren®®.

Fiir das Bewufitsein der Kirche des Anfangs war es offenbar eine Selbst-
verstandlichkeit, daf} ein Mensch, der im Erwachsenenalter und in aller
Freiheit sich von der Stinde abgewandt und durch Glaube und Taufe Chri-
stus und seiner Kirche zugewandt hatte, damit eine unwiderrufliche Ent-
scheidung getroffen hatte. Fiir den, der sich durch Ruckfall in sein altes
Stindenleben wieder schuldig machte, sah die Kirche keine Moglichkeit, ihn
wieder zurtickzuholen. Das scheint doch wohl der Sinn der bekannten Stelle
im Hebrderbrief zu sein: ,Es ist unmdglich, Menschen, die einmal erleuch-
tet worden sind, die himmlische Gabe gekostet und Anteil am Heiligen
Geist empfangen haben, die Gottes herrliches Wort und die Krifte der
kiinftigen Welt gekostet haben, dann aber abgefallen sind, erneut zur Um-
kehr zu bringen; denn sie schlagen ihrerseits den Sohn Gottes ans Kreuz
und machen ihn zum Gespott“ (Hebr 6,4-7). Zum Verstiandnis der Stelle ist
sicherlich zu beachten, unter welch einzigartigen Bedingungen die christ-
liche Initiation damals vollzogen und erfahren wurde. Desgleichen ist in
dem Text keineswegs ausgesprochen, dafl der postbaptismale (nach der
Taufe riickfallig gewordene) Siinder von seiten Gottes keine Hoffnung auf
Bekehrung zu erwarten habe. Wohl aber scheint die Kirche ihre Unmég-
lichkeit zu bekennen, daf sie durch ihr eigenes Bemiithen den Apostaten
wieder zur Umkehr bringen kénne. Wenn man genau zusieht, ist somit
noch gar nichts gesagt iiber den Fall, wo einem solchen ,Deserteur® das
schier Unmoégliche doch moglich wiirde und er als Bekehrter um die Wie-
deraufnahme anhalten wiirde. In diesem Sinn kann O. Kufi, die Stelle kom-
mentierend, sagen: ,Da der Autor [des Hebréderbriefes] sich nicht abwen-
det und weiter mahnt und warnt, so ergibt sich deutlich, dafl er noch nichts
fir verloren halt“i, Gleichwohl bleibt diese Hebraerstelle ein Text, auf
den sich alle jene Rigoristen stiitzen konnten, die der Kirche jegliche Wie-
deraufnahme von ,Apostaten” verwehren wollten.

10 Hierzu vgl. A. Grillmeier, Verpflichtung zur Bufie oder Gnade der Bufie?, in: Hilfen
zur Arbeit (vgl. Anm. 9) 49-59,
11 Q. Kufl, Der Brief an die Hebrier (Regensburg 1953) 50.



Heinrich Bacht 24

Wir wissen nicht, ob und in welchem Umfung die radikale Verweigerung
jeglicher Wiederaufnahme von postbaptismalen Todsiindern in bestimm-
ten Bereichen der Urkirche praktiziert worden ist. Wir wissen nur, dafl in
dem Augenblick, wo — es war in der Mitte des 3. Jahrhunderts — die Frage
nach der Wiederaufnahme der ,Gefallenen® grundsitzlich zur Diskussion
gestellt wurde, die Anhénger des Priesters Novatian sich entschieden dage-
gen verwahrten, dafl diese Rekonziliation auch nur ein einziges Mal ge-
wihrt wurde. Dieser Protest der , Reinen® macht deutlich, dafy die Wieder-
aufnahme der Lapsi (der Gefallenen) lingst praktiziert wurde, desgleichen
aber auch, daf} sie nur ein einziges Mal gewéhrt wurde. Wer danach wie-
der riidkfallig wurde, der blieb bis zu seinem Tode ,exkommuniziert®,
konnte nur als ,Bifler® am kirchlichen Leben teilnehmen und blieb auch
beim Sterben von den Sakramenten ausgeschlossen. Fiir ihn blieb einzig
und allein die Hoffnung auf die Erbarmung Gottes™.

Die konkrete Weise, in der die postbaptismalen Siinder sich auf die Wie-
derversohnung mit Gott, die ihnen durch die ,pax“ der Kirche zugespro-
chen wurde, vorzubereiten hatten, zeigte in den verschiedenen Kirchen des
Ostens und Westens mancherlei Unterschiede. Gemeinsam war die Ein-
weisung des riickfélligen Siinders in den ,Biiffler-Ordo“ mit all den be-
schwerlichen Konsequenzen, von denen wohl die hirteste darin bestand,
daf den Biiflern fiir die Dauer ihrer Bufizeit das Eingehen einer Ehe und
der Gebrauch ihrer Ehe verboten war. Was blieb vielen anderes ibrig, als
sich auf die Pilgerreise in ein fernes Heiligtum zu begeben, oder fiir eine
Zeit als ,,Conversi“ sich in ein Kloster zuriickzuziehen? Desgleichen wird
verstindlich, dafl es Brauch wurde, mit der Bekehrung méglichst lange zu
warten, bis der Tod seine Schatten vorauswarf.

Bei alldem ist natiirlich zu bedenken, dafl es ganz ,qualifizierte® Ver-
gehen waren, die nur iber den Weg der , 6ffentlichen Bufle® gesiihnt wer-
den konnten. Es ist zwar sehr pauschal gesagt, wenn man nur die Trias
,Abfall vom Glauben, Ehebruch und Mord“ nennt, aber wahr bleibt trotz-
dem, daf es sich um erheblich ,gewichtigere“ Verletzungen des Moral-
kodex handelt als um jene Siinden, die nach den uns Heutigen vertrauten
Vorstellungen unter die Beichtpflicht fallen. Was etwa nach Augustinus al-
les in den Bereich der ,alltaglichen® Siinden fallt, fiir deren Tilgung es
nicht nowendig ist, auf die ,kirchlich-sakramentale® Bufle zuriickzugreifen,
da es durch ,Gebet, Almosen und andere Werke der Frommigkeit® getilgt
werden kann, kommt uns bisweilen erstaunlich vor. Aber dies hier im ein-
zelnen darzulegen, ist nicht Aufgabe dieser Uberlegungen’s.

12 Vgl. B. Schiiller, Todsiinde — Lifliche Siinde, in: L. Bertsch (Hrsg.), Bufie und Beidhte.
Theologische und seelsorgerliche Uberlegungen (Frankfurt/M. 1957) 9-67.
13 Grillmeier, Verpflichtung, 52 f.



Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte 25

Fiir uns ist ctwas anderes wichtiger: Von einem bestimmten Augenblick
an — fiber dessen historische Fixierung die Dogmengeschichtler noch strei-
ten — wurde die ,6ffentliche Kirchenbufie* durch die ,Privat-Beichte® ver-
dringt. Das Neue und Revolutionierende an diesem Vorgang liegt nicht
darin, dafd bei der Privatbeichte das Element der Offentlichkeit verschwun-
den wire, sondern darin, daf§ die Abfolge der fiir das sakramentale Ge-
schehen notwendigen Akte geindert wurde. Bislang hatte der ,Siinder®
die auferlegte Bufie vor der Absolution zu verrichten; nunmehr erfolgte
die Absolution gleich nach Bekenntnis und Buanflage. Zugleich war —was
noch entscheidender war — die Privatbeichte beliebig wiederholbar. Wie
schon die Namensinderung andeutet (frither sprach man vom Sakra-
ment der Bufle, jetzt vom Sakrament der Beidhte), war nicht linger die zn
erwartende bzw. zu verrichtende Bufle das ,empfindliche® Moment, son-
dern die Notwendigkeit des , Bekenntnisses“ vor dem Priester.

Das IV. Laterankonzil vom Jahre 1215 brachte erstmals eine konziliare
Bestimmung hinsichtlich der Beichte: ,, Jeder erwachsene Christ soll minde-
stens einmal im Jahre alle seine Siinden gewissenhaft dem eigenen Beicht-
vater bekennen und die ihm auferlegte Bufie nach Kriften erfiillen® (DS
812). DaR diese Verpflichtung nur die schweren Siinden betrifft, ist von der
Sache her klar und wird daher vom Konzil nicht eigens hervorgehoben, weil
man unterstellte, daf es ,normalerweise“ an ,Beichtmaterie“ nicht man-
geln werde. Dafl die Beichte bei dem ,proprius sacerdos® (dem eigenen
Beichtvater) zu geschehen hatte, war eine rein kirchenrechtliche Zusatzbe-
lastung, die man vermutlich aus dem Zielsinn dieses ganzen Dekretes ver-
stehen muf; richtete es sich doch vor allem gegen die von den Waldensern
und Albigensern verbreitete Lehre von der Geist-Kirche, in der es die
~geistlichen Sakramente“ gibt, wahrend die sleiblichen“ Sakramente der
Papstkirche fiir den , geistlichen Menschen® wertlos sind*.

So gut diesc und dhnliche Weisungen des Laterankonzils und der nach-
folgenden Konzilien gedacht sein mochten, sie konnten den Verfall der
Beichte und des kirchlichen Lebens in den Jahrhunderten vor der Reforma-
tion nicht verhindern. Es 148t sich nicht iibersehen, wie gerade in der Sa-
kramentenpastoral der Ungeist des juridischen Denkens sich ausbreitete.
Dic Frage nach der erforderlichen Jurisdiktion der Beichtvater wurde wich-
tiger als die nach der spirituellen Eignung. Wenn man den Untersuchun-
gen von O. Bayer iiber ,Die reformatorische Wende in Luthers Theolo-
gie“’s folgen darf, liegt der eigentliche Anstof} zu Luthers ,Wende® ge-
rade in seinem neuen Verstindnis der Bufle, wie er es in seinen 50 Thesen
,Pro veritate“ vom Jahre 1518 (WA I, 630) artikuliert hat. Das Konzil von

1 Vgl. R. Foreville, Lateran I-IV (Mainz 1970) 857-360.
15 In: ZtThK 63 (1966) 115-150.



Heinrich Bacht 26

Trient hat in der X1V. Session (can. 1-15: DS 1701-1715) nicht nur kri-
tisch zu einigen der Thesen Luthers Stellung genommen, sondern vor allem
versucht, der Beichtpastoral neue Impulse und Orientierungen zu geben:
Sicherung des Beichtgeheimnisses, Ausrichtung der Bufiauflage auf die
Bediirfnisse des Bufifertigen usf. Die Intensivierung der Beichthaufigkeit
wurde aber erst durch die Volksmissionen des 19. Jahrhunderts und durch
die Kommuniondekrete Pius X. bewirkt. Im Laufe dieser Entwicklung
hatte die Rekonziliationsbeichte einige Wandlungen mitgemacht. Die wich-
tigste war das Aufkommen der Devotionsbeichte!®: Indem man den hohen
Wert der Sakramentsgnade beim Bemiithen um den geistlichen Fortschritt
unterstrich, forderte man auch solche Glaubigen, die wegen Fehlens der
~materia“ die Beichte als Versthnung des Todstinders mit Gott nicht emp-
fangen konnten, dazu auf, sei es ihre 1alichen Stinden, sei es (in der Form
von Wiederholungsbeichten) ldngst sakramental vergebene Stinden wieder
der Absolution darzubieten. Dabei wihnte man, gerade das wieder in leben-
dige Ubung zu bringen, was in der alten Kirche unter dem Begriff der
~Seelenfithrungsbeichte® praktiziert worden war.

2. Damit sind wir bei dem anderen Vorgang angelangt, der in die traditio-
nelle Beichte eingegangen ist'’.

Seit den frithesten Anfdngen des 6stlichen Monchtums gegen Ende des
3. und zu Anfang des 4. Jahrhunderts finden wir allenthalben das Institut
der ,Seelenfithrung“ der jungen Ménche durch einen erfahrenen ,geistli-
chen Vater“, den ,Abba“ bzw. ,pater pneumatikds®, der in der Kraft des
ihm zuteil gewordenen Charismas der , Unterscheidung der Geister® und
der ,Kardiognose“ (Herzenskenntnis) den anhebenden Monch auf dem
gefdhrlichen Weg des geistlichen Lebens zu fithren hatte. Der Jinger
wurde angehalten, die ihn bedrdngenden ,,Gedanken“ und Versuchungen
in radikaler Offenheit seinem geistlichen Vater vorzulegen, desgleichen
sein Kdmpfen und sein Versagen, also auch seine ,,Stinden®. Der geistliche
Vater half ihm durch seinen Rat, die inneren Verwirrungen aufzulésen, die
seelischen Widerstinde und Hindernisse im geistlichen Aufstieg zu tiber-
winden und vor allem die Schliche und Triigercien der erbsiindlichen Na-
tur und der bosen Geister aufzudecken. Da die Monche des Anfangs, ein
Antonius, Pachomius, Horsiese, Theodor, aber auch Benedikt, keine Prie-
ster waren, konnte von einer sakramentalen Beichte keine Rede sein. We-
der das Bekenntnis von seiten des Jingers noch die Buflauflage, von der in

16 Vgl. dazu den oben (Anm. 6) genannten Artikel von K. Rahner.

17 Fiir das nachfolgende ist vor allem zu verweisen auf 1. Hausherr, Direction spirituelle
en Orient autrefois (= OrChrPer 133), (Rom 1955), und auf den groflen Artikel , Direc-
tion spirituelle® im DictSpir 3, 1002-1214, zumal 1008-1060.



Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte 27

diesem Kontext stindig die Rede ist, waren als Stiicke des Buisakraments
gemeint, auch nicht in jenem Sinn, wie sich in der abendldndischen Kirche
spiter die ,Laienbeicht* entwickelt hat, bei der das Bekenntnis vor einem
Laien gleichsam als das hier und jetzt mogliche Minimum einer vollgiilti-
gen Beichte vor dem Priester verstanden wurde'®. Es ist rithrend zu sehen,
wie beispielsweise die spateren Kommentatoren der Benediktsregel'® seit
Bernhard von Monte Cassino (13. Jahrhundert) sich bemiihen, die Sakra-
mentalitit der ,Seelenfithrungsbeichte“ darzutun, indem sie entweder den
,spirituellen® Charakter der ,seniores spirituales® (der geisterfahrenen
Ménche), die in Kap. 4 der Benediktsregel genannt sind, aus ihrer ,geist-
lichen Vollmacht und Jurisdiktion® herleiten, oder — noch eindeutiger, wie
Kardinal Juan de Torquemada (f 1468) — voraussetzen, dafl sie Priester
sind. Demgegeniiber ist mit Nachdruck zu betonen, dafl die ,Seelenfith-
rungsbeichte® in ihrem urspriinglichen Sinn und Brauch ein véllig eigener
und eigengearteter Vorgang war, den man nur dadurch mit der sakramen-
talen Beichte verwechseln konnte, weil beide Male von ,Bekenntnis®,
,BuRauflage* und ,Siinden“ die Rede ist, nur mit dem wesentlichen Un-
terschied, dafl diese Worte jeweils einen anderen Sinn hatten und daf beim
Verwalter der Seclenfithrungsbeichte an sich keine amtliche Jurisdiktion,
wohl aber ,geistliche Exrfahrung® vorausgesetzt wurde, die keineswegs an
den Besitz der Jurisdiktion gebunden ist®.

Benedikt gibt in dem eben genannten 4. Kapitel seiner Regel exakt den
frithmonastischen Brauch wieder, wenn er unter den ,Instrumenten fiir die
guten Werke® auch dieses nennt: ,Die bosen Gedanken, die zum Herzen
kommen, alsbald an Christus zerschellen und dem geistlichen Vater offen-
baren®. ,Die Heilige Regel fiigt sich mit dieser Bestimmung in uraltes mo-
nastisches Denken ein, das wohl auf den grofien Origenes (T 254) zurtick-
geht. Origenes hat das Ideal des ,, geistlichen Vaters“, des Seelenfiihrers,
des Seelenarztes, des vaterlichen Lehrers nicht eigentlich erfunden, sondern
im Leben Jesu wunderbar verwirklicht gesechen und von diesem herrlichen

18 Vgl. A. Teetaert, La confession faite aux laiques dans *lEglise latine (Paris-Briigge);
K. Rahner, Laienbeichte, in LThK 26, 741 {.; B. Poschmann, Die abendlindische Kirchen-
bufie im friihen Mitielalter (Breslau 1930).

19 B, Spilker, Die Bufipraxis in der Regel des hl. Benedikt. Untersuchungen iiber die alt-
monastische BufSpraxis und ihr Verhiltnis zur altchristlichen Bufidisziplin, in: StadMitt-
GeschBenOrd 56 (1988) 281-389; 57 (1939) 12-38.

20 Hausherr, Direction spirituelle 106: ,11 faut en effet bien distinguer deux sortes de
confession: P'accusation des péchés en vue d’en obtenir I'absolution, et la ‘manifestation
des pensées’ en vue d’une direction & recevoir. Les documents ne les distinguent pas tou-
jours suffisamment . . .“ AnschlieBend weist Hausherr darauf hin, daf die von K. Holl u. a.
vertretene These von der den Charismatikern einst zugesprochenen Absolutionsvollmacht
im Wesentlichen auf der MiBachtung dieser Unterscheidung beruhte; vgl. ebd. 43.



Heinrich Bacht 28

Urbild nur abgeleitet ... Das Monchtum {ibernahm das Ideal des vom
Heiligen Geist erfiillten, in aller Askese und Tugend vollendeten ,geist-
lichen Vaters‘. Der Name ,Abba‘ bringt dieses Ideal zum Ausdruck“*’. So-
weit wird man dem gelehrten Kommentator der Benediktsregel folgen
konnen. Aber wenn er dann den Bogen zu den Aposteln hiniiberschligt,
die ,vom Herrn die Binde- und Losegewalt erhalten haben®, erliegt er
wieder der Versuchung, die Eigengestalt der Seelenfithrungsbeichte durch
unbegriindete Angleichung an die Rekonziliationsbeichte zu verwischen. Es
geht in der Seelenfihrungsbeichte eben nicht um Absolution der Sinden,
sondern um geistlichen Rat und Hilfe; nicht um einen ,,vollméachtigen Akt®,
zu dessen Legitimierung so oder so die Riikbindung an das apostolische
Amt erforderlich ist, sondern um einen Erweis geistlicher Vollkommenheit.

Noch etwas anderes ist hier anzumerken. Wenn nach Kap. 49 der Bene-
diktsregel der Klosterabt als ,geistlicher Vater“ seiner Monche angespro-
chen wird, wahrend nach Kap. 4 die ,spirituales seniores” (die geisterfah-
renen Alteren) als Bezugspersonen fir die ,,Gewissenseroffnung® erschei-
nen, diirfte das scine besondere Bewandtnis haben. Vermutlich haben wir
darin einen Hinweis auf die spannungsreiche Entwicklung in der Rolle des
Klosterabtes zu sehen. In der Grinderzeit (etwa bei Pachomius und seinen
ersten Gefahrten) war der ,Abt” primér der ,geistliche Vater®, zugleich
aber auch der Verwalter des Conobiums®. Aber schon bald setzten Bestre-
bungen zur Trennung der beiden Funktionen ein — ein Vorgang, der be-
greiflicherweise nicht ohne Konflikte vor sich gegangen ist. Mehr und mehr
beschrinkte sich der Klosterabt auf die Gesamtleitung des Konventes, wah-
rend die geistliche Betreuung der Ménche den , spirituales seniores® zuge-
wiesen wurde. Wie schon angedeutet wurde, ging dieser Prozef nicht im-
mer friedlich ab. I. Hausherr hat in seiner klassischen Studie tiber die See-
lenleitung in der Ostkirche darauf hingewiesen®. Aus dem, was er dort
darlegt, fallt auch einiges Licht auf die Geschichte der Gewissenseroffnung
vor den Ordens- und Klosterobern (bzw. -oberinnen), wie sie vor der neue-
ren Kodifizierung des Kirchenrechts (CIC), d. h. vor dem Jahre 1917,
Brauch und Recht auch in der abendlandischen Kirche war. Wir kénnen
auf diesen Zusammenhang hier nicht ndher eingehen.

Wiewohl die beiden Vorgidnge (Beichte als Rekonziliation des [Tod-]
Stnders und ,Beichte“ als Element der Seelenfithrung) von ihrem Ur-
sprung und ihrem Zielsinn her véllig unabhéngig sind und auch durch meh-
rere Jahrhunderte einen vollig getrennten Weg gegangen sind, brachte es

% B. Steidle, Die Regel St. Benedikts (Beuron 1952) 213.

22 Dazu vgl. P. Deseille, L’esprit du monachisme pachémien (Bégrolles 1972). Ders.
Eastern Sources of the Rule of Saint Benedict, in: MonastStud 11 (1975) 73-116.

28 Hausherr, Direction spirituelle, 106-123.



Uberlegungen zur Erneuerung der Beichte 29

die Klerikalisierung der Ménchsgemeinschaften mit sich, dafl von einem
geschichtlich schwer zu bestimmenden Zeitpunkt an eine Fusion eintrat,
iiber deren Folgen man sich viel zu wenig Gedanken zu machen pflegt*.
Da ist zum ersten die unbedenkliche Ubertragung der Funktionen: Die
Aufgabe des Beichtvaters (im Rabhmen der Rekonziliationsbeichte) ist es, im
Namen der Kirche und in der Vollmacht Christi des Herrn die Schuld zu
losen; die Aufgabe des Geistlichen Vaters dagegen ist es, Wege zu zeigen,
wie ein Mensch zum Vollalter Christi heranreifen kann; er soll raten, mah-
nen, Klarheit schaffen und Mut machen. Daher bedarf — das ist das zweite —
der Beichtvater der Priesterweihe und der Jurisdiktion. Der Geistliche Va-
ter dagegen bedarf der geistlichen Erfahrung, oder — um mit den monasti-
schen Quellen zu sprechen — des durch Askese und Gebet gewonnenen Cha-
rismas der Unterscheidung der Geister. So ideal es wire, wenn jeder Prie-
ster auch ein solcher ,spiritueller” Mensch ware, so geht es nicht an, die
Garantie dafiir in der Weihe und Jurisdiktionsiibertragung zu sehen. Und
~ drittens — ist an die vollig andere Situation zu denken, wenn von dem
verpflichtenden Charakter der Beichte die Rede ist. Nach der kirchlichen
Lehre ist die Vergebung der nach der Taufe begangenen schweren Siinden
normalerweise an den Empfang des Buffisakramentes (in re oder in voto)
gebunden. Der Gebrauch der Seelenfithrungsbeichte steht dagegen nicht
unter einer derartigen Verpflichtung.

Indem nun die Gewissenser6ffnung vor dem Geistlichen Vater in der
Form der sakramentalen Beichte praktiziert wurde, weil der ,Abba“ zu-
gleich Priester und Trédger von Jurisdiktion war, verschwand mehr und
mehr das Bewufltsein fir die Differenzen: Weil es in der sakramentalen
Beichte um Nachlafl von Siinden geht, mufite nun auch das, was an sich in
die Seclenfithrungsbeichte gehort, unter dem Aspekt der Siinde (,,sub spe-
cie peccati“) dargestellt werden; dadurch kam man zu den Gewohnheiten
der Devotionsbeichte, in der mangels présenter Siinden alle méglichen Un-
vollkommenheiten zu Stinden ,hochstilisiert* oder langst vergebene Sin-
den nochmals ,absolviert® wurden. Weil in der sakramentalen Beichte
kraft der Zusage des Herrn durch die Wirkung des Sakramentes Siinde
wirklich getilgt wird, suchte man auch fiir die in der Seelenfithrungsbeichte
vorgetragenen Note und Gebrechen Hilfe aus der sakramentalen Gnade,
deren Michtigkeit man nachdriicklich herausstellte, ohne sich viel um die
empirische Wirklichkeit zu kimmern. Und weil man, von der anderen
Seite her gesehen, darum wuflte, dal man die Seelenfiihrungsbeichte be-

% Tine wichtige Rolle haben bei diesem Vorgang die iro-schottischen Mdnche gespielt;
vgl. F. Heiler, Frihchristliche Autonomie und pépstlicher Zentralismus (Miinchen 1941)
65-78; H. Vorgrimler, Bufie und Krankensalbung, in: Hendbudv der Dogmengeschichte
Bd. 4 Fasz. 3 (Freiburg-Basel-Wien 1978) 93 Anm. 1.



Heinrich Bacht 30

liebig haufig in Anspruch nehmen konnte, iibertrug man dies auf die sakra-
mentale Beichte, bei der die gesteigerte Frequenz keineswegs eine grofiere
Effizienz gewahrleistet.

Noch ein letztes Moment ist hier geltend zu machen: Eigentlich hitte die
Verschmelzung der Seelenfithrungsbeichte mit der sakramentalen Beichte
dazu fithren missen, daf der Verwalter der sakramentalen Beichte sich nun
auch um die fiir den ,Geistlichen Vater“ unabdingbaren Eigenschaften bzw.
Voraussetzungen bemiihte. Statt dessen scheint man sich der Erwartung
hingegeben zu haben, daf} alles Entscheidende getan sei, wenn die betr.
Geistlichen giiltig geweiht und mit der notwendigen Jurisdiktion ausge-
stattet seien.

II1. Folgerungen

Was ergibt sich nun aus all diesen Uberlegungen fiir die Erneuerung der
Beichte? Wir meinen auf eine dreifache Konsequenz hinweisen zu sollen.

1. Die Rekonziliationsbeichte, in der es an sich um die sakramentale Abso-
lution von schwerer Schuld geht und deren Verwalter einzig und allein der
Priester ist, der die entsprechende Jurisdiktion besitzt, behdlt ihre unbe-
streitbare Dringlichkeit (wobei iiber die Frage der Legitimitét der ,Gene-
ralabsolution®, wie sie fiir bestimmte Situationen vorgesehen ist, hier nichts
gesagt werden soll, noch viel weniger iiber oder gegen die Legitimitét und
Opportunitit der Bufigottesdienste). Natiirlich kénnen in diese Absolu-
tionsbeichte auch ,ldfliche“ Siinden miteinbezogen werden. Nur sollte
ein verantwortungsbewufiter Beichtunterricht immer wieder klarmachen,
daf fiir die Nachlassung 1dflicher Siinden die sakramentale Beichte nicht
notwendig ist, da die Wirkungsweise der Sakramentsgnade nicht mif3-
verstanden werden darf und daf} hinsichtlich dieser ,taglichen Vergehen
vor allem Rat und Weisung des erfahrenen Seelenfithrers benotigt wird,
die nicht an das Sakrament gebunden sind.

2. Die ,Devotionsbeichte, sofern in ihr nichts anderes gesucht und ver-
mittelt wird als die sakramentale Absolution laflicher Siinden, ist mit
groferer Zuriickhaltung zu behandeln, als es frither geschah. Die Klage
iiber die , Wirkungslosigkeit“ dieser Routinebeichten, die nach dem frihe-
ren Kirchenrecht fiir Ordensleute und Priester in einer bestimmten Haufig-
keit verpflichtend waren, hat hier ihre Wurzel. Der Nachlafl dessen, was in
diesen ,taglichen Vergehen® Schuld ist, kann auch durch andere geistliche
,Ubungen“ gewonnen werden; die effiziente Hilfe fiir das kiinflige Han-
deln wird in der Devotionsbeichte normalerweise nur dann gefunden,



Das Glaubenslicht 31

wenn in ihr die Elemente der ,Seelenfihrungsbeichte® zum Tragen kom-
men, d. h. wenn der ,Beichtende” sich entsprechend einstellt und vorberei-
tet, und wenn der ,Beichtvater® die Fahigkeit zu wirklich geistlichem
Rathat und sich fiir ein solches Gesprach die nétige Zeit nimmt.

3. Es scheint mir sehr wichtig zu sein, dafl dariiber hinaus die eigentliche
»Seelenfihrungsbeichte® wieder ihren urspriinglichen Platz gewinnen
konnte. Natiirlich sollte an sich jeder Priester imstande sein, diese Weise
der geistlichen Hilfe und Fihrung zu vermitteln. Aber wer gibt uns das
Recht, zu unterstellen, daf} das, was an sich sein sollte, auch wirklich so all-
taglich ist?

Das Glaubenslicht

Neue Moglichkeiten der Glaubensbegrindung

Eugen Biser, Miinchen

Die religiose Situation

Nach einem weitverbreiteten Eindruck sieht es in der religiosen Szene der
Gegenwart recht diister aus. Resignierend steht eine betrachtliche Gruppe
,Altgldubiger dem Versuch gegeniiber, dem Volk den Reichtum der Li-
turgie durch moderne Formen der Vermittlung zugéanglich zu machen. Der
vielberedete Konflikt der ungeduldig vorwarts Drangenden mit denen, die
starr an den alten Formen festhalten, droht die besten Lebenskrafte auf-
zuzehren. Das okumenische Gesprach, an das sich so viele Hoffnungen
kniipften, droht zu versanden. Und was vielleicht das Bedenklichste ist:
trotz ciniger Anldufe und eines erstaunlichen Aufwands an methodischem
Scharfsinn gelang es der Theologie der Gegenwart nicht, hilfreiche Weg-
weisungen zu geben oder auch nur ermutigende Signale zu setzen.

Doch mifite man mit Blindheit geschlagen sein, wenn man nicht auch das
Licht wahrnehmen wollte, das diese verdiisterte Szene durchdringt. Aus





