Das Glaubenslicht 31

wenn in ihr die Elemente der ,Seelenfihrungsbeichte® zum Tragen kom-
men, d. h. wenn der ,Beichtende” sich entsprechend einstellt und vorberei-
tet, und wenn der ,Beichtvater® die Fahigkeit zu wirklich geistlichem
Rathat und sich fiir ein solches Gesprach die nétige Zeit nimmt.

3. Es scheint mir sehr wichtig zu sein, dafl dariiber hinaus die eigentliche
»Seelenfihrungsbeichte® wieder ihren urspriinglichen Platz gewinnen
konnte. Natiirlich sollte an sich jeder Priester imstande sein, diese Weise
der geistlichen Hilfe und Fihrung zu vermitteln. Aber wer gibt uns das
Recht, zu unterstellen, daf} das, was an sich sein sollte, auch wirklich so all-
taglich ist?

Das Glaubenslicht

Neue Moglichkeiten der Glaubensbegrindung

Eugen Biser, Miinchen

Die religiose Situation

Nach einem weitverbreiteten Eindruck sieht es in der religiosen Szene der
Gegenwart recht diister aus. Resignierend steht eine betrachtliche Gruppe
,Altgldubiger dem Versuch gegeniiber, dem Volk den Reichtum der Li-
turgie durch moderne Formen der Vermittlung zugéanglich zu machen. Der
vielberedete Konflikt der ungeduldig vorwarts Drangenden mit denen, die
starr an den alten Formen festhalten, droht die besten Lebenskrafte auf-
zuzehren. Das okumenische Gesprach, an das sich so viele Hoffnungen
kniipften, droht zu versanden. Und was vielleicht das Bedenklichste ist:
trotz ciniger Anldufe und eines erstaunlichen Aufwands an methodischem
Scharfsinn gelang es der Theologie der Gegenwart nicht, hilfreiche Weg-
weisungen zu geben oder auch nur ermutigende Signale zu setzen.

Doch mifite man mit Blindheit geschlagen sein, wenn man nicht auch das
Licht wahrnehmen wollte, das diese verdiisterte Szene durchdringt. Aus



Eugen Biser 32

der Tiefe des religiosen BewuBtseins vollzog sich, jenseits aller kirchlichen
und theologischen Initiativen, eine beispiellose Wiederentdeckung Jesu,
die zweifellos das beherrschende Ereignis der neueren Religionsgeschichte
biidet. Und Hand in Hand damit stellte sich auch fir einen jeden, der ein
Organ dafiir entwickelt, die Gottesfrage neu. Nicht mehr als die klassische
Frage, ob der vielleicht bezweifelte, befehdete und totgesagte Gott am
Ende doch noch existiert, sondern als die Frage nach jenem Sinnziel aller
Wirklichkeit und Geschichte, durch das sich, zusammen mit der Frage nach
Gott, auch die Sinnfrage des Menschen endgiiltig beantwortet. Das ist in
der Tat etwas bewegend Neues. Denn noch nie zuvor wagte der Mensch
so bewuflt nach Gott zu fragen, dafl er dabei sein eigenes Schicksal, Sinn
oder Widersinn der eigenen Existenz, an den Ausgang dieser Frage band.

‘Wenn es sich aber so verhilt, mufite da nicht auch die Glaubensfrage im
Zug dieser Entwicklungen in eine neue Perspektive treten? Mufite sich
dann nicht auch auf eine neuartige Weise zeigen, was Glaube ist und wie
man zum Glauben kommt? Nichts kennzeichnet den Zwiespalt der reli-
giosen Situation sosehr wie die Tatsache, dafl man darauf mit einer Fehl-
anzeige antworten muf. Die Diskussion der Glaubensfrage hinkt merk-
wiirdig hinter derjenigen der grofien Glaubensszenen — Gott und Chri-
stus — hintendrein. Das heifit freilich keinesfalls, dafl es dabei bleiben muf.
Mit der grofien Bewegung, in welche die religiose Szene geriet, hat sich
vielmehr insgeheim auch schon eine Neubeantwortung der Glaubensfrage
angebahnt. Es kommt nur darauf an, die sich bietenden Méglichkeiten auf-
zugreifen und den rechten Gebrauch davon zu machen.

Gewandelte Voraussetzungen

Wie jedem wahren Beobachter der religiésen Szene klar ist, leben wir kei-
neswegs in einer glaubenslosen oder gar glaubensfeindlichen Zeit. Zwar
stechen viele der Glaubensmoglichkeit kritisch, bisweilen sogar ablehnend
gegeniiber, aber nicht deshalb, weil sie im Glauben einen raffinierten
Selbstbetrug oder eine unverantwortliche Ausflucht sehen, sondern aus
Bekiimmerung dariiber, dafl ihnen der Weg des Glaubens persénlich un-
gangbar erscheint. Um so heftiger ist bei andern die Sehnsucht nach einem
{esten Glaubensstandpunkt ausgeprigt. Doch machen sich gerade bei ihnen
Vorbehalte gegeniiber den traditionellen Modellen bemerkbar. Schon die
betont lehrhafte Gestalt, in der sich der Traditionsglaube darstellt, erregt
ihre Bedenken. Vollends fremd und unannehmbar aber erscheint ihnen ein
Glaube, der den Eindruck einer autoritativen Festlegung erweckt. Er
kommt ihnen wie eine abstrakte Hohlform dessen vor, was nur in einem
Akt dialogischer Sebstiibereignung iibernommen werden konnte.



Das Glaubenslicht 33

Diese Vorbehalte haben mit dem tiefen Umschichtungsprozel zu tun,
der sich wahrend der letzten Jahrzehnte abspielte. Dem Angehorigen einer
durdch politische Méachte miflbrauchten und durch geheime Verfiithrer mani-
pulierten Generation wurde in jahem Bruch mit der iberlieferten Ordnung
gerade deren Grundpfeiler, die Autoritat, verddchtig, und das bis in ihre
geistigen und religiosen Funktionen hinein. Anstatt etwas schon deshalb
als wahr gelten zu lassen, weil es autoritativ verbiirgt ist, verlangt er um-
gekehrt nach Kriterien, die ihm die Autoritdten wieder glaubhaft machen.
Gleichzeitig wichst seine Skepsis gegeniiber jedem Wahrheitsmodell, das
sich quer zu den menschlichen Interessen Geltung zu schaffen sucht. Um so
bereitwilliger ist er dagegen, sich dem zu beugen, was ihn in seiner We-
senstiefe anriihrt und ihn, indem es ihn herausfordert, zugleich in seinem
Selbstsein bestatigt und festigt. Er sucht, um es mit einer augustinischen
Metapher zu sagen, das lebendige, menschliche Antlitz der Wahrheit; und
dieses Antlitz erblickt er vor allem dort, wo sich ihm die Wahrheit personal
zuneigt und ihm, zusammen mit ihrem Anspruch, zu neuer Selbsterfahrung
verhilft. Zu den gewandelten Bedingungen gehort auch, dafl sich der
Mensch der Gegenwart mit seinesgleichen bedingungslos solidarisch fiihit.
Ein Wahrheits- und Heilsangebot, das ihm nur privates Gliick versprache,
wire ihm zutiefst verdachtig. Glaubhaft ist ihm nur, was allen zugute
kommt und, zusammen mit seinem eigenen Elend, die Not der Menschheit
tiberwindet oder doch wenigstens Wege zu dieser Uberwindung aufzeigt.
Wahrheit ist fiir ihn zwar nicht, wie Hegel spekulierte, das Ganze, wohl
aber fiir das Ganze, ein Sinn, in dem sich alle wiederfinden kénnen.

Damit scheinen freilich ,Angebot® und ,Nachfrage“ in ein heilloses Di-
lemma zu geraten. Denn das Angebot, auf das sich der Glaube bezicht, be-
steht nach gemeinchristlicher Uberzeugung doch in der ungeschuldeten,
nicht einklagbaren Selbstzuwendung Gottes, der gegentiber keine Anspriiche
geltend gemacht werden kénnen. Demgegeniiber besteht der Mensch dieser
Zeit darauf, durch das Heil, dem er sich entgegensehnt, zugleich auch ge-
trostet, gestarkt und bestatigt zu werden und in dem, was ihn zum Glauben
ruft — sich selbst wiederzufinden. Fast fiihlt man sich an den Ablauf moder-
ner Arbeitskdmpfe erinnert: zu weit klaffen die Ausgangspositionen aus-
einander, als dafl man mit einer Verséhnung rechnen kénnte.

Der deprimierende Eindruck, zu dem diese Bestandsaufnahme fiihrte,
konnte sich freilich auch aus der Optik erkliren, in der sich das Problem
zundchst darstellt. Diese Optik ist mit der Vorstellung gegeben, dafl wir
uns zum Glauben vorzuarbeiten hitten. In dieser Sicht erscheint der Glaube
wie ein fernes, im Schneeglanz aufleuchtendes Gebirgsmassiv, das der
glaubenswillige oder glaubensbereite Mensch in mithsamem Anndherungs-
prozef zu ersteigen sucht. Die zu Beginn des 19. Jahrhunderts entstandene



Eugen Biser 34

theologische Begriindungswissenschaft steht dafiir ein, dafl es mit diesem
Modell seine Richtigkeit hat. Der Glaube ist das Ziel; verniinftige Argu-
mentation der Weg, der zu ihm emporfithrt. Man wird diesem Modell, in
das ebensoviel pastorale Klugheit wie methodischer Scharfsinn investiert
wurde, seinen Respekt nicht versagen diirfen; doch kann dieser Respekt
nicht dariiber hinwegtiuschen, dafl es sich dabei schliefilich doch nur um
ein Modell handelt. Denn wihrend sich dieses unter dem Einflufl Schlei-
ermachers und der Vertreter der Tiibinger Schule ausbildete, vertrat Kier-
kegaard cbenso entschieden den entgegengesetzten Standpunkt. Er hatte
nur Spott fiir diejenigen, die, anstatt sich ins offene Meer des Glaubens zu
stitrzen, am Ufer der rationalen Gewiflheiten entlangtasteten, stets bereit,
wenigstens mit einem Fuf nachzufithlen, ob der Boden des ,Beweisbaren®
noch unter ihnen sei. Und dieses Bild besagte fiir ihn, dafl man nicht anders
als durch den Glauben — zum Glauben kommen kénne. Jeder andere Weg
erschien ihm als ein armseliger Kompromifl. Stellt man sich wenigstens
cinmal probeweise auf diesen Standpunkt, so fallt das anfangliche Bild mit
cinem Schlag weg. Es gibt dann nicht mehr den steil aufragenden Gipfel,
zu dem der mithsame Pfad der Argumentation emporfihrt. Und mit dem
Bild zusammen werden dann auch alle Komplikationen gegenstandslos, die
sich mit ihm verbanden. Denn der Anspruch des heutigen Menschen wirkt
nur so lange iberzogen und vermessen, wie das ,Gipfelmodell* Geltung
beanspruchen kann. Wenn der Glaube das fernragende Ziel ist, dann er-
scheint es freilich sinnlos, von diesem Ziel gleichzeitig zu verlangen, dafl es
uns nah, einleuchtend und fithlbar sei. Dann gibt es eben nur den anstren-
genden, demiitigenden Aufstieg zu ihm. Wie aber, wenn der Glaube nicht
Ziel ist, sondern — wie Kierkegaard will - Anfang und Prinzip? Wie, wenn
mit dem Glauben selbst ein Anfang gemacht werden kann?

Biblische Zwischeniiberlegung

In dieser Streitfrage gibt es nur eine Instanz, die sie iiberzeugend zu
schlichten vermag. Und diese Instanz ist Jesus selbst, der in der Glaubens-
geschichte noch eine ganz andere Rolle spielt, als man gemeinhin vermutet.
Gemeinsam ist allen Christen die Uberzeugung, dafl der Glaube ihm gilt.
Dazu bekennt sich schon die alteste Glaubensformel mit den Worten: ,,und
an Jesus Christus, Gottes einzigen Sohn, unsern Herrn® (Rufinus). Doch
sosehr Christus der entscheidende Glaubensinhalt ist, so hat er nach klarer
Auskunft der Evangelien zugleich auch als der Initiator des Glaubens zu
gelten. Daf es die spezifisch christliche Glaubensform uberhaupt gibt, ist
sein Werk, die Frucht seiner Initiative. Bei aller Verankerung in der alt-
testamentlichen Tradition ist es doch entscheidend ihm zu danken, dafl wir



Das Glaubenslicht 35

in seinem Sinn glauben konnen. Deshalb muf die Streitfrage der beiden
Modelle vor sein Forum gebracht werden. Er allein kann sie letztlich ent-
scheiden.

Nun gibt es im Evangelium zweifellos eine ganze Reihe von Stellen, die
das traditionelle Modell zu bestatigen scheinen. In diesen Szenen beweist
Jesus seine gottliche Kraft entweder, um seine Gegner zu beschimen und
ihre ausgesprochenen oder unausgesprochenen Einwirfe zu widerlegen,
oder in der Absicht, den noch Zogernden eine Handhabe fiir den vollkom-
menen Glauben an ihn zu bieten. Doch gehort es zu den unbestreitbaren
Ergebnissen der modernen Bibelwissenschaft, dafl sich in diesen Szenen
weit mehr die Probleme der missionierenden Urgemeinde als die ur-
spriinglichen Gegebenheiten spiegeln. Geht man auf die fraglos éltesten
Zeugnisse zuriick, so bietet sich vielmehr das entgegengesetzte Bild. Dann
beweist Jesus seine Macht nicht, um Gegner zu widerlegen oder Zigernden
zum Glauben zu verhelfen; dann ist vielmehr das Wunder regelmafig die
Frucht des ihm bereits entgegengebrachten Glaubens. Auf ungemein pak-
kende Weise bringt das die Markusversion der Heilung des besessenen
Jungen zum Ausdruck, die sich, wie es Raffael auf seinem letzten Meister-
werk darstellte, im unmittelbaren Anschluf an die Verkldrungsszene
abspielt (Mk 9, 14-29). Vergeblich hat der ungliickliche Vater die Jin-
ger um Abhilfe gebeten; jetzt wendet er sich mit dem Rest seines bereits
erlahmenden Vertrauens an Jesus: ,Wenn du etwas vermagst, hilf
uns und hab Erbarmen mit uns!“ (9, 22). Doch Jesus 1t den Bedingungs-
satz nicht stehen: , Alles vermag, wer glaubt!“ (9, 23). Da bricht es aus dem
verzweifelten Mann hervor: ,Ich glaube, hilf meinem Unglauben!* (9, 24).
Mit diesem Satz rettet er sich buchstablich auf den kleinen Rest, der ihm von
seinem anfanglichen Vertrauen blieb. Es ist nur ein glimmender Funke
inmitten wachsender Zweifel und Bedrangnisse. Aber in diesem winzigen
Funken besteht der Anfang, der gemacht werden mufl. Und die Hilfe 14t
nicht auf sich warten. Mit machtvoller Gebarde befiehlt Jesus der Krank-
heit, von dem Jungen abzulassen, der wie tot zusammenbricht. Doch Jesus
faflit ihn an der Hand und richtet ihn auf: ,und der Junge erhob sich®
(9, 27).

Wie an einem Paradigma kann man an dieser Szene ersehen, um was es
Jesus vordringlich zu tun ist. Um helfen zu konnen, zieht er die Hilfsbe-
diirftigen zunéchst in ein neues Verhdltnis zu sich. Dadurch wird er fiir sie
zur entscheidenden Bezugsperson. Alle Hoffnung auf eine Wendung zum
Besseren, alle offenen und geheimen Sehnsiichte gehen in ihm vor Anker.
Fiir dieses Verhiltnis gibt es nur einen zuldnglichen Begriff, nur einen Na-
men: Glaube. Das ist weder im Vollsinn schon der Glaube, den das kirch-
liche Bekenntnis meint, noch etwas davon Verschiedenes. Denn wer diesen



Eugen Biser 36

Glauben an Jesus gewinnt, tritt mit ihm zusammen vor das Antlitz des Va-
ters. Er gewinnt eine neue Gottesbeziechung, von der er ohne Jesus noch
nicht einmal eine Vorstellung gewonnen hitte. Und in dieser Gemeinsam-
keit vor und durch Gott werden die Krifte der neuen Welt rege. Heil ent-
steht, wo die Méchte des Todes und der Vernichtung zu triumphieren
schienen. Licht entsteht, wo alles in Finsternis und Nacht zu versinken
schien.

Das Modell Emmaus

Wenn diese Besinnung etwas lehrt, dann die Tatsache, dafl dem Glaubens-
problem nur durch einen Perspektivenwechsel beizukommen ist. Es bedarf,
um es mit einer geistesgeschichtlichen Formel zu sagen, einer ,kopernika-
nischen Wende“, die das, was bisher als Ziel galt, zum Ausgangspunkt
nimmt. Mit dem Glauben selbst mufl der neue Anfang gemacht werden.
Das leuchtet zwar unmittelbar ein; denn mit dem alten ,, Anndherungsver-
fahren hatte es ohnehin eine schwierige Bewandtnis. Wenn es im Glauben
um die Ubernahme der Gotteswahrheit ging, blieb, bei aller Leistungskraft
der argumentativen Denkschritte, am Ende doch eine unendliche Distanz,
die keine Argumentation je zu uberbriicken vermochte. Nur der zum Prin-
zip erhobene Glaube konnte dariiber hinweghelfen. Doch sosehr das alles
einleuchten mag, so ist es doch leichter gesagt als getan. So sammelt sich das
ganze Problem schlieflich in die Frage, wie denn mit dem Glauben begon-
nen werden kann.

Es ist, als habe das Evangelium nur auf diese Frage gewartet. Und es
sind gerade seine abschliefenden Aussagen —die Osterberichte —, mit denen
es darauf antwortet. An einer der schonsten dieser Erzahlungen, der Em-
mausperikope (Lk 24, 13-35), sei dies mit einigen Strichen verdeutlicht, die
zugleich auf die eminent modernen Ziige dieser Geschichte abheben sollen.
Unversehens — und zundchst unerkannt — betritt der Auferstandene die
Szene. Bei seinen ersten Anstoflen beschrankt er sich darauf, die beiden
Weggefihrten, die das Jerusalem ihrer zerschlagenen Hoffnungen hinter
sich lieRen, zu Wort kommen zu lassen. So ist er ihnen zunachst kaum mehr
als die Gelegenheit, sich endlich einmal mit allem, was sich an unverarbei-
teten Ideologien, enttiuschten Hoffnungen und menschlichen Bitterkeiten in
ihnen aufstaute, aussprechen zu konnen. Und Jesus hort ihnen zu. , Wir
aber hatten gehofft, dafl er es sei, der Israel retten werde®, gestehen sie
ihrem schweigsamen Gesprachspartner (24, 21). Erst jetzt, nachdem sie
sich ihren Schmerz von der Seele geredet haben, greift er ein. Er zeigt ihnen
dort, wo sie nur Vergeblichkeit, Widersinn und Leere erblicken, ein ge-
heimnisvolles, von Ewigkeit her vorentschiedenes Muf}'; er zeigt ihnen in



Das Glaubenslicht 37

der Ratselschrift der Sinnlosigkeit den geheimnisvollen Sinn: ,Mufite nicht
der Messias all das erleiden, um so in seine Herrlichkeit einzutreten?” (24,
26). Und der gezeigte Sinn ist so umfassend, dafl etwas von seinem Glanz
auch auf ihr scheinbar verpfuschtes, an eine Utopie verschwendetes Leben
zuriickfallt. Ohne daf} sie schon etwas damit anzufangen wiilten, erhebt sich
vor ihrem inneren Auge neu und leuchtend die verloren geglaubte Identi-
fikationsfigur. Und gleichzeitig wird ihnen deutlich, dafl der wiedergefun-
dene Sinn ursichlich mit ihrem geheimnisvollen Gespréchspartner zu tun
hat. Daf sich die Wege nach dem wundersamen Gesprich wieder trennen
sollen, will ihnen nicht eingehen. Auf die Nahe dieses hilfreichen Part-
ners, so scheint ihnen, konnen sie nie mehr verzichten. Das alles sammelt
sich in ihre Bitte: ,Bleib bei uns; es wird bald Abend, der Tag hat sich schon
geneigt® (24, 29). Dann endlich, beim Brotbrechen, gehen ihnen die Augen
auf. Und erst zuletzt, in der Rickbesinnung, wird ihnen klar, daf dies alles
nicht von ungefahr kam, sondern als die Folge eines Prozesses, in dem die
Initiative von ihnen an den geheimnisvollen Partner {iberging, und durch
den sie von Grund auf verwandelt wurden: ,Brannte nicht das Herz in
uns, als er unterwegs mit uns redete und uns den Sinn der Schrift erschloff?“
(24, 32).

Hier vollzieht sich wirklich eine ,kopernikanische Wende*; hier wird
wirklich mit dem Glauben ,ein Anfang gemacht’. Aber nicht so, wie man
es sich unter dem Eindruck dieser Wendungen vorstellen mochte. Hier
kommen nicht etwa Menschen aufgrund ihres aktiven Zutuns zum Glauben;
vielmehr werden sie vom Ziel der Glaubensbewegung her ,zum Glauben
bewogen’. Was sie in diesen Prozef} einbringen, ist nichts weiter als ihre
Ansprechbarkeit. Alles andere bleibt der Initiative ihres geheimnisvollen
Gespréchspartners iiberlassen. Das ganze Geschehen aber kommt dadurch
in Gang, daf sie sich aus dem Teufelskreis ihrer Lethargie und Resigna-
tion herausfiihren, dafl sie sich ,ansprechen’ lassen. Denn der Initiator der
Glaubensbewegung ~ daran kann kein Zweifel sein — ist Jesus allein und
das, was von Gott her in ihm geschieht.

Das ganze Christentum beginnt mit der Gewiflheit, dafl Gott in ihm, wie
es in einem der altesten christlichen Dokumente heifit, ,sein Schweigen
brach’. Vom Menschen ist nicht mehr gefordert, als dafl er darauf hort,
freilich aber auch nicht weniger. Daher entscheidet sich die Glaubensfrage
heute wie damals daran, ob wir uns bereit finden, eine Wahrheit gelten zu
lassen, die sich nicht unsrer kognitiven Kraft, nicht unserem entdeckerischen
Genie und nicht unsrem spekulativen Vermégen, sondern dem Anruf des
redenden Gottes verdankt. Und auch dies gehért zur christlichen Grund-
liberzeugung, daf} dieser Anruf nicht so sehr in verbalen Verlautbarungen
als vielmehr in dem erging, was die ganze Spannweite des Lebens Jesu



Eugen Biser 38

ausmacht, in seinem Reden ebenso wie in seinem Schweigen, in seinen Ta-
ten ebenso wie in seinem Leiden, zumal aber in dem, was er fiir Gott und
die Menschheit ist. Deshalb dreht sich das Emmausgespréich notwendig um
diese Thematik. Und was uns dabei trosten mag, ist der Umstand, dafl den
Jingern durchaus kein fertiges Christusbekenntnis abverlangt wird, son-
dern dafB sie mit all ihren Zweifeln und Enttduschungen zu Wort kom-
men. Aber wihrend sie sich ihre Not von der Seele reden, beginnt bereits
die innere Verwandlung. Ein Geschehen kommt, von ihnen fast unbemerkt,
in Gang, das sie spiter, in der Retrospektive, als die Entfachung des inne-
ren Herzensbrandes deuten. Ein geheimnisvolles Feuer ergreift sie, das all
ihre Enttduschungen, aber auch alle falschen Erwartungen in Asche legt.
Aber das, was in ihnen verschwindet, nehmen sie kaum noch wahr: zu iiber-
méchtig ist die Erfahrung des inneren Erglihens, die immer mehr von
ihnen Besitz ergreift. Wo Zweifel und Skepsis alles in Nacht zu stiirzen
drohten, breitet sich mit einem Mal eine Lichterfahrung aus, die eine nie
gefithlte GewifSheit vermittelt. Und aus dieser Gewifiheit erhebt sich,
leuchtend wie ein Stern, der neugewonnene Osterglaube, verstanden als
die unerschiitterliche Zuversicht, den Auferstandenen bei sich zu haben
und ilim lebenslang verbunden zu sein. Denn der Glaube, so zeigt sich hier
endgiiltig, ist nichts anderes als die Verbundenheit mit Jesus, das Verhilt-
nis, das von ihm seinen Ausgang nimmt, in ihm seine Mitte hat und in ihm
seine Erfiillung findet.

Emmaus heute

Es geniigt, die Emmausszene so weit auszuleuchten, um deutlich zu machen,
daf sie im Kleid eines historischen Berichts in Wirklichkeit von uns han-
delt. Wenn sie aber erst einmal zu uns zu reden beginnt, 148t sie auch kei-
nen Zweifel mehr daran aufkommen, wie mit dem Glauben heute ein An-
fang gemacht werden kann. Er besteht in der rechten Einstimmung auf das
Zentralereignis des religiésen BewuBtseins dieser Zeit, also auf die Wie-
derentdeckung Jesu. Sie ist solange nicht erreicht, als man Jesus lediglich
als eine Gestalt der Religionsgeschichte oder, wie es heute gerne geschieht,
als einen Programmatiker gesellschaftlicher Verdnderungen ansieht. Soviel
Jesus mit anderen Wohltitern der Menschheit gemeinsam hat, so unter-
scheidet er sich gleichzeitig dadurch radikal von ihnen, dafl er im hdchsten
Sinn des Wortes ,etwas zu sagen hat'. Nur unter dieser Voraussetzung
kommt das Emmausgesprich auch heute noch in Gang. Wer aber mit dieser
,Vorgabe‘ an Jesus herantritt, macht eine seltsame Beobachtung. Er fihlt
sich durch ihn in ein Gesprich gezogen. Wer dieses Gespréch mit ihm auf-
nimmt, gewinnt die Freiheit, thm alles zu Fiifen zu legen, was ihn an un-



Das Glaubenslicht 39

eingelosten Hoffnungen, menschlichen Bitterkeiten und enttduschten Er-
wartungen beschwert. Doch der entstechende Hohlraum bleibt nicht leer;
wie im Emmausgesprich des Evangeliums fullt er sich vielmehr mit einer
neuen Erfahrung von Sinn. Wie damals wird auch heute klar, dafl Jesus
den Schliissel zum Weltgeheimnis in seinen Hinden tragt, nein, dafl er
dieser Schliissel ist. Denn es gibt auf die Frage nach dem unendlichen Leid
in der Geschichte, nach dem, was die nicht getrockneten Trénen, die unge-
hort verhallten Hilferufe, die Seufzer der Unterdriickten, Frustrierten,
Gescheiterten, wert sind, nur die eine Antwort seines Kreuzes. Insofern ist
allenthalben, besonders aber auf dem unermeflichen Feld der begrabenen
Hoffnungen, von ihm die Rede. Uber den Grébern der vergeblich Geopfer-
ten steht, wie iiber seiner eigenen Todesstétte, als geheimnisvolles Heils-
zeichen sein Kreuzestitel. Der gigantische Chor der Hoffnungslosen findet
das rettende Losungswort in seinem Namen. Insofern sieht sich jeder, der
das Emmausgesprach mit ihm aufnimmt, in den weltweiten Disput einbe-
zogen, der von ihm handelt. Doch gehort es zum Wesen dieses Disputs, dafl
man ihn nicht aufnehmen und auf seiner alten Verfassung bestehen kann.
Wer ihn fithrt, wird verwandelt. Es ergeht in ihm wie in jedem Gespréch:
wer redet, wird im dialogischen Vollzug seiner Sache und seiner selbst wie
sonst nirgendwo gewifl. Schon das alltégliche Wort ist, wenn es nur wesen-
haft gesprochen wird, eine Quelle der Gewiflheit, der Verbundenheit und
der Zuversicht. Wieviel mehr das Wort, das Jesus zum Inhalt und zum
Gegeniiber hat. Wer es spricht oder doch wenigstens mitspricht, gerdt in
jene innere Bewegung, die das Bild vom ,Herzensbrand‘ meint, von dem
sich die Emmausjinger erfillt wufiten. Und diese innere Entflammung
fithrt schliefilich zu jenem Durchbruch, den die Emmausgeschichte als das
Wiedererkennen beim Brotbrechen umschreibt. Was als innere Entflam-
mung begann, endet in diesem Augenblick des Wiedererkennens — damals
wie heute.

Verstehender Glaube

Doch was heifit dann ,glauben‘? Soviel ist klar: nichts neben oder aufler
Jesus, sondern das dialogische Verhéltnis zu ihm, die Tur, durch die er in
unser Leben eintritt. Genau das meinen die biblischen Bildworte, die davon
reden, daf er sich mit uns zu Tisch setzt, die Tischgemeinschaft mit uns
Siindern aufnimmt, fiir uns das Gastmahl seines Reichs bereitet. Demge-
méf besagt der Glaube, wie er sich hier abzeichnet, soviel wie: sich durch
Jesus zu Gott iiberreden lassen; im Zug dieser ,Uberredung’ vom Geist sei-
ner Zuversicht, seiner Gewiflheit, seines Friedens und seiner Hingabe er-
fiillt werden; oder kiirzer: durch ithn Gott verstehen lernen!



Eugen Biser 40

Die Gefahr, auf diesem Weg an den ,Falschen® zu geraten, besteht nicht.
Denn eine Verwechslung ist ausgeschlossen. Durch die Tiir, durch die Jesus
kommt, kann kein anderer, weder ein Erleuchteter wie Buddha, noch ein
Kidmpfer wie Mohammed, und schon gar nicht ein blutgieriger Wolf vom
Schlag Stalins oder Hitlers, eintreten. Diese Tir 6ffnet sich nur ihm! Er
allein vermag sie aufzustoflen, weil er im Unterschied zu allen @ibrigen in
seiner Hilfe — sich selber gibt.

Je mehr man diesen Zusammenhdngen nachgeht, desto deutlicher be-
greift man, dafl wir in einer Emmausstunde leben. Tief ist die Beklommen-
heit der Herzen, die Trauer der viel zu Vielen, die alles verloren geben.
Aber schon hat sich uns der Unbekannte zugesellt, der so tut, als wisse er
von nichts und diesen Kunstgriff doch nur dazu gebraucht, uns zum Reden
zu bringen. Auf breiter Basis hat dieses Gesprich bereits begonnen, auch
wenn es kaum erst als Emmausgesprich begriffen wird. Aber die vielen,
die sich ihre religiose Enttduschung von der Seele reden, manchmal in der
Sprache der Erbitterung, nicht selten in der des Protests, bewegen sich, ob
sie sich dessen bewufit sind oder nicht, auf den Spuren der Emmauswande-
rer. Auch wenn dieses Gesprach den Hiitern der kirchlichen Ordnung gele-
gentlich recht ldstig wird, darf es doch keinesfalls abgeblockt werden. Denn
die Trimmer der enttduschten Hoffnungen miissen abgerdumt werden,
wenn, wie damals, die Sinnfindung gelingen und das Ziel des Wieder-
erkennens erreicht werden soll. Wenn nicht alles tduscht, sind bereits die
Zeichen der groflen Wende zu sehen. Wenn auch mehr in der religiésen
Randzone als im kirchlichen Binnenraum stellen sich Erfahrungen der Ge-
wiflheit, der Freude, der Zuversicht und des Trostes ein, die darauf schlie-
fen lassen, dafl wie damals die Herzen in Brand gesetzt wurden. Wenn das
zutrifft, brancht man sich iiber den Fortgang des Geschehens keine Gedan-
ken zu machen. Wie damals wird der Herzensbrand alles wegzehren, was
sich dem Glauben an Lethargie, Verbitterung und Resignation entgegen-
stellt. Und im Licht der aufflammenden Gewiheit wird sich jenes rettende
Wiedererkennen ereignen, das von der ersten Stunde an den Herzschlag
des Glaubens ausmacht.

Noch vor kurzem sprachen ernstzunehmende Beobachter der religiosen
Szene von der ,Gottesfinsternis‘, die Giber uns herein gebrochen sei. Dem-
gegeniiber steht der Glaube, wie er sich heute anbahnt, im Zeichen
wachsenden Lichts. Er lebt von der Lichterfahrung, die mit der Orientie-
rung an Jesus einhergeht. Darin besteht seine Rechtfertigung und seine
befreiende Effizienz. Mit ihm beginnt das Leben neu. Er ist das Ende der
Gottesfinsternis.





