
Das Glaubenslicht 31 

wenn in ihr die Elemente der •Seelenführungsbeichte" zum Tragen kom- 
men, d. h. wenn der •Beichtende" sich entsprechend einstellt und vorberei- 
tet, und wenn der •Beichtvater" die Fähigkeit zu wirklich geistlichem 
Rat hat und sich für ein solches Gespräch die nötige Zeit nimmt. 

3. Es scheint mir sehr wichtig zu sein, daß darüber hinaus die eigentliche 
•Seelenführungsbeichte" wieder ihren ursprünglichen Platz gewinnen 
könnte. Natürlich sollte an sich jeder Priester imstande sein, diese Weise 
der geistlichen Hilfe und Führung zu vermitteln. Aber wer gibt uns das 
Recht, zu unterstellen, daß das, was an sich sein sollte, auch wirklich so all- 
täglich ist? 

Das Glaubenslicht 

Neue Möglichkeiten der Glaubensbegründung 

Eugen Biser, München 

Die religiöse Situation 

Nach einem weitverbreiteten Eindruck sieht es in der religiösen Szene der 
Gegenwart recht düster aus. Resignierend steht eine beträchtliche Gruppe 
,Altgläubiger' dem Versuch gegenüber, dem Volk den Reichtum der Li- 
turgie durch moderne Formen der Vermittlung zugänglich zu machen. Der 
vielberedete Konflikt der ungeduldig vorwärts Drängenden mit denen, die 
starr an den alten Formen festhalten, droht die besten Lebenskräfte auf- 
zuzehren. Das ökumenische Gespräch, an das sich so viele Hoffnungen 
knüpften, droht zu versanden. Und was vielleicht das Bedenklichste ist: 
trotz einiger Anläufe und eines erstaunlichen Aufwands an methodischem 
Scharfsinn gelang es der Theologie der Gegenwart nicht, hilfreiche Weg- 
weisungen zu geben oder auch nur ermutigende Signale zu setzen. 

Doch müßte man mit Blindheit geschlagen sein, wenn man nicht auch das 
Licht wahrnehmen wollte, das diese verdüsterte Szene durchdringt. Aus 



Eugen Biser 32 

der Tiefe des religiösen Bewußtseins vollzog sich, jenseits aller kirchlichen 
und theologischen Initiativen, eine beispiellose Wiederentdeckung Jesu, 
die zweifellos das beherrschende Ereignis der neueren Religionsgeschichte 
bildet. Und Hand in Hand damit stellte sich auch für einen jeden, der ein 
Organ dafür entwickelt, die Gottesfrage neu. Nicht mehr als die klassische 
Frage, ob der vielleicht bezweifelte, befehdete und totgesagte Gott am 
Ende doch noch existiert, sondern als die Frage nach jenem Sinnziel aller 
Wirklichkeit und Geschichte, durch das sich, zusammen mit der Frage nach 
Gott, auch die Sinnfrage des Menschen endgültig beantwortet. Das ist in 
der Tat etwas bewegend Neues. Denn noch nie zuvor wagte der Mensch 
so bewußt nach Gott zu fragen, daß er dabei sein eigenes Schicksal, Sinn 
oder Widersinn der eigenen Existenz, an den Ausgang dieser Frage band. 

Wenn es sich aber so verhält, mußte da nicht auch die Glaubensfrage im 
Zug dieser Entwicklungen in eine neue Perspektive treten? Mußte sich 
dann nicht auch auf eine neuartige Weise zeigen, was Glaube ist und wie 
man zum Glauben kommt? Nichts kennzeichnet den Zwiespalt der reli- 
giösen Situation sosehr wie die Tatsache, daß man darauf mit einer Fehl- 
anzeige antworten muß. Die Diskussion der Glaubensfrage hinkt merk- 
würdig hinter derjenigen der großen Glaubensszenen - Gott und Chri- 
stus - hintendrein. Das heißt freilich keinesfalls, daß es dabei bleiben muß. 
Mit der großen Bewegung, in welche die religiöse Szene geriet, hat sich 
vielmehr insgeheim auch schon eine Neubeantwortung der Glaubensfrage 
angebahnt. Es kommt nur darauf an, die sich bietenden Möglichkeiten auf- 
zugreifen und den rechten Gebrauch davon zu machen. 

Gewandelte Voraussetzungen 

Wie jedem wahren Beobachter der religiösen Szene klar ist, leben wir kei- 
neswegs in einer glaubenslosen oder gar glaubensfeindlichen Zeit. Zwar 
stehen viele der Glaubensmöglichkeit kritisch, bisweilen sogar ablehnend 
gegenüber, aber nicht deshalb, weil sie im Glauben einen raffinierten 
Selbstbetrug oder eine unverantwortliche Ausflucht sehen, sondern aus 
Bekümmerung darüber, daß ihnen der Weg des Glaubens persönlich un- 
gangbar erscheint. Um so heftiger ist bei andern die Sehnsucht nach einem 
festen Glaubensstandpunkt ausgeprägt. Doch machen sich gerade bei ihnen 
Vorbehalte gegenüber den traditionellen Modellen bemerkbar. Schon die 
betont lehrhafte Gestalt, in der sich der Traditionsglaube darstellt, erregt 
ihre Bedenken. Vollends fremd und unannehmbar aber erscheint ihnen ein 
Glaube, der den Eindruck einer autoritativen Festlegung erweckt. Er 
kommt ihnen wie eine abstrakte Hohlform dessen vor, was nur in einem 
Akt dialogischer Sebstübereignung übernommen werden könnte. 



Das Glaubenslicht 33 

Diese Vorbehalte haben mit dem tiefen Umschichtungsprozeß zu tun, 
der sich während der letzten Jahrzehnte abspielte. Dem Angehörigen einer 
durch politische Mächte mißbrauchten und durch geheime Verführer mani- 
pulierten Generation wurde in jähem Bruch mit der überlieferten Ordnung 
gerade deren Grundpfeiler, die Autorität, verdächtig, und das bis in ihre 
geistigen und religiösen Funktionen hinein. Anstatt etwas schon deshalb 
als wahr gelten zu lassen, weil es autoritativ verbürgt ist, verlangt er um- 
gekehrt nach Kriterien, die ihm die Autoritäten wieder glaubhaft machen. 
Gleichzeitig wächst seine Skepsis gegenüber jedem Wahrheitsmodell, das 
sich quer zu den menschlichen Interessen Geltung zu schaffen sucht. Um so 
bereitwilliger ist er dagegen, sich dem zu beugen, was ihn in seiner We- 
senstiefe anrührt und ihn, indem es ihn herausfordert, zugleich in seinem 
Selbstsein bestätigt und festigt. Er sucht, um es mit einer augustinischen 
Metapher zu sagen, das lebendige, menschliche Antlitz der Wahrheit; und 
dieses Antlitz erblickt er vor allem dort, wo sich ihm die Wahrheit personal 
zuneigt und ihm, zusammen mit ihrem Anspruch, zu neuer Selbsterfahrung 
verhilft. Zu den gewandelten Bedingungen gehört auch, daß sich der 
Mensch der Gegenwart mit seinesgleichen bedingungslos solidarisch fühlt. 
Ein Wahrheits- und Heilsangebot, das ihm nur privates Glück verspräche, 
wäre ihm zutiefst verdächtig. Glaubhaft ist ihm nur, was allen zugute 
kommt und, zusammen mit seinem eigenen Elend, die Not der Menschheit 
überwindet oder doch wenigstens Wege zu dieser Überwindung aufzeigt. 
Wahrheit ist für ihn zwar nicht, wie Hegel spekulierte, das Ganze, wohl 
aber für das Ganze, ein Sinn, in dem sich alle wiederfinden können. 

Damit scheinen freilich •Angebot" und •Nachfrage" in ein heilloses Di- 
lemma zu geraten. Denn das Angebot, auf das sich der Glaube bezieht, be- 
steht nach gemeinchristlicher Überzeugung doch in der ungeschuldeten, 
nicht einklagbaren SelbstzuwendungGottes, der gegenüber keine Ansprüche 
geltend gemacht werden können. Demgegenüber besteht der Mensch dieser 
Zeit darauf, durch das Heil, dem er sich entgegensehnt, zugleich auch ge- 
tröstet, gestärkt und bestätigt zu werden und in dem, was ihn zum Glauben 
ruft - sich selbst wiederzufinden. Fast fühlt man sich an den Ablauf moder- 
ner Arbeitskämpfe erinnert: zu weit klaffen die Ausgangspositionen aus- 
einander, als daß man mit einer Versöhnung rechnen könnte. 

Der deprimierende Eindruck, zu dem diese Bestandsaufnahme führte, 
könnte sich freilich auch aus der Optik erklären, in der sich das Problem 
zunächst darstellt. Diese Optik ist mit der Vorstellung gegeben, daß wir 
uns zum Glauben vorzuarbeiten hätten. In dieser Sicht erscheint der Glaube 
wie ein fernes, im Schneeglanz aufleuchtendes Gebirgsmassiv, das der 
glaubenswillige oder glaubensbereite Mensch in mühsamem Annäherungs- 
prozeß zu ersteigen sucht. Die zu Beginn des 19. Jahrhunderts entstandene 



Eugen Biser ^ 

theologische Begründungswissenschaft steht dafür ein, daß es mit diesem 
Modell seine Richtigkeit hat. Der Glaube ist das Ziel; vernünftige Argu- 
mentation der Weg, der zu ihm emporführt. Man wird diesem Modell, in 
das ebensoviel pastorale Klugheit wie methodischer Scharfsinn investiert 
wurde, seinen Respekt nicht versagen dürfen; doch kann dieser Respekt 
nicht darüber hinwegtäuschen, daß es sich dabei schließlich doch nur um 
ein Modell handelt. Denn während sich dieses unter dem Einfluß Schlei- 
ermachers und der Vertreter der Tübinger Schule ausbildete, vertrat Kier- 
kegaard ebenso entschieden den entgegengesetzten Standpunkt. Er hatte 
nur Spott für diejenigen, die, anstatt sich ins offene Meer des Glaubens zu 
stürzen, am Ufer der rationalen Gewißheiten entlangtasteten, stets bereit, 
wenigstens mit einem Fuß nachzufühlen, ob der Boden des •Beweisbaren" 
noch unter ihnen sei. Und dieses Bild besagte für ihn, daß man nicht anders 
als durch den Glauben - zum Glauben kommen könne. Jeder andere Weg 
erschien ihm als ein armseliger Kompromiß. Stellt man sich wenigstens 
einmal probeweise auf diesen Standpunkt, so fällt das anfängliche Bild mit 
einem Schlag weg. Es gibt dann nicht mehr den steil aufragenden Gipfel, 
zu dem der mühsame Pfad der Argumentation emporführt. Und mit dem 
Bild zusammen werden dann auch alle Komplikationen gegenstandslos, die 
sich mit ihm verbanden. Denn der Anspruch des heutigen Menschen wirkt 
nur so lange überzogen und vermessen, wie das •Gipfelmodeir Geltung 
beanspruchen kann. Wenn der Glaube das fernragende Ziel ist, dann er- 
scheint es freilich sinnlos, von diesem Ziel gleichzeitig zu verlangen, daß es 
uns nah, einleuchtend und fühlbar sei. Dann gibt es eben nur den anstren- 
genden, demütigenden Aufstieg zu ihm. Wie aber, wenn der Glaube nicht 
Ziel ist, sondern - wie Kierkegaard will - Anfang und Prinzip? Wie, wenn 
mit dem Glauben selbst ein Anfang gemacht werden kann? 

Biblische Zwischenüberlegung 

In dieser Streitfrage gibt es nur eine Instanz, die sie überzeugend zu 
schlichten vermag. Und diese Instanz ist Jesus selbst, der in der Glaubens- 
geschichte noch eine ganz andere Rolle spielt, als man gemeinhin vermutet. 
Gemeinsam ist allen Christen die Überzeugung, daß der Glaube ihm gilt. 
Dazu bekennt sich schon die älteste Glaubensformel mit den Worten: •und 
an Jesus Christus, Gottes einzigen Sohn, unsern Herrn" (Rufinus). Doch 
sosehr Christus der entscheidende Glaubensinhalt ist, so hat er nach klarer 
Auskunft der Evangelien zugleich auch als der Initiator des Glaubens zu 
gelten. Daß es die spezifisch christliche Glaubensform überhaupt gibt, ist 
sein Werk, die Frucht seiner Initiative. Bei aller Verankerung in der alt- 
testamentlichen Tradition ist es doch entscheidend ihm zu danken, daß wir 



Das Glaubenslicht 35 

in seinem Sinn glauben können. Deshalb muß die Streitfrage der beiden 
Modelle vor sein Forum gebracht werden. Er allein kann sie letztlich ent- 
scheiden. 

Nun gibt es im Evangelium zweifellos eine ganze Reihe von Stellen, die 
das traditionelle Modell zu bestätigen scheinen. In diesen Szenen beweist 
Jesus seine göttliche Kraft entweder, um seine Gegner zu beschämen und 
ihre ausgesprochenen oder unausgesprochenen Einwürfe zu widerlegen, 
oder in der Absicht, den noch Zögernden eine Handhabe für den vollkom- 
menen Glauben an ihn zu bieten. Doch gehört es zu den unbestreitbaren 
Ergebnissen der modernen Bibelwissenschaft, daß sich in diesen Szenen 
weit mehr die Probleme der missionierenden Urgemeinde als die ur- 
sprünglichen Gegebenheiten spiegeln. Geht man auf die fraglos ältesten 
Zeugnisse zurück, so bietet sich vielmehr das entgegengesetzte Bild. Dann 
beweist Jesus seine Macht nicht, um Gegner zu widerlegen oder Zögernden 
zum Glauben zu verhelfen; dann ist vielmehr das Wunder regelmäßig die 
Frucht des ihm bereits entgegengebrachten Glaubens. Auf ungemein pak- 
kende Weise bringt das die Markusversion der Heilung des besessenen 
Jungen zum Ausdruck, die sich, wie es Raffael auf seinem letzten Meister- 
werk darstellte, im unmittelbaren Anschluß an die Verklärungsszene 
abspielt (Mk 9, 14-29). Vergeblich hat der unglückliche Vater die Jün- 
ger um Abhilfe gebeten; jetzt wendet er sich mit dem Rest seines bereits 
erlahmenden Vertrauens an Jesus: •Wenn du etwas vermagst, hilf 
uns und hab Erbarmen mit uns!" (9, 22). Doch Jesus läßt den Bedingungs- 
satz nicht stehen: •Alles vermag, wer glaubt!" (9, 23). Da bricht es aus dem 
verzweifelten Mann hervor: •Ich glaube, hilf meinem Unglauben!" (9, 24). 
Mit diesem Satz rettet er sich buchstäblich auf den kleinen Rest, der ihm von 
seinem anfänglichen Vertrauen blieb. Es ist nur ein glimmender Funke 
inmitten wachsender Zweifel und Bedrängnisse. Aber in diesem winzigen 
Funken besteht der Anfang, der gemacht werden muß. Und die Hilfe läßt 
nicht auf sich warten. Mit machtvoller Gebärde befiehlt Jesus der Krank- 
heit, von dem Jungen abzulassen, der wie tot zusammenbricht. Doch Jesus 
faßt ihn an der Hand und richtet ihn auf: •und der Junge erhob sich" 
(9, 27). 

Wie an einem Paradigma kann man an dieser Szene ersehen, um was es 
Jesus vordringlich zu tun ist. Um helfen zu können, zieht er die Hilfsbe- 
dürftigen zunächst in ein neues Verhältnis zu sich. Dadurch wird er für sie 
zur entscheidenden Bezugsperson. Alle Hoffnung auf eine Wendung zum 
Besseren, alle offenen und geheimen Sehnsüchte gehen in ihm vor Anker. 
Für dieses Verhältnis gibt es nur einen zulänglichen Begriff, nur einen Na- 
men: Glaube. Das ist weder im Vollsinn schon der Glaube, den das kirch- 
liche Bekenntnis meint, noch etwas davon Verschiedenes. Denn wer diesen 



Eugen Biser 36 

Glauben an Jesus gewinnt, tritt mit ihm zusammen vor das Antlitz des Va- 
ters. Er gewinnt eine neue Gottesbeziehung, von der er ohne Jesus noch 
nicht einmal eine Vorstellung gewonnen hätte. Und in dieser Gemeinsam- 
keit vor und durch Gott werden die Kräfte der neuen Welt rege. Heil ent- 
steht, wo die Mächte des Todes und der Vernichtung zu triumphieren 
schienen. Licht entsteht, wo alles in Finsternis und Nacht zu versinken 
schien. 

Das Modell Emmaus 

Wenn diese Besinnung etwas lehrt, dann die Tatsache, daß dem Glaubens- 
problem nur durch einen Perspektivenwechsel beizukommen ist. Es bedarf, 
um es mit einer geistesgeschichtlichen Formel zu sagen, einer •kopernika- 
nischen Wende", die das, was bisher als Ziel galt, zum Ausgangspunkt 
nimmt. Mit dem Glauben selbst muß der neue Anfang gemacht werden. 
Das leuchtet zwar unmittelbar ein; denn mit dem alten •Annäherungsver- 
fahren" hatte es ohnehin eine schwierige Bewandtnis. Wenn es im Glauben 
um die Übernahme der Gotteswahrheit ging, blieb, bei aller Leistungskraft 
der argumentativen Denkschritte, am Ende doch eine unendliche Distanz, 
die keine Argumentation je zu überbrücken vermochte. Nur der zum Prin- 
zip erhobene Glaube konnte darüber hinweghelfen. Doch sosehr das alles 
einleuchten mag, so ist es doch leichter gesagt als getan. So sammelt sich das 
ganze Problem schließlich in die Frage, wie denn mit dem Glauben begon- 
nen werden kann. 

Es ist, als habe das Evangelium nur auf diese Frage gewartet. Und es 
sind gerade seine abschließenden Aussagen - die Osterberichte -, mit denen 
es darauf antwortet. An einer der schönsten dieser Erzählungen, der Em- 
mausperikope (Lk 24,13-35), sei dies mit einigen Strichen verdeutlicht, die 
zugleich auf die eminent modernen Züge dieser Geschichte abheben sollen. 
Unversehens - und zunächst unerkannt - betritt der Auferstandene die 
Szene. Bei seinen ersten Anstößen beschränkt er sich darauf, die beiden 
Weggefährten, die das Jerusalem ihrer zerschlagenen Hoffnungen hinter 
sich ließen, zu Wort kommen zu lassen. So ist er ihnen zunächst kaum mehr 
als die Gelegenheit, sich endlich einmal mit allem, was sich an unverarbei- 
teten Ideologien, enttäuschten Hoffnungen und menschlichen Bitterkeiten in 
ihnen aufstaute, aussprechen zu können. Und Jesus hört ihnen zu. •Wir 
aber hatten gehofft, daß er es sei, der Israel retten werde", gestehen sie 
ihrem schweigsamen Gesprächspartner (24, 21). Erst jetzt, nachdem sie 
sich ihren Schmerz von der Seele geredet haben, greift er ein. Er zeigt ihnen 
dort, wo sie nur Vergeblichkeit, Widersinn und Leere erblicken, ein ge- 
heimnisvolles, von Ewigkeit her vorentschiedenes ,Muß'; er zeigt ihnen in 



Das Glaubenslicht 37 

der Rätselschrift der Sinnlosigkeit den geheimnisvollen Sinn: •Mußte nicht 
der Messias all das erleiden, um so in seine Herrlichkeit einzutreten?" (24, 
26). Und der gezeigte Sinn ist so umfassend, daß etwas von seinem Glanz 
auch auf ihr scheinbar verpfuschtes, an eine Utopie verschwendetes Leben 
zurückfällt. Ohne daß sie schon etwas damit anzufangen wüßten, erhebt sich 
vor ihrem inneren Auge neu und leuchtend die verloren geglaubte Identi- 
fikationsfigur. Und gleichzeitig wird ihnen deutlich, daß der wiedergefun- 
dene Sinn ursächlich mit ihrem geheimnisvollen Gesprächspartner zu tun 
hat. Daß sich die Wege nach dem wundersamen Gespräch wieder trennen 
sollen, will ihnen nicht eingehen. Auf die Nähe dieses hilfreichen Part- 
ners, so scheint ihnen, können sie nie mehr verzichten. Das alles sammelt 
sich in ihre Bitte: •Bleib bei uns; es wird bald Abend, der Tag hat sich schon 
geneigt" (24, 29). Dann endlich, beim Brotbrechen, gehen ihnen die Augen 
auf. Und erst zuletzt, in der Rückbesinnung, wird ihnen klar, daß dies alles 
nicht von ungefähr kam, sondern als die Folge eines Prozesses, in dem die 
Initiative von ihnen an den geheimnisvollen Partner überging, und durch 
den sie von Grund auf verwandelt wurden: •Brannte nicht das Herz in 
uns, als er unterwegs mit uns redete und uns den Sinn der Schrift erschloß?" 
(24, 32). 

Hier vollzieht sich wirklich eine ,kopernikanische Wende'; hier wird 
wirklich mit dem Glauben ,ein Anfang gemacht'. Aber nicht so, wie man 
es sich unter dem Eindruck dieser Wendungen vorstellen möchte. Hier 
kommen nicht etwa Menschen aufgrund ihres aktiven Zutuns zum Glauben; 
vielmehr werden sie vom Ziel der Glaubensbewegung her ,zum Glauben 
bewogen'. Was sie in diesen Prozeß einbringen, ist nichts weiter als ihre 
Ansprechbarkeit. Alles andere bleibt der Initiative ihres geheimnisvollen 
Gesprächspartners überlassen. Das ganze Geschehen aber kommt dadurch 
in Gang, daß sie sich aus dem Teufelskreis ihrer Lethargie und Resigna- 
tion herausführen, daß sie sich ,ansprechen' lassen. Denn der Initiator der 
Glaubensbewegung - daran kann kein Zweifel sein - ist Jesus allein und 
das, was von Gott her in ihm geschieht. 

Das ganze Christentum beginnt mit der Gewißheit, daß Gott in ihm, wie 
es in einem der ältesten christlichen Dokumente heißt, ,sein Schweigen 
brach'. Vom Menschen ist nicht mehr gefordert, als daß er darauf hört, 
freilich aber auch nicht weniger. Daher entscheidet sich die Glaubensfrage 
heute wie damals daran, ob wir uns bereit finden, eine Wahrheit gelten zu 
lassen, die sich nicht unsrer kognitiven Kraft, nicht unserem entdeckerischen 
Genie und nicht unsrem spekulativen Vermögen, sondern dem Anruf des 
redenden Gottes verdankt. Und auch dies gehört zur christlichen Grund- 
überzeugung, daß dieser Anruf nicht so sehr in verbalen Verlautbarungen 
als vielmehr in dem erging, was die ganze Spannweite des Lebens Jesu 



Eugen Biser 3° 

ausmacht, in seinem Reden ebenso wie in seinem Schweigen, in seinen Ta- 
ten ebenso wie in seinem Leiden, zumal aber in dem, was er für Gott und 
die Menschheit ist. Deshalb dreht sich das Emmausgespräch notwendig um 
diese Thematik. Und was uns dabei trösten mag, ist der Umstand, daß den 
Jüngern durchaus kein fertiges Christusbekenntnis abverlangt wird, son- 
dern daß sie mit all ihren Zweifeln und Enttäuschungen zu Wort kom- 
men. Aber während sie sich ihre Not von der Seele reden, beginnt bereits 
die innere Verwandlung. Ein Geschehen kommt, von ihnen fast unbemerkt, 
in Gang, das sie später, in der Retrospektive, als die Entfachung des inne- 
ren Herzensbrandes deuten. Ein geheimnisvolles Feuer ergreift sie, das all 
ihre Enttäuschungen, aber auch alle falschen Erwartungen in Asche legt. 
Aber das, was in ihnen verschwindet, nehmen sie kaum noch wahr: zu über- 
mächtig ist die Erfahrung des inneren Erglühens, die immer mehr von 
ihnen Besitz ergreift. Wo Zweifel und Skepsis alles in Nacht zu stürzen 
drohten, breitet sich mit einem Mal eine Lichterfahrung aus, die eine nie 
gefühlte Gewißheit vermittelt. Und aus dieser Gewißheit erhebt sich, 
leuchtend wie ein Stern, der neugewonnene Osterglaube, verstanden als 
die unerschütterliche Zuversicht, den Auferstandenen bei sich zu haben 
und ihm lebenslang verbunden zu sein. Denn der Glaube, so zeigt sich hier 
endgültig, ist nichts anderes als die Verbundenheit mit Jesus, das Verhält- 
nis, das von ihm seinen Ausgang nimmt, in ihm seine Mitte hat und in ihm 
seine Erfüllung findet. 

Emmaus heute 

Es genügt, die Emmausszene so weit auszuleuchten, um deutlich zu machen, 
daß sie im Kleid eines historischen Berichts in Wirklichkeit von uns han- 
delt. Wenn sie aber erst einmal zu uns zu reden beginnt, läßt sie auch kei- 
nen Zweifel mehr daran aufkommen, wie mit dem Glauben heute ein An- 
fang gemacht werden kann. Er besteht in der rechten Einstimmung auf das 
Zentralereignis des religiösen Bewußtseins dieser Zeit, also auf die Wie- 
derentdeckung Jesu. Sie ist solange nicht erreicht, als man Jesus lediglich 
als eine Gestalt der Religionsgeschichte oder, wie es heute gerne geschieht, 
als einen Programmatiker gesellschaftlicher Veränderungen ansieht. Soviel 
Jesus mit anderen Wohltätern der Menschheit gemeinsam hat, so unter- 
scheidet er sich gleichzeitig dadurch radikal von ihnen, daß er im höchsten 
Sinn des Wortes .etwas zu sagen hat'. Nur unter dieser Voraussetzung 
kommt das Emmausgespräch auch heute noch in Gang. Wer aber mit dieser 
,Vorgabe' an Jesus herantritt, macht eine seltsame Beobachtung. Er fühlt 
sich durch ihn in ein Gespräch gezogen. Wer dieses Gespräch mit ihm auf- 
nimmt, gewinnt die Freiheit, ihm alles zu Füßen zu legen, was ihn an un- 



Das Glaubenslicht 39 

eingelösten Hoffnungen, menschlichen Bitterkeiten und enttäuschten Er- 
wartungen beschwert. Doch der entstehende Hohlraum bleibt nicht leer; 
wie im Emmausgespräch des Evangeliums füllt er sich vielmehr mit einer 
neuen Erfahrung von Sinn. Wie damals wird auch heute klar, daß Jesus 
den Schlüssel zum Weltgeheimnis in seinen Händen trägt, nein, daß er 
dieser Schlüssel ist. Denn es gibt auf die Frage nach dem unendlichen Leid 
in der Geschichte, nach dem, was die nicht getrockneten Tränen, die unge- 
hört verhallten Hilferufe, die Seufzer der Unterdrückten, Frustrierten, 
Gescheiterten, wert sind, nur die eine Antwort seines Kreuzes. Insofern ist 
allenthalben, besonders aber auf dem unermeßlichen Feld der begrabenen 
Hoffnungen, von ihm die Rede. Über den Gräbern der vergeblich Geopfer- 
ten steht, wie über seiner eigenen Todesstätte, als geheimnisvolles Heils- 
zeichen sein Kreuzestitel. Der gigantische Chor der Hoffnungslosen findet 
das rettende Losungswort in seinem Namen. Insofern sieht sich jeder, der 
das Emmausgespräch mit ihm aufnimmt, in den weltweiten Disput einbe- 
zogen, der von ihm handelt. Doch gehört es zum Wesen dieses Disputs, daß 
man ihn nicht aufnehmen und auf seiner alten Verfassung bestehen kann. 
Wer ihn führt, wird verwandelt. Es ergeht in ihm wie in jedem Gespräch: 
wer redet, wird im dialogischen Vollzug seiner Sache und seiner selbst wie 
sonst nirgendwo gewiß. Schon das alltägliche Wort ist, wenn es nur wesen- 
haft gesprochen wird, eine Quelle der Gewißheit, der Verbundenheit und 
der Zuversicht. Wieviel mehr das Wort, das Jesus zum Inhalt und zum 
Gegenüber hat. Wer es spricht oder doch wenigstens mitspricht, gerät in 
jene innere Bewegung, die das Bild vom ,Herzensbrand' meint, von dem 
sich die Emmausjünger erfüllt wußten. Und diese innere Entflammung 
führt schließlich zu jenem Durchbruch, den die Emmausgeschichte als das 
Wiedererkennen beim Brotbrechen umschreibt. Was als innere Entflam- 
mung begann, endet in diesem Augenblick des Wiedererkennens - damals 
wie heute. 

Verstehender Glaube 

Doch was heißt dann ,glauben'? Soviel ist klar: nichts neben oder außer 
Jesus, sondern das dialogische Verhältnis zu ihm, die Tür, durch die er in 
unser Leben eintritt. Genau das meinen die biblischen Bildworte, die davon 
reden, daß er sich mit uns zu Tisch setzt, die Tischgemeinschaft mit uns 
Sündern aufnimmt, für uns das Gastmahl seines Reichs bereitet. Demge- 
mäß besagt der Glaube, wie er sich hier abzeichnet, soviel wie: sich durch 
Jesus zu Gott überreden lassen; im Zug dieser ,Uberredung' vom Geist sei- 
ner Zuversicht, seiner Gewißheit, seines Friedens und seiner Hingabe er- 
füllt werden; oder kürzer: durch ihn Gott verstehen lernen! 



Eugen Biser 40 

Die Gefahr, auf diesem Weg an den ,Falschen' zu geraten, besteht nicht. 
Denn eine Verwechslung ist ausgeschlossen. Durch die Tür, durch die Jesus 
kommt, kann kein anderer, weder ein Erleuchteter wie Buddha, noch ein 
Kämpfer wie Mohammed, und schon gar nicht ein blutgieriger Wolf vom 
Schlag Stalins oder Hitlers, eintreten. Diese Tür öffnet sich nur ihm! Er 
allein vermag sie aufzustoßen, weil er im Unterschied zu allen übrigen in 
seiner Hilfe - sich selber gibt. 

Je mehr man diesen Zusammenhängen nachgeht, desto deutlicher be- 
greift man, daß wir in einer Emmausstunde leben. Tief ist die Beklommen- 
heit der Herzen, die Trauer der viel zu Vielen, die alles verloren geben. 
Aber schon hat sich uns der Unbekannte zugesellt, der so tut, als wisse er 
von nichts und diesen Kunstgriff doch nur dazu gebraucht, uns zum Reden 
zu bringen. Auf breiter Basis hat dieses Gespräch bereits begonnen, auch 
wenn es kaum erst als Emmausgespräch begriffen wird. Aber die vielen, 
die sich ihre religiöse Enttäuschung von der Seele reden, manchmal in der 
Sprache der Erbitterung, nicht selten in der des Protests, bewegen sich, ob 
sie sich dessen bewußt sind oder nicht, auf den Spuren der Emmauswande- 
rer. Auch wenn dieses Gespräch den Hütern der kirchlichen Ordnung gele- 
gentlich recht lästig wird, darf es doch keinesfalls abgeblockt werden. Denn 
die Trümmer der enttäuschten Hoffnungen müssen abgeräumt werden, 
wenn, wie damals, die Sinnfindung gelingen und das Ziel des Wieder- 
erkennens erreicht werden soll. Wenn nicht alles täuscht, sind bereits die 
Zeichen der großen Wende zu sehen. Wenn auch mehr in der religiösen 
Randzone als im kirchlichen Binnenraum stellen sich Erfahrungen der Ge- 
wißheit, der Freude, der Zuversicht und des Trostes ein, die darauf schlie- 
ßen lassen, daß wie damals die Herzen in Brand gesetzt wurden. Wenn das 
zutrifft, braucht man sich über den Fortgang des Geschehens keine Gedan- 
ken zu machen. Wie damals wird der Herzensbrand alles wegzehren, was 
sich dem Glauben an Lethargie, Verbitterung und Resignation entgegen- 
stellt. Und im Licht der aufflammenden Gewißheit wird sich jenes rettende 
Wiedererkennen ereignen, das von der ersten Stunde an den Herzschlag 
des Glaubens ausmacht. 

Noch vor kurzem sprachen ernstzunehmende Beobachter der religiösen 
Szene von der ,Gottesfmsternis', die über uns herein gebrochen sei. Dem- 
gegenüber steht der Glaube, wie er sich heute anbahnt, im Zeichen 
wachsenden Lichts. Er lebt von der Lichterfahrung, die mit der Orientie- 
rung an Jesus einhergeht. Darin besteht seine Rechtfertigung und seine 
befreiende Effizienz. Mit ihm beginnt das Leben neu. Er ist das Ende der 
Gottesfinsternis. 




