
Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 

Das Zeugnis des Trappisten und Künstlers Thomas Merton 

Josef Sudbrack S J, München 

Unsere Zeit will lebendige Zeugnisse; mehr als früher ist man mißtrauisch 
gegen •nur" Gelehrtes und •nur" Gedachtes. Unser Christentum braucht 
Zeugen des christlichen Lebens, braucht das Beispiel des gelebten Gebets 
und Vorbilder des Glaubens. Unter den vielen christlichen Zeugen unserer 
Tage nimmt der Trappistenmönch Thomas Merton einen besonderen Rang 
ein. Nicht nur, weil er vor allem im angelsächsischen Raum einen Einfluß 
ausübte und ausübt, wie wohl kein anderer Christ unserer Zeit. Sondern 
mehr noch, weil er sein Leben - vom Weltenbummler bis zum Trappisten 
- in einer Konsequenz sondergleichen lebte, erlebte und durchlebte; und 
weil er die Gabe besaß, seine Erfahrungen mit Gott und mit der Welt ins 
Wort zu bringen. 

Das ahnte die Öffentlichkeit, als sie aus seinem Konversionsbericht •Der 
Berg der Sieben Stufen"1 einen Weltbestseller machte. Und das weiß man 
heute, zehn Jahre nach seinem Tod, da man in seinem Leben und Denken 
ein Paradigma für den suchenden Christen von heute findet2. 

In drei Stufen soll die Lebenmitte, die Suche nach der Gotteserfahrung 
dieses großen Christen dargestellt werden: Sein Leben - seine künstlerische 
Schau - seine theologische Reflexion. 

I. Die Sehnsucht nach dem Ganzen - Das Leben und das Wirken 
Thomas Mertons 

a. Prägung der Kindheit 
Am 31. 1. 1915 wurde Thomas Merton in Frankreich geboren; sein Leben 
lang schenkte er diesem Land und seinen Menschen Verehrung und Liebe. 
Die Eltern Toms waren Künstler. Der Vater Neuseeländer, die Mutter US- 
Amerikanerin. Der Junge wurde zwar getauft, doch seine religiöse Erzie- 
hung war kläglich - vielleicht aber hat Merton selbst in seinen Berichten 
diese Kindheit zu a-religiös geschildert. 

Aber unruhig war sie. Kurz nach der Geburt ist die Familie wieder in 
den USA und führt ein unstetes Wanderleben. Der Vater reist umher, um 

1 Zürich-Einsiedeln-Köln 1950, nach der englischen Ausgabe von 1948. 
2 Das Thomas Merton Studies Center (Bellarmine College, Louisville, Kentucky 40 205) 
verzeichnet von 1973 bis 1978 48 veröffentlichte Dissertationen. 



Josef Sudbrack 42 

seine Bilder zu verkaufen- nicht mit allzu großem Erfolg . . . Die Mutter 
stirbt, als Tom sechs Jahre alt ist. Ihre beiden Jungen werden bei den 
Großeltern untergebracht. 1925 nimmt der Vater seinen Ältesten, Tom, mit 
nach Frankreich und bringt ihn im Lyceum von Montauban unter. Fünf 
Jahre darauf kommt Thomas zum Weiterstudium auf die High School von 
Oakham in England. 

1931 stirbt der Vater; doch Tom kann weiter studieren. Zwei Jahre lang 
ist er auf dem Clare-College in Cambridge. Dann darf er zurück zu seinen 
Großeltern. 1935, mit 20 Jahren, belegt er auf der New Yorker Columbia- 
University die Fächer: Spanisch, Deutsch, Geologie, Jura und französische 
Literatur. Während der Semesterferien unternimmt der Student ausge- 
dehnte Reisen durch Europa, besonders Deutschland und Italien. Er wird 
Redakteur bei der Studentenzeitung •Jester", d. h. •Spaßvogel", wo er 
seine kritische, sarkastische Feder betätigt. Kurze Zeit war er sogar Mit- 
glied einer kommunistischen Jugendorganisation. 

Thomas Merton hat die weltweite Perspektive, die seine Jugend prägte, 
niemals verloren; niemals auch die Liebe zur Kunst und zur Kultur. Im 
•Berg der Sieben Stufen", wie in der Fortsetzung •Zeichen des Jonas"3 

berichtet er vom entscheidenden Problem der ersten Klosterzeit: Die Ver- 
bindung des stillen Alltags mit dem übersprudelnden Talent des Novi- 
zen4. An einer Stelle allerdings deckt sich die Lebensweise des Trappisten 
mit der künstlerischen Begabung: In der Fähigkeit, ganz dem Augenblick 
zu leben, sich ganz der Impression der Gegenwart hinzugeben. Die künst- 
lerische Auffassungs- und Gestaltungsfähigkeit prägt sein ganzes geist- 
liches Schrifttum. 

Auch die Mitgliedschaft bei der kommunistischen Partei war kein Zufall. 
Sie bezeugt die soziale Sensibilität des Studenten. Im posthumen Sammel- 
band, Contemplation in a world of action, schreibt Merton dazu: 

Daß ich 1915 geboren wurde, daß ich Zeitgenosse von Auschwitz, Hi- 
roshima, Vietnam und den Rassenpogromen von Watts bin, das sind 
Tatsachen, für die ich bei meiner Geburt nicht um Zustimmung ge- 
fragt wurde. Aber es sind Ereignisse, die mich - ob es mir paßt oder 
nicht paßt - zutiefst und persönlich betreffen. Die •Welt" ist nicht nur 
so ein physikalischer Raum, den man mit Jet-Flugzeugen durchquert 
und der mit Menschen angefüllt ist, die hin und her laufen. Die Welt 
ist ein Bündel von Verantwortungen und Entscheidungen, die gefällt 

3 Zürich-Einsiedeln-Köln 1954. 
4 Der in Apokalypse der neuen Welt, Zürich 1956, veröffentlichte Essay Dichtung und 
Kontemplation wurde von Merton selbst korrigiert; vgl. A. Thomas Merton Reader, revis- 
ed Edition, Garden City, 1974, 388-415. 



Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 43 

werden aus Liebe, aus Haß, aus Furcht, aus Freude, aus Hoffnung, 
aus Gier, aus Grausamkeit, aus Freundschaft, aus Glaube, aus Ver- 
trauen, aus Mißtrauen, aus all dem, was den Menschenherzen ent- 
steigt. Wenn irgendwo ein Krieg aus gegenseitigem Mißtrauen ent- 
steht, dann ist in letzter Analyse auch ein Stück von mir einbezogen, 
weil ich selbst in Abwehrhaltung bin, vertrauensunwürdig und miß- 
trauisch, bestrebt, andere Menschen dem Kainsmal meiner eigenen 
Todeswünsche konform zu machen5. 

Seine Talente - Begabung, Auffassungskraft, Künstlertum, Bildung, sozia- 
les Engagement, Verantwortung - konnte Thomas eine Zeitlang nur in 
bitteren, elitären Sarkasmus umsetzen. Im Secular Journal steht eine be- 
zeichnende Szene dazu (Wir zitieren die deutsche Übersetzung, setzen aber 
einige englische Worte hinzu, um die Kraft des Originals ahnen zu lassen). 

Merton steht im Museum vor Breughels Gemälde •Hochzeitstanz" und 
sammelt seine Eindrücke - aber dann macht er sich lustig über die anderen 
Besucher des Museums. 

Zwei Mädchen, wahrscheinlich Studentinnen der Kunstgeschichte 
(von Kunstgeschichte steht nichts im Original): •Sieht aus wie ein 
früher französischer Impressionist". 

Ein Teufelskerl mit einem Anhang weiblicher Bewunderer (One 
killer-of-a-fellow, with a mob of female admirers): •Glänzend beob- 
achtet: schaut euch diese Knie an". (Die Knie waren sehr knotig 
[knobby].) 

Eines von zwei Mädchen (kichernd): •Schau, die küssen sich dort". 
Ein Mann: •Der da ist wohl besoffen". 
Noch ein Teufelskerl: •Man sieht sofort (You can tell), daß es ein 

Holländer ist; nicht ein Magerer in der ganzen Bande (in the whole 
bunch)". 

Ein Mann (ausländischer Sprechweise): •Volkstanz!" 

Aber wenigstens muß er (es, it, das Bild) ihnen wichtig vorgekommen 
sein. Sie begegneten ihm mit dem üblichen Verhalten von Leuten, die 
nicht wissen, daß Bilder zum Genießen (to be enjoyed) da sind, son- 
dern die meinen, es gelte, sie auswendig zu lernen, um dem Bürger 
(the bourgeoisie) zu imponieren .. A 

Im Englischen (besser: im Amerikanischen; Merton hat selbst über die 
Eigenart seines amerikanischen Englisch nachgedacht) klingt alles draller 

5 Introduction by Jean Leclercq OSB; Doubleday, Garden City. 1971. Hier zitiert nach 
dem Image Book, 1973, 161. 
6 Weltliches Tagebuch, Zürich-Einsiedeln-Köln, 1960. 



Josef Sudbrack 44 

und direkter. Man spürt schon in der Sprache die Konflikt-Mitte in Mertons 
Leben: Auf der einen Seite künstlerische Sensibilität, auf der anderen so- 
ziale Betroffenheit. Man ahnt das Gefahren-Dilemma seines Lebens: bös- 
artigen Sarkasmus oder Flucht in elitäre Einsamkeit. 

Diese Polarität seiner Begabung (Sensibilität des Künstlers oder Engage- 
ment des Sozialarbeiters) wurde verstärkt durch den Ausfall von persön- 
licher Liebe, der Mertons Jugend belastete. Seine Mutter hat ein ausführ- 
liches Tagebuch über die ersten Jahre ihres Sohnes geführt. Ihre und Mer- 
tons eigene vielbändige Notizen faßt Raymund Bailey in seinem Buch 
•Thomas Merton on Mysticism" folgendermaßen zusammen: 

Die abnormale Welt der humanen Beziehungen in Toms Kindheit 
prägte sein ganzes Leben. Sein Notizbuch zeigt, wie sehr er den Man- 
gel fühlte, niemals eine echte persönliche Beziehung zu einem einzel- 
nen Menschen entwickelt zu haben. Er konnte die Welt lieben und 
Gott und Menschen als Menschen; aber es fiel ihm schwer, sich einer 
einzelnen Person ganz und gar hinzugeben. Nur die mystische Ver- 
mählung mit der Liebe selbst konnte ihn greifen und sein ganzes We- 
sen beanspruchen . . . Sein Leben lang war Merton über diese Schwie- 
rigkeit bekümmert, enge persönliche Beziehungen herzustellen. 
Ständig kehren in seinen persönlichen Notizen die Fragen wieder, ob 
er fähig sei, persönliche, verantwortliche Liebe auf Ich-Du-Basis 
über längere Zeit zu pflegen7. 

Eine Tagebuchnotiz von 1965 beschäftigt sich zum Beispiel mit: 
dem Mangel an Liebe, richtiger gesagt der Selbstbezogenheit und der 
Geschwätzigkeit, die ihren Ursprung haben in einer tief verwurzelten 
Scheu vor und zugleich einem Verlangen nach Liebe8. 

Und ein Jahr später bekennt er seine Furcht, 
daß er zu den Taufscheinchristen gehören könne, die sich selbst über- 
reden, daß sie Gott lieben, weil sie unfähig sind, den Nächsten oder 
irgendetwas anderes zu lieben9. 

Raymund Bailey schreibt dazu: 
Seine engsten Freunde, Männer wie Dan Walsh und John Howard 
Griffin, nahmen Rücksicht auf dieses Verlangen nach Einsamkeit, 
nach physischer und geistlicher Einsamkeit, nach inneren privaten 
Räumen, die er gegen alles andere absicherte10. 

Und Henry Nouwen deutet Mertons Weg: 
Mehr und mehr lernte er seine Freunde einschätzen als Wegweiser 
für Gott11. 

7 Eine Doktorthese des Southern Baptist Theological Seminary, Louisville; erschienen als 
Image Book, Garden City, 1974, 35 f. 
»Ebda. 218. »Ebda. 218. 10 Ebda. 218 f. 



Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 45 

Elisabeth Ott legt mit einer - für das wenige ihr zur Verfügung stehende 
Material - erstaunlichen Klarsicht den Finger auf die Wunde in Mertons 
Leben: 

Es ist wohl mit der natürlichen Liebe wie mit der Liebe Gottes: Der 
Mensch muß geliebt werden, bevor er recht lieben kann ... Thomas 
Merton aber hatte andere Kindheitserfahrungen hinter sich .. .12. 

b. Weg in die Kontemplation 
Das Große an Merton war, daß er auf der Suche blieb, ständig und überall. 
Dem Studenten fiel Gilsons Buch über den Geist der mittelalterlichen Phi- 
losophie in die Hände. Dessen ästhetisch-architektonische Sicht erschloß ihm 
den Katholizismus. Seltsamerweise - vielleicht hat Merton es später hochge- 
spielt - verwies ihn ein junger buddhistischer Mönch, Bramachari, auf die 
Schätze christlicher Spiritualität. Und so studiert Merton christliche Mystik, 
liest Thomas von Aquin und die vier Bücher der Nachfolge Christi. 1938 
nimmt er Konvertiten-Unterricht und - typisch für seine schnellen Ent- 
schlüsse - noch im gleichen Jahr wird er Katholik. 

Immer tiefer dringt er ins religiöse Leben ein. Er will bei den Franziska- 
nern eintreten, die ihn - verständlicherweise bei dem Temperament des 
Hochbegabten - für unfähig halten, ein Leben nach den evangelischen Rä- 
ten zu führen ... Aber - wiederum typisch für Merton - dennoch wird er an 
ihrem S. Bonaventure's College Lehrer und führt dabei das Leben eines 
Mönchs. 

Exerzitien in der Trappisten-Abtei von Gethsemani setzen neue Weg- 
zeichen. Thomas Merton meint es ernst. Zurückgekommen von dort, stellt 
er sich der Baronin Catherine du Hueck für die Arbeit im schwarzen Ghetto 
von New York zur Verfügung. Aber Merton will mehr. Am 10. 12. 1942 
wird er Brother Louis im Trappistenkloster Gethsemani. Doch dieser Weg 
war - wenigstens anfangs - Flucht vor der Welt. Kurz vor seinem Tode 
noch schreibt Merton an einen italienischen Abt: 

Es ist richtig, als ich in dieses Kloster eintrat, wo ich jetzt bin, revol- 
tierte ich gegen die Sinnlosigkeit eines Lebens, das so voll von Akti- 
vität, von Bewegung, von nutzlosem Reden, von überflüssigen und 
sinnlosen Reizen war, daß ich nicht mehr wußte, wer ich war. 

11 Henri J. M. Nouwen, Pray to live. Thomas Merton: A contemplative critic, Notre 
Dame, Indiana 1972, 33. 
12 Thomas Merton - Grenzgänger zwischen Christentum und Buddhismus. Über das Ver- 
hältnis von Selbsterfahrung und Gottesbegegnung, Würzburg 1977; mit einer ausführli- 
chen Bibliographie von Thomas Merton. 



Josef Sudbrack 46 

Aber die Tatsache bleibt: Meine Flucht aus der Welt ist kein Tadel 
gegen euch, die ihr in der Welt bleibt. Ich habe kein Recht, die Welt 
in rein negativer Weise zu verschmähen. Täte ich es, dann wäre ich 
nicht zur Wahrheit und zu Gott, sondern zu einer privaten, wenn auch 
noch so frommen Illusion gelangt13. 

Wir stehen wieder vor Mertons Grunddilemma: Einsame Tiefe oder Kom- 
munikation mit den Menschen? Flucht vor der Welt oder Engagement für 
die Welt und Freundschaft mit den Menschen. 

Thomas Merton blieb sich dieser Grundproblematik Zeit seines Lebens 
bewußt; er nahm die Auseinandersetzung mit diesen Fragen ernst. In der 
Fülle seines Schrifttums zeigt sich dies als Doppelspurigkeit: Kontemplation 
- was bis zur Flucht in die Einsamkeit der Beziehungslosigkeit geht; Enga- 
gement für die Menschen-was ihn zu einem Hauptvorkämpfer des •peace- 
movement", der amerikanischen Protest-Bewegung gegen die kriegeri- 
schen Aktivitäten im Vietnam-Krieg werden ließ. 

c. Zisterziensischer Geist 
Merton tat das, was er tat, stets ganz. Und so stürzte er sich mit Novizen- 
eifer ins Klosterleben. Man ist heute erstaunt, welche Fülle - quantitativ - 
an Lektüre der Kirchenväter, der Philosophen, der Kulturkritiker, der 
Literaten von Merton bewältigt wurde. Die Frage kann allerdings nicht 
unterdrückt werden, ob in seinem Studium nicht doch die Quantität vor der 
Qualität überwog. 

Im Kloster verschärft sich die Frage nach dem Weg: Soll er noch einsamer 
leben, in die Stille einer Kartäuserzelle hinein flüchten? Soll er seine Bil- 
dung, Kunst, Literatur, Kultur über Bord werfen? 

Seine Oberen waren klug genug, ihn auf den anderen Weg zu führen. Er 
erhält den offiziellen Auftrag des Schreibens. Die ersten Bücher • die Bio- 
graphie einer flämischen Mystikerin und das Leben einer Trappistin in Ja- 
pan - atmen den engen Geist des damaligen Klosterlebens. Sie sind in dem 
sentimental-religiösen Stil geschrieben, den Merton später energisch be- 
kämpfte. 

Daß dieser Mann mit seinen Mitbrüdern Schwierigkeiten hatte, versteht 
sich von selbst. Sein Schüler, der heutige Abt von Genesee, der als Psychiater 
ins Kloster eintrat, schildert seine •capricious manner of judgment"14, sein 

13 The monastic Journey, Sheldon Press, London, 1977, 171. Im Vorwort zur japanischen 
Ausgabe des Bergs der Sieben Stufen schreibt Merton noch deutlicher, daß seine erste Be- 
kehrung eine Flucht gewesen sei und daß er erst in der Einsamkeit des Klosters wieder die 
Menschen lieb gewonnen habe. Dazu Nouwen, 
14 Nouwen, a.a.O. 69. 



Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 47 

eigenwilliges launisches Urteilen. Brother Patrick Hart,  der Sekretär 
und Sachwalter von Mertons Werk, hat dies humorvoll so ausgedrückt: 

Hätte Merton lange genug gelebt, hätte er alles und jedes, was aus 
seiner Feder geflossen wäre, auch widerlegt15. 

Heute pries er das Kloster als Heimat, morgen schmiedete er Pläne zur 
Umsiedlung; heute schwärmte er für die Naturmystik Rilkes, morgen ver- 
urteilte er sie als Irrweg. Der Abt, der vormittags von ihm hoch gelobt 
wurde, mußte sich nachmittags härteste Kritik gefallen lassen. 

Aber der religiöse Ernst und die menschliche Genialität verschafften 
Merton schnell die Achtung der Mitbrüder. Er wurde Novizenmeister. Er- 
nesto Cardenal, der Priesterdichter, gehört zu seinen Schülern. Bedeutsam 
aber wurde Mertons Einfluß über die Abtei hinaus auf das zisterziensisch- 
trappistische Benediktinertum im Ganzen. 

Man deutete damals noch - in der Nachfolge des Reformators Abbe du 
Rance - das benediktinische: ora et labora, bete und arbeite, in asketischer 
Einseitigkeit aus: Beten, das sei das Pensum der Pflichtgebete; Arbeiten, 
das sei die harte Feldarbeit. Geistige Beschäftigung, Kultur, Kunst wurden 
mit Mißtrauen betrachtet, als Abfall vom Ordensideal. Die beiden frühen 
Bücher Mertons können einiges darüber zeigen. Dann aber brach er mit 
dieser geistfeindlichen Askese; und seine Sicht hat sich - glücklicherweise - 
durchgesetzt. 

Seine vielleicht wichtigste Veröffentlichung, die posthume Aufsatzsamm- 
lung, Contemplation in world of action, macht Front gegen geistloses und 
damit seelenloses Mönchsideal. Eine weitere posthume Aufsatzsammlung, 
The monastic Journey, lehrt: Kontemplatives Leben braucht innere und 
damit auch äußere Kultur. 

Mertons Ideen kommen nicht aus einer abstrakten Klosterzelle, sondern 
aus einer intensiven Beschäftigung mit der christlichen Tradition; es han- 
delt sich auch nicht um Abweichung, sondern um die Mitte des kontempla- 
tiven Lebens und damit des Christentums. So wurde Merton auch für seine 
Heimat, die USA, zu der er sich erst spät bekannte, einer der Leute, die den 
Katholizismus aus einem kulturellen Ghetto in die Weite des modernen 
Geisteslebens führten. Merton besaß die Begabung, frei und offen für je- 
den echten menschlichen Wert zu sein, und zugleich aus der Mitte des ka- 
tholischen Christentums leben und sprechen zu können. 

15 Bailey, a.a.O. 217. Im Wortlaut zum Thomas Merton Reader schreibt Merton selbst, 
16: I have had to accept the fact that my life is almost totally paradoxical. I have also 
had to learn gradually to get along without apologizing for the fact, even to myself... 
I have become convinced thad the very contradictions in my life are in some ways signs 
of God's mercy to me . . . 



Josef Sudbrack 48 

d. östliche Spiritualität 
Diese aus der Verwurzelung in der Heimat des Katholizismus geborene 
Weite führt Merton in die Beschäftigung mit den fernöstlichen Religionen. 
Er ahnte und fand im Hinduismus und besonders im Buddhismus japani- 
scher Prägung eine Erfahrungstiefe, die seiner eigenen mönchischen Tradi- 
tion verloren gegangen war. Das Talent von Intuition und Totalität ließ 
ihn so vollständig sich in diese Welt vertiefen, daß man von einer Bekeh- 
rung Mertons zum Buddhismus sprach. Sein Freund Edward Rice hat den 
Unfalltod Mertons am 10. 12. 1968 als ein freies Eingehen in die all-kos- 
mische Buddha-Natur gedeutet. 

Gewiß, Thomas Merton war an solchen Interpretationen nicht unschul- 
dig. Schon bald nach seinen Bucherfolgen schwirrten in zyklischen Abstän- 
den Gerüchte durch die USA, Brother Louis verlasse sein Kloster. Impul- 
sive, schnell hingeworfene Sarkasmen boten Anlaß dazu. Doch heute ist 
vernünftigerweise nicht daran zu zweifeln, daß Merton sich Zeit seines Le- 
bens in die Kirche Jesu Christi berufen wußte, um dort ein monastisches 
Leben zu führen. Über das Wie (er dieses Ideal zu verwirklichen suchte) 
kann man streiten, aber nicht über das Daß (er christlicher Mönch sein 
wollte). 

Der schon erwähnte Brief an den italienischen Abt berührt Mertons Ba- 
sis für das Gespräch mit dem Buddhismus: Die Solidarität aller Suchenden 
- innerhalb und außerhalb des Klosters, innerhalb und außerhalb des christ- 
lichen Glaubens. Auf dieser Erfahrung (Gemeinschaft der Suchenden, Ge- 
meinschaft der Sünder) baut sich sein Tasten und Suchen nach einem 
Mönchtum, nach einem Christentum für unsere Zeit und nach Gesprächs- 
brücken mit nichtchristlichen Erfahrungen auf. 

Wenn euch mein Wort etwas bedeutet, dann darf ich euch sagen: Ich 
habe das Kreuz als Erbarmen und nicht als grausame Härte, als 
Wahrheit und nicht als Täuschung erfahren. Ich habe erfahren, daß 
Jesu Botschaft von Wahrheit und Liebe die wahre gute Botschaft, das 
Evangelium ist; - aber in unserer Zeit kommt es an ungewöhnlichen 
Orten zur Sprache. Ob es nicht vielleicht in euch lauter spricht als in 
mir? Vielleicht ist Christus euch näher als mir!"16. 

Dieses Suchen - aus Liebe zur Botschaft Jesu nach der wahren Botschaft 
Jesu - setzte Merton auch auf seine letzte Reise nach Asien; ein erstaun- 
liches Unternehmen für einen Trappistenmönch! Er war eingeladen, auf 
einem monastischen Weltkongreß in Bangkok zu sprechen. Er gestaltete 
seine Reise dorthin als ein Suchen nach der Liebe Gottes, die in Jesus offen- 

18 A.a.O., 171 f. 



Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 49 

bar geworden, aber überall zu finden ist; im Gespräch mit dem Dalai La- 
ma wie auch in der Synthese, die Merton in seiner schockierenden Rede 
kurz vor seinem Unfalltod entwarf: Marxism and Monastic Perspectives - 
der Versuch, eine monastische Synthese zwischen Buddhismus und Marxis- 
mus herzustellen, also zwischen den beiden Seiten seines eigenen Suchens, 
der einsamen Weltflucht und dem sozialen Engagement. 

Merton war der Ansicht, die Karl Rahner in einem Interview zu seinem 
70. Geburtstag formulierte: 

Keine Religion existiere, gleichgültig welcher Art, in der nicht auch 
Gnade Gottes, wenn auch in einer unterdrückten und depravierten 
Weise gegeben wäre ... Es gibt keinen menschlichen Selbstvollzug, 
in dem nicht reflex oder unreflex Selbstmitteilung Gottes, also Gnade 
schon mit am Werk ist17. 

So hielt ihm auch kurz vor seiner Reise in Santa Barbara ein marxistischer 
Student aus Frankreich vor Augen: 

Auch wir sind Mönche! 
Und Merton reflektierte im Flugzeug über dieses Wort: 

Der Mönch ist jemand, der eine kritische Haltung gegenüber der 
Welt von heute und ihren Strukturen einnimmt18. 

Der Mönch mache - so glaubt Merton - Erfahrungen von Gott und Gottes 
Frieden, die ihn in Kontrast zur heutigen Welt stellen. Deshalb müsse der 
Mönch das Anliegen des Marxismus, für eine bessere Welt zu kämpfen, 
aufgreifen. Auf eine Formel gebracht: Die (vom Buddhismus gelehrte) Di- 
stanz der Einsamkeit schärfe Augen und Tatkraft für das (vom Marxismus 
anvisierte) Engagement in der Welt; die in Einsamkeit geborene Vision 
eines Paradieses führe zum Einsatz für dieses Paradies. 

Wir wissen nicht, wie Mertons Leben und Reflektieren weiter gegangen 
wäre. Die Unruhe seines Suchens scheint von Jahr zu Jahr stärker gewor- 
den zu sein. Aber das eine wissen wir: Merton war zutiefst verwurzelt im 
christlichen Mönchtum. Man kann darüber diskutieren, ob die Wunden 
seiner Kindheit ausgeheilt worden waren, ob er stets in der rechten Rich- 
tung gesucht hat. Undiskutabel aber ist seine Grundhaltung: Merton wollte 
auf der Basis des christlichen Mönchtums Ausschau halten nach neuen For- 
men des Mönchtums; und darin suchte er neue Formen des Christentums 
von heute und von morgen. Und das tat er mit der Genialität des Künst- 
lers und mit dem Engagement eines Menschen, der ganz oder überhaupt 
nicht leben möchte. 

17 Nicht ohne Absicht zitiert nach D. Solle, Sympathie, Kreuz-Verlag, Stuttgart, 1978, 41. 
18 Nach der Einleitung des Herausgebers, Brother Patrick Hart, The monastic Journey, 
a.a.O. VII. 



Josef Sudbrack 50 

II. Die Poesie der Erfahrung - der Dichter und Gottsucher Thomas Merton 

In seinem Konversionsbericht •Der Berg der Sieben Stufen" schreibt Mer- 
ton, daß er von seinem Vater schon gelernt habe, 

daß die künstlerische Erfahrung in ihrer höchsten Form ein natürli- 
ches Analogon zur mystischen Erfahrung sei19. 

Hans Urs von Balthasar nennt dieses kühne Wort sogar •ein wenig über- 
vorsichtig"20. Wer den Trappisten Merton kennenlernen will, sollte sein 
Ohr zuerst dem Dichter Merton leihen. 

a. Ein Gedicht über ein Kinderbild 
Die leider (und typischerweise) vergessene deutsche Auswahl der Gedichte 
Mertons trägt den Namen: Grazias Haus21. Der enigmatische Titel, der so 
wörtlich und schwerfällig wie auch die Übersetzungen der Auswahl ist, 
überdeckt die Poesie eher als daß er sie offenlegt. Merton beschreibt in dem 
Titelgedicht ein Kinderbild. Und man sollte das Gedicht auch schlichthin so 
nennen: 

Grace hat ein Haus gemalt. 

Oben auf dem Berg steht es, ganz hoch, ganz frei, 
Umschmeichelt vom Wind; dicker Rauch 
Rollt aus dem Schornstein, schwer von Schnee. 
Fest und sicher steht es da, das Haus der Grace. 

Mit Liebe vertieft sich Merton in die Einzelheiten des Bildes und beginnt 
in ihm das Paradies zu beschreiben: 

Jeden Grashalm hat Grace gezählt, 
Jeden mit Sorgfalt hingesetzt auf diesen Berg. 
Zwölf Blumen genügen, um Garten zu sein. 
Doch kein Weg führt zur Höhe - 
Kein Weg ist gebahnt 
Zum Haus der Grace. 

Im Haus der Grace findet sich Harmonie - zwischen Mensch und Natur, 
zwischen Kultur und Pflanze und Tier; alles strahlt unpathetisch Friede 
und Glück aus. 

Wohlgeordnet sind alle Vorhänge, 
Nicht zum Verbergen, sondern um Ausschau zu halten. 
Aus einem Fenster blickt jemand heraus und winkt. 
Zwei knorrige, feste Bäume 

19 A.a.O. 211. 
20 Nachwort zu Thomas Merton, Grazias Haus, Gedichte, Einsiedeln, S. 94. 
21 Inzwischen gibt es eine Gesamtausgabe des poetischen Werks des Trappistenmönchs. 
22 Grace's House, nach Selected Poems of Thomas Merton, enlarged Edition, with an In- 
troduction by Mark von Doren, New York 1967, 110 f. 



Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 51 

Stehen da wie Festungen mit Astlöchern 
Für die Tiere, die hinausschauen. 
Hinten, um die Ecke des Hauses der Grace 
Lugt noch ein Tier hervor. 

Bäume, Tiere, ein Hund - Merton schenkt ihm ein Ausrufezeichen - sind 
ins Bild hineingesetzt. 

Schau nur hin: Versteckt im Vordergrund 
Ganz sorgfältig gezeichnet [Stern. 
Der Hund, der lacht, das Vorderbein angezogen, das Auge wie ein 
Nase und Halsband sind mit viel Liebe ausgemalt: 
Diesen Hund liebt Grace. 

Auch zur übrigen Welt gab es frohe Kommunikation. 
Und dann: Die Welt! 
Briefkasten Nummer fünf. 
Er quillt über von süßen Grüßen für Grace. 

Doch diese Kommunikation ist einseitig. Wir Erwachsenen können den Na- 
men auf dem Briefkasten nicht lesen. Eine fremde Sprache, die Sprache des 
Paradieses, vor der unsere Worte dumm und barbarisch klingen. 

Auf dem Kasten steht ein Name, der Familienname. 
Doch nicht in den Buchstaben unserer Erwachsenensprache. 

Ein funkelnder Pfeil dort 
Weist von unserer Banausen-Insel 
Zu ihrem grasgrünen Sonnenberg. 

Immer mehr verdichtet sich das Bild zum Traum vom fernen Paradies. 
O Paradies, o Welt des Kindes! 
Wo alles Gras lebendig ist, 
Und alle Tiere sprechen können! 
Die riesige Sonne, größer als das Haus 
Steht im Osten und verströmt Leben. 
Die Gewitterwolke im Westen aber 
Verzieht sich für immer. 

Kein Grashalm ist dort, der ohne Segen wächst, 
Dort, auf diesem Urbild von Berg, 
Dort, in diesem Urschoß der Geheimnisse. 

Zwischen diesem Archetyp des Paradieses (Merton nennt es archetypal 
hill) und unserer Welt gibt es keine Brücke, keinen Weg; schon die vor- 
gehende Strophe (vor •O Paradies") sprach es aus. 

Zwischen unserer Welt und ihrer 
Zieht ein leiser Fluß. 
(Nein, es ist keine Straße, 



Josef Sudbrack 52 

Es ist kristallklares Wasser, ohne Steg, 
Zwischen unserem Nichtwissen und ihrer Wahrheit.) 

Die vier Zeilen der beiden Schlußstrophen aber gipfeln im Wehe-Ruf nach 
dem verlorenen Paradies. 

Ich darf den Hasen nicht vergessen 
Und die zwei Vögel, die sich im Fluß baden, 
Der keine Straße ist, weil doch 

Wehe! Keine Straße führt zum Haus der Grace! 

Merton hat sich, sein Träumen und seine Welt, in diesem Kinderbild wie- 
dergefunden. Beim Anschauen des Bildes bricht die eigene Sehnsucht auf; 
die harte Welt der Tatachen wird vor dem Traum der besseren Welt noch 
härter, noch kommunikationsfeindlicher, noch weiter entfernt vom Frieden 
des Paradieses. 

Bildvorlage, Wirklichkeit und Traum werden zur Einheit. Dieses syn- 
thetische Schauen ist eine der großen Fähigkeiten von Brother Louis. Er 
konnte sich ganz und gar in die Gegenwart einer Erfahrung hinein bege- 
ben und sie durchsichtig machen, transparent für Tieferes, für wahrere 
Wirklichkeit, für die Hoffnung, für den Traum des Dichtermönches Tho- 
mas Merton. 

b. Ein Gedicht über die Gnade Gottes 
Die Verse von Thomas Merton sind durchlässig für Tieferes. Der Mäd- 
chenname Grace bedeutet auf Deutsch Gnade, gratia. Das Gedicht will zur 
Gnade von Gott hinweisen; aber einer Gnade, die sich hineingeborgen hat 
in die poetische Vision des Kinderbilds. Zwischen dem schlichten Bild und 
der christlichen Hoffnung auf Gnade vermittelt die ästhetische Erfahrung 
des Dichters. Aber es ist kein •Dazwischenschieben". Merton erlebt die drei 
Schichten als Einheit und möchte auch uns die Einheit dieser Vision ver- 
mitteln. 

Paul Claudel widmet die vierte seiner •Großen Oden"23 der •Muse, die 
Gnade ist". Die Kraft der Begegnung von Mann und Frau gibt dem Dich- 
ter Gelegenheit, über poetische Inspiration zu sprechen. Und daran zeigt 
er die metaphysisch-theologische Erfahrung der Gnade Gottes in der Welt. 
Was in der vierten Ode noch als Ringen dargestellt wird, erhält in der 
fünften und letzten den Abschluß einer Gesamtheitsschau. Auf die •Muse, 
die Gnade ist", folgt •Das geschlossene Haus": das Haus der Grace, der 
Gnade. Vielleicht hat sich Merton von diesen Oden anregen lassen. Sein 
Freund Jacques Maritain benutzte sie für die Meilen Lectures, Creative 

23 Paul Claudel, Fünf große Oden. Übertr. von H.U. v. Balthasar, (Sammlung •Zeugen 
des Wortes"); Freiburg i. Br. 1939, S. 79 ff. 



Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung 53 

Intuition in Art and Poetrie24. Sicher aber ist das Gedicht über Grace, die 
ein Haus gemalt hat, im Geiste der Dichtung Claudels verfaßt - zwar zar- 
ter, versöhnlicher als die Oden des Franzosen, aber zugleich auch unabge- 
goltener und sehnsüchtiger. 

Poesie schlägt die Brücke zwischen der Erfahrung des Kinderbildes und 
der Offenbarungshoffnung auf Gottes Gnadengeschenke. Die Muse, die 
Gnade-Grace heißt, bringt die archetypische Wirklichkeit zum Leuchten: 
Der Mensch wartet auf Gottes Gnade. Im Gedicht bleibt alles nur Traum, 
nur Hoffnung. 

Wehe! Keine Straße führt zum Haus der Grace. 
Merton träumt vom Paradies. Ein früher Bildband über das Paradies des 
Klosters25 und der von J. H. Griffin herausgegebene nachgelassene Foto- 
band, A Hidden Wholeness26, bezeugen, wie sehr Merton aus dem Zusam- 
menklingen von Poesie-Ästhetik und Gotteserfahrung lebt. Nach dem er- 
sten Ringen um die Synthese beider Erfahrungen im Noviziat ist Mertons 
Meinung gereift; er bejaht ihr enges Zusammengehören. In unserem Kin- 
der-Bild sucht Merton poetische Erfahrung in sich selbst - und damit zu- 
gleich ihre perspektivische Mitte, die Mitte der Gnade im christlichen Sinn. 

Merton hat auch seinen Weg ins Christentum nicht zuletzt über die 
ästhetische Erfahrung gefunden. Er erzählt, wie er sich beim Aufenthalt in 
Rom das Christusbild der byzantinischen Mosaiken in die Seele einprägte 
und zeitlebens von diesen Eindrücken gezeichnet blieb. Damals schon, als 
er noch kein bewußter Christ war und sich ihm wohl Ästhetik und Reli- 
gion zu sehr vermischten, faßte er beim Anblick der ernsten alten Kirche 
von Tre Fontane den Wunsch: •Ich möchte Trappist werden". Ob er nicht 
am Schluß des Lebens zu dieser Einheit von Poesie, Kunst und Wirklichkeit 
zurückkehrte? 

c. Gotteserfahrung als Erfahrung des ungeschiedenen Daseins 
Paradies ist der Name für den theologischen Entwurf, unter den Merton 
seine mönchische Existenz und sein Schreiben stellte. Er griff die Lehre der 
Kirchenväter von der Kontemplation als •Rückkehr zum Paradies" auf 
und formte daraus - zweifelsohne einseitig und vieles, was die Väter der 
Kirche lehrten, übersehend - eine Theologie der Gotteserfahrung, des 
Mönchtums, der Mystik, wo Ästhetik und Religion zusammenklingen. In 
der Diskussion mit dem Zen-Buddhismus, den er bei D. T. Suzuki in per- 
sönlichem Gespräch kennen und schätzen gelernt hatte, gibt Merton einen 
Abriß über diese seine Theologie der •Erfahrung". 
24 Gegen Schluß seines Lebens pflegte Merton einen intensiven Gedankenaustausch mit 
dem französischen Philosophen. 
23 Schweigen im Himmel. Ein Buch über das Leben der Mönche. Wiesbaden 1957. 
26 The visual world of Thomas Merton, Boston 1970. 



Josef Sudbrack 54 

Im folgenden werden eigene Übersetzungen benutzt. In den deutsch- 
sprachigen Übertragungen der entsprechenden Schriften ist nämlich einiges 
verkürzt und damit verfälscht wiedergegeben. 

So nimmt sich Merton im Gespräch mit Suzuki über die Zen-Erfahrung 
in der für ihn typischen, demütig-sarkastischen Selbstkritik völlig zurück: 

Ich war versucht, meine eigenen Schlußbemerkungen zu diesem Dia- 
log zu streichen, weil sie so verwirrend sind ... Ich lasse sie aber ste- 
hen wie sie sind, als ein Beispiel dafür, wo man sich Zen nicht nähern 
sollte27. 

Die deutsche Übersetzung läßt dieses sprechende Postface aus! 
Merton findet die Gesprächsbasis mit dem Buddhismus in seiner Theo- 

logie des Paradieses. Er zitiert Augustinus und führt weiter aus: 
Einige kommentierende Worte mögen den Begriff von •Wissen" 
(Scientia) und Konsequenzen daraus klären. 
Zuerst: Der Mensch wurde erschaffen im Zustand eines unbewußten 
•Sich Ausstreckens" nach dem, was metaphysisch über ihm steht, was 
aber dennoch zuinnerst in seinem eigenen Sein gegenwärtig ist. So 
war er in Gott geborgen und mit ihm vereint... 
Sein Wissen um Gut und Böse beginnt damit, daß er Sinnenhaftes 
und Zeitliches wegen ihrer selbst verkostet; damit nämlich wird die 
Seele ihrer selbst bewußt und stellt ihr eigenes Genießen in die Mitte. 
Und damit wird sie gewahr, was Gut und Böse in sich selbst bedeu- 
ten. Wenn dies geschieht, verändern sich die Perspektiven völlig; die 
Seele verläßt Einheit und Weisheit (was identisch mit Leere und 
Reinheit ist) und tritt in einen dualistischen Zustand ein. 
Jetzt wird sie gewahr, daß Gott und sie selbst verschiedene Seins- 
wirklichkeiten sind. Jetzt sieht sie Gott als etwas an, nach dem man 
sich sehnt oder das man fürchtet; sie ist nicht mehr in ihn hineinver- 
woben wie in ein transzendentes Subjekt28. 

Man muß die plastische Sprache Mertons bewundern, in der er Wirklich- 
keiten aussagt, die andere nur stammeln oder professoral dozieren. 

Was er aber beschreibt, meint: Kontemplatives Leben (d. i. nicht Wissen- 
scientia, sondern Weisheit-sapientia) und Mönchtum erstreben die Rück- 
kehr in den Zustand der Ungeschiedenheit, eine Rückkehr ins Paradies. 
Ungeschiedenheit meint zwar nicht, daß der Mensch nun Gott selbst wird 
oder seine innerste Mitte sich zum Göttlichen entfaltet. Aber er überwindet 
das harte Getrenntsein von Subjekt - Objekt, von •mir - dir", von •mir - 
Gott". Er schaut in dieser Erfahrung nicht mehr Gott an, sondern lebt ein- 

27 Zen and the Birds of Appetite. A New Direction Book, New York 1968, Postface zu 
Wisdom in Emptiness, A. Dialogue: D. T. Suzuki and Thomas Merton, 139. 
28 Ebda. 126 f. 



Gelebte und überdachte Suche nach Golteserfahrung 55 

fachhin aus Gottes Wirklichkeit. Am leichtesten ist diese Sicht am Spielen 
eines Kindes abzulesen, das sich in der Liebe der Mutter bewegt, ohne daß 
es dieser Liebe nun ausdrücklich antwortet und sich bewußt zur Mutter 
wendet: •O Paradies, o Welt des Kindes!" 

Es lebt in der Hut der Mutter, ohne sich zu konfrontieren, ohne ihr ein 
bewußtes Ja zu geben; es ist einfach da und spielt. In der behütenden Liebe 
der Mutter werden ihm auch die anderen Dinge der Umwelt zum selbstver- 
ständlichen Umgang. Sobald aber sich nun das Kind der Mutter konfron- 
tiert, sie gleichsam bewußt anschaut und nun zum ersten Male vor der Ent- 
scheidung steht: Ja oder Nein!, setzt ein neuer Zustand der Existenz, die 
Unterscheidung von Gut und Böse ein. 

Der Kontemplative, der Mönch, kommt zwar aus der Welt der Unter- 
scheidung von Gut und Böse; aber er möchte zurückfinden in den Zustand, 
wo die göttliche Wirklichkeit noch ungetrennt eins ist mit der von ihr ge- 
schaffenen Welt; wo alles noch ungeschieden in der Liebe Gottes steht, ohne 
daß man diesen Gott nun bewußt anschaut. Sein ganzes Wesen soll sich 
so von Gott durchtränken lassen, daß er es nicht mehr notwendig hat, sich 
Gott zu konfrontieren und für (oder gegen) ihn zu optieren. Merton läßt 
sogar durchblicken (und sein Gesprächspartner Suzuki sagt es recht aus- 
drücklich), daß hier auch die Unterscheidungen von Ich und Du, von Dies 
und Das, von Gut und Böse keine Rolle mehr spielen. Der meditierende, 
kontemplierende Mönch ist so ganz und gar in Gott eingetaucht und lebt 
so sehr in ihm, daß er jenseits von diesen Unterscheidungen steht. 

Natürlich setzt sich Merton auch von dem Buddhisten Suzuki ab. Er be- 
tont, daß im Christentum die Botschaft von der Auferstehung, von der 
Hoffnung auf Zukunft hinzukommen muß: 

Das ist die eigentliche Dimension des Christentums, die eschatologi- 
sche Dimension, die für es typisch ist und die keine Parallele im Bud- 
dhismus hat29. 

Hier beginnt die Unterscheidung von Gut und Böse wieder wichtig zu wer- 
den. Auch Jesus Christus wird nun deutlicher als Kraftquell und Synthese 
des Lebens herausgestellt. Aber damit zieht Merton seine Grundvision vom 
Paradies der Ungeschiedenheit nicht zurück. 

Das kontemplative Leben ist vor allem ein Leben der Einheit. Ein 
Kontemplativer ist der, der die Trennungen überwunden und die 
Einheit jenseits der Unterscheidungen erreicht hat30. 

In dieser Einheit jenseits der Unterscheidungen fand Merton die Berüh- 
rungsstelle zwischen Christentum und Buddhismus. Dabei schiebt er das 

20 Ebda. 132. 
30 The Inner Experience. Manuskript, 76. 



Josef Sudbrack 56 

Unterscheidend-Christliche immer stärker ab in •die Lehre von den letzten 
Dingen" und die Dogmatik. In der Erfahrung des Religiösen - so scheint er 
zu denken - kommen Christentum und Buddhismus überein. Der Unter- 
schied bestehe nur in der dogmatischen Ausdeutung des Erfahrenen. 

Ob Merton damit nicht wieder zurückgefallen ist in eine abstrakte Theo- 
logie, die ihr Denkgebäude jenseits von der Lebenserfahrung aufbaut? 
Einer der letzten, der noch kurz vor Mertons Tod mit ihm sprechen konnte, 
David Steindl-Rast, berichtet nun tatsächlich aus diesen Gesprächen, daß 
Merton meinte, er könne keinen Gegensatz zwischen Christentum und Bud- 
dhismus sehen und habe deshalb beschlossen 

ein so guter Buddhist zu werden, wie ihm möglich sei31. 

d. Die Liebe oder der Geliebte 
Immer wieder muß betont werden, daß Merton die Gemeinsamkeiten mit 
den ostasiatischen Religionen von der Mitte seines christlichen Mönchtums 
aus suchte, daß er den Mut fand, in den offenen Dialog einzutreten, gerade 
weil er sich so ganz im Christentum zu Hause wußte. Und so wird er auch 
nicht müde, in aller Einheit die Unterschiede aufzuzeigen. Ein, wenn nicht 
gar das wichtigste Stichwort dafür heißt Liebe. Und so schildert Merton den 
kontemplativen Mönch: 

Er ist eins mit Gott, identisch geworden mit Gott und weiß deshalb 
nichts mehr von irgendeinem Rest des Ego in ihm selbst. Alles, was er 
weiß, ist Liebe. So wie Sankt Bernhard sagt: Wer so liebt, liebt ein- 
fachhin, und kennt nichts anderes mehr als Liebe. Qui amat, amat et 
aliud novit nihil32. 

Merton erweitert hier • gegen den von ihm angeführten lateinischen Text 
- das Bernhardzitat genau um die Dimension, die zur Kritik herausfordert. 
Bei Bernhard heißt es: Und kennt nichts anderes mehr; Merton ergänzt - 
als Liebe. 

Diese Ergänzung fließt aus Mertons Theologie des Paradieses als Zu- 
stand der Ungeschiedenheit. Dort sei noch keine sittliche Stellungnahme 
geschehen, dort schlummere die Unterscheidung von Gut und Böse, von 
Ich und Du, von Liebendem und Geliebtem noch in einer allumfassenden 
Erfahrung von Liebe; so wie das Kind in der Mutterliebe sollte der Mensch 
in der Liebe Gottes leben. Der Mönch, der zur Kontemplation berufen ist, 
sollte dahin zurückkehren, wo er instinktiv in der Schwerkraft Gottes lebt, 
ohne sich dies immer wieder (oder überhaupt noch einmal) bewußt zu ma- 
chen. Und so ergänzt Merton bewußt oder unbewußt: Wer so liebt, kennt 

31 Nach Bailey, a.a.O. 201 und nach Monastic Studies, 1969, Heft 7, S. 10. 
32 Zen and the Birds oj Appetite, a.a.O., 129 f. 



Gelebte und überdachte Seuche nach Gotteserfahrung 57 

nichts anderes mehr als Liebe - wie sollte in diesem •nichts anderes mehr" 
noch jemals die Möglichkeit von Entscheidung auftauchen? 

Aber Merton ergänzt das Bernhard-Zitat falsch. Es kann kein Zweifel 
darüber herrschen - und Merton selbst hat es oft genug gezeigt -, daß es im 
Sinne Bernhards heißen muß: kennt nichts anderes mehr als den Geliebten 
(nicht aber: als Liebe). Merton tauscht das Personale, •der Geliebte", mit 
dem unpersönlichen •Liebe" aus. An der Stelle der Summe der Bernhardi- 
schen Mystik: Gott der Geliebte, steht nun das Abstraktum •Liebe"; da- 
hinter ahnt man das Abstraktum •das Göttliche" statt •Gott". Für das Ge- 
spräch mit dem Buddhismus - wie auch sonst in seinen Schriften - glaubte 
Brother Louis hier eine Ausgangs-Basis gefunden zu haben. Das Fluidum 
der Liebe, des Mitleids, von dem die buddhistischen Quellen sprechen, 
soll der Ausgangspunkt des Religionsgesprächs werden. 

Zweifelsohne liegt hier eine große Chance. Die Erfahrung und die 
Theologie der •Ungeschiedenheit" waren schon in der Zeit der Kirchen- 
väter Ausgangspunkt für die Begegnung mit der neuplatonischen und 
gnostischen Religiosität. Aber das Unterscheidungsmerkmal und der Gip- 
fel der christlichen Mystik (und damit aller christlichen Gotteserfahrung) 
ist gerade nicht die Un-Unterschiedenheit mit Gott, mit dem Meer der 
Gottheit, in das hinein der Mensch wie ein Wassertropfen zurückfällt, son- 
dern die Begegnung mit Gott. Deshalb wählten sich die christlichen Gott-Er- 
fahrenen - von Gregor von Nyssa bis zu Johannes vom Kreuz - das bibli- 
sche Hohelied als Paradigma der Mystik, ein Liebeslied als Gleichnis der 
Gotteserfahrung. Die Einheitsterminologie strömte von außen her in den 
christlichen Strom der Überlieferung; wird aber - schon bei Origenes, bei 
Augustinus, bei Ps. Dionysius - christlich eingeordnet und damit zu etwas 
Neuem. Knapp könnte man sagen: Das Sprechen von Einheit mit Gott 
dient diesen Theologen nur zur Erläuterung der Erfahrung einer Begeg- 
nung mit Gott; nicht aber umgekehrt, als ob die Begegnungsterminologie 
nur ein äußerlich bleibendes Bild sei für ein substantielles Einswerden 
mit Gott. 

In unserer Zeit haben zwei Franzosen dies existentiell durcherlebt. Abbe 
Jules Monchanin und Dom le Saulx - beide von Merton hochgeschätzt und 
immer angeführt - lebten in Indien nach Art hinduistisch-buddhistischer 
Mönche. Sie wollten in einem Ashram die religiöse Erfahrung des gewal- 
tigen Subkontinents von innen her ergreifen. Bei beiden schälte sich • aus 
Erfahrung, nicht aus Denken - immer mehr und mehr heraus, daß der 
christliche Gott ein Du ist, aber kein Meer der Gottheit. 

Mehr und mehr scheint es mir zweifelhaft, daß das Wesen des Chri- 
stentums dadurch gefunden werden kann, daß man sich ins advai'ta 
(die Nicht-Zweiheit von Sankara) begibt. Advai'ta ist wie Yoga und 



Josef Sudbrack 58 

mehr noch als Yoga (hier darf man zweifelsohne Zen hinsetzen, die 
japanische Weiterentwicklung) ein Abgrund. Wer sich in rauschhaf- 
ter Begeisterung dorthinein stürzt, kann nicht wissen, was er dort 
findet. Ich fürchte, es wird er selbst sein, aber nicht der lebendige, 
dreieine Gott . . . Christliche Mystik ist dreifaltig oder unexistent. 
Das hinduistische Denken ist so sehr auf das Eines-Sein des Einen 
konzentriert, daß es ohne die Kreuzeserfahrung der dunklen Nacht 
der Seele nicht zur trinitarischen Mystik erhoben werden kann. Es 
muß eine geistige Neuwerdung, eine Passion des Geistes erleben33. 

Elisabeth Ott hat in ihrer - wie ich sehe - bisher einzigen ernsthaften deut- 
schen Auseinandersetzung mit der Erfahrung Thomas Mertons in bestür- 
zender, vielleicht überakzentuierender Weise gezeigt, wohin es führt, wenn 
die Ich-Du-Dimension der Mystik vernachlässigt wird und dafür eine All- 
Einheit, eine Es-Erf ahrung des All-Einen gesetzt wird. 

Merton suchte das Gespräch mit der buddhistischen-hinduistischen Er- 
fahrung in Richtung dieser •All-Einheit"-Erfahrung. Sicher trug die lie- 
besleere Jugend, seine von ihm selbst beklagte Unfähigkeit zu enger, per- 
sonaler Ich-Du-Bindung mit bei zu seinem apersonalen Ansatz. Aber auch 
seine dichterische Begabung ist ein Wegweiser dahin. In den USA gibt es 
eine lange Tradition einer •metaphysischen" Dichtkunst, worin die Ein- 
heitserfahrung von Natur und Mensch, von Gott und dem All besungen 
wird. Für viele dieser •metaphysischen Dichter" sind religiöses Erleben 
und pantheistische Einheitserfahrung identisch. 

Merton war - von Kindheitserfahrung, von dichterischer Begabung • 
dazu geschaffen, die Begegnung mit der asiatischen Religiosität auf dieser 
Basis zu suchen. Er hat von dorther - bewußt oder unbewußt • einen Tren- 
nungsstrich gezogen zwischen dem, was am Christentum •erfahrbar" und 
dem, was zu glauben ist. Im Bereich des •Erfahrbaren" könnten Buddhis- 
mus und Christentum zur Deckung kommen; im Bereich der Mystik seien 
sie eins. Die Eigenart des Christentums liege also im nicht-erfahrbaren 
Glauben, nicht aber in der Gotteserfahrung. Das klingt wie eine weitver- 
breitete •Theologie": •Die Existenz (und Erfahrung). .. der Anwesenheit 
des absoluten Seins in unserem Wesensgrund bezeugen einhellig die Er- 
leuchteteten aller Religionen und Zeiten" (W. Massa). 

Die Akzentverschiebung, die Merton bei Bernhard vornahm, deckt auf, 
woher dieses Mißtrauen gegenüber der Eigenart christlicher Erfahrung 
stammt: Liebe - so scheint Merton dort zu sagen - sei eine Erfahrung im 
Selbst; der oder die Geliebte aber stehe jenseits davon, man könne nur 
Liebe, nicht aber den Geliebten erfahren. Man wird an Mertons Kindheits- 
33 In Quest oft the Absolute, The Life and works of Jules Monchanin, Ed. by J. G. Weber, 
A. R. Mowbray, London 1977, 119. 



Gelebte und überdachte Seuche nach Gotteserfahrung 59 

trauma erinnert. Doch man sollte auch sehen, daß hier ein wichtiger Weg 
zum Gespräch der Religionen auf getan ist. Bildet nicht vielleicht diese Un- 
terscheidung: Liebe oder der Geliebte, ein Kriterium dafür, ob es sich um 
die Mystik von Gott oder die Mystik einer Selbsterfahrung handelt? - Legt 
sie nicht den Zugang offen zur wirklichen Gottesmystik auch außerhalb des 
Christentums? 

Über fremde Erfahrungen läßt sich kaum urteilen. Die christliche Fröm- 
migkeit sollte auf sich schauen und für ihr eigenes Erleben aus all diesen 
fremden Erfahrungen und Wegen lernen. Innerhalb ihrer Geschichte 
konnte sie immer wieder gerade aus den Strömen schöpfen, die man zu 
schnell •pantheistisch" nennt. Und es gelang ihr auch immer wieder, mit 
solchen Erfahrungsströmen das eigene Offenbarungsgut zu verlebendigen; 
aber nur dort, wo die eigene Tradition nicht aufgegeben, sondern neu ge- 
wonnen wurde, wo eine Liebeserfahrung sich zur Erfahrung der Geliebten 
hin öffnet. Es ist für das geistliche Leben ein Wesensunterschied, ob einer 
das Sich-Auflösen in Liebeserfahrung, in Mitleid, in allströmendes Sein 
als Ziel und die Begegnungsqualität mit Gott, die Ich-Du-Beziehung nur 
als Korrektur ansieht; oder ob die Begegnung mit dem Du Gottes die Mitte 
des kontemplativen Ideals bleibt, während das Eintauchen in den Strom 
von Glück und Liebe nur eine - allerdings tiefe und auch wesentliche - Er- 
scheinungsform dieser personalen Liebe ist. 

Die erste Auffassung von Gotteserfahrung und Mystik liegt noch im 
poetischen Bereich; es kann noch eine dichterische Erfahrung eines begab- 
ten Menschen sein. Christliche Mystik sagt nicht Nein dazu, aber sie geht 
einen entscheidenden Schritt weiter und erfährt in der personalen Begeg- 
nung mit Gott Sinn und Ziel ihres Suchens. 

Es ist nicht falsch, zu schreiben: Wer so liebt, liebt einfachhin, und kennt 
nichts anderes mehr als Liebe. Aber beim christlichen Mystiker vertieft sich 
diese Erfahrung, und er stellt staunend fest: Selbst Liebe ist nur Gewand 
für die Mitte. Er nämlich liebt einfachhin und kennt nichts anderes mehr 
als den Geliebten. Der Geliebte ist es, den alle Liebe meint. 

Teil III folgt in Heft 2,1979. 




