Gelebte und iiberdachte Suche nach Gotteserfahrung

Das Zeugnis des Trappisten und Kiinstlers Thomas Merton

Josef Sudbrack SJ, Minchen

Unsere Zeit will lebendige Zeugnisse; mehr als frither ist man mifitrauisch
gegen ,nur* Gelehrtes und ,nur® Gedachtes. Unser Christentum braucht
Zeugen des christlichen Lebens, braucht das Beispiel des gelebten Gebets
und Vorbilder des Glaubens. Unter den vielen christlichen Zeugen unserer
Tage nimmt der Trappistenménch Thomas Merton einen besonderen Rang
ein. Nicht nur, weil er vor allem im angelsichsischen Raum einen Einfluf§
austibte und ausiibt, wie wohl kein anderer Christ unserer Zeijt. Sondern
mehr noch, weil er sein Leben — vom Weltenbummler bis zum Trappisten
— in einer Konsequenz sondergleichen lebte, erlebte und durchlebte; und
weil er die Gabe besaR, seine Erfahrungen mit Gott und mit der Welt ins
Wort zu bringen.

Das ahnte die Offentlichkeit, als sie aus seinem Konversionsbericht ,,Der
Berg der Sieben Stufen“! einen Weltbestseller machte. Und das weifl man
heute, zehn Jahre nach seinem Tod, da man in seinem Leben und Denken
ein Paradigma fir den suchenden Christen von heute findet.

In drei Stufen soll die Lebenmitte, die Suche nach der Gotteserfahrung
dieses grofien Christen dargestellt werden: Sein Leben — seine kinstlerische
Schau — seine theologische Reflexion.

1. Die Sehnsucht nach dem Ganzen — Das Leben und das Wirken
Thomas Mertons

a. Pragung der Kindheit
Am 31. 1. 1915 wurde Thomas Merton in Frankreich geboren; sein Leben
lang schenkte er diesem Land und seinen Menschen Verehrung und Licbe.
Die Eltern Toms waren Kiinstler. Der Vater Neuseelidnder, die Mutter US-
Amerikanerin. Der Junge wurde zwar getauft, doch seine religidse Erzie-
hung war kliglich — vielleicht aber hat Merton selbst in seinen Berichten
diese Kindheit zu a-religios geschildert.

Aber unruhig war sie. Kurz nach der Geburt ist die Familie wieder in
den USA und fiihrt ein unstetes Wanderleben. Der Vater reist umher, um

t Zirich-Finsiedeln-Kdln 1950, nach der englischen Ausgabe von 1948.
2 Das Thomas Merton Studies Center (Bellarmine College, Louisville, Kentucky 40 205)
verzeichnet von 1973 bis 1978 48 veroffentlichte Dissertationen.



Josef Sudbrack 42

seine Bilder zu verkaufen— nicht mit allzu groflem Erfolg ... Die Mutter
stirbt, als Tom sechs Jahre alt ist. Thre beiden Jungen werden bei den
Grofleltern untergebracht. 1925 nimmt der Vater seinen Altesten, Tom, mit
nach Frankreich und bringt ihn im Lyceum von Montauban unter. Fiinf
Jahre darauf kommt Thomas zum Weiterstudium auf die High School von
Oakham in England.

1931 stirbt der Vater; doch Tom kann weiter studieren. Zwei Jahre lang
ist er auf dem Clare-College in Cambridge. Dann darf er zuriick zu seinen
Grofeltern. 1935, mit 20 Jahren, belegt er auf der New Yorker Columbia-
University die Facher: Spanisch, Deutsch, Geologie, Jura und franzosische
Literatur. Wahrend der Semesterferien unternimmt der Student ausge-
dehnte Reisen durch Europa, besonders Deutschland und Italien. Er wird
Redakteur bei der Studentenzeitung , Jester, d. h. ,Spafivogel“, wo er
seine kritische, sarkastische Feder betitigt. Kurze Zeit war er sogar Mit-
glied einer kommunistischen Jugendorganisation.

Thomas Merton hat die weltweite Perspektive, die seine Jugend prégte,
niemals verloren; niemals auch die Liebe zur Kunst und zur Kultur. Im
»Berg der Sieben Stufen®, wie in der Fortsetzung ,Zeichen des Jonas“?
berichtet er vom entscheidenden Problem der ersten Klosterzeit: Die Ver-
bindung des stillen Alltags mit dem ibersprudelnden Talent des Novi-
zen*. An einer Stelle allerdings deckt sich die Lebensweise des Trappisten
mit der kiinstlerischen Begabung: In der Fahigkeit, ganz dem Augenblick
zu leben, sich ganz der Impression der Gegenwart hinzugeben. Die kiinst-
lerische Auffassungs- und Gestaltungsfahigkeit pragt sein ganzes geist-
liches Schrifttum.

Auch die Mitgliedschaft bei der kommunistischen Partei war kein Zufall.
Sie bezeugt die soziale Sensibilitat des Studenten. Im posthumen Sammel-
band, Contemplation in a world of action, schreibt Merton dazu:

Daf ich 1915 geboren wurde, dafl ich Zeitgenosse von Auschwitz, Hi-
roshima, Vietnam und den Rassenpogromen von Watts bin, das sind
Tatsachen, fiir die ich bei meiner Geburt nicht um Zustimmung ge-
fragt wurde. Aber es sind Ereignisse, die mich — ob es mir pafit oder
nicht pafit — zutiefst und personlich betreffen. Die , Welt* ist nicht nur
so ein physikalischer Raum, den man mit Jet-Flugzeugen durchquert
und der mit Menschen angefiillt ist, die hin und her laufen. Die Welt
ist ein Bindel von Verantwortungen und Entscheidungen, die gefallt

3 Zirich-FEinsiedeln-Kdln 1954.

4 Der in Apokalypse der neuen Welt, Zirich 1956, veréffentlichte Essay Dichtung und
Kontemplation wurde von Merton selbst korrigiert; vgl. A. Thomas Merton Reader, revis-
ed Edition, Garden City, 1974, 388-415.



Gelebte und iiberdachte Suche nach Gotteserfahrung 43

werden aus Liebe, aus Haf}, aus Furcht, aus Freude, aus Hoffnung,
aus Gier, aus Grausamkeit, aus Freundschaft, aus Glaube, aus Ver-
trauen, aus Mifdtrauen, aus all dem, was den Menschenherzen ent-
steigt. Wenn irgendwo ein Krieg aus gegenseitigem Mifitrauen ent-
steht, dann ist in letzter Analyse auch ein Stiick von mir einbezogen,
weil ich selbst in Abwehrhaltung bin, vertrauensunwiirdig und mif-
trauisch, bestrebt, andere Menschen dem Kainsmal meiner eigenen
Todeswiinsche konform zu machen?®.

Seine Talente — Begabung, Auffassungskraft, Kinstlertum, Bildung, sozia-
les Engagement, Verantwortung — konnte Thomas eine Zeitlang nur in
bitteren, elitiren Sarkasmus umsetzen. Im Secular Journal steht eine be-
zeichnende Szene dazu (Wir zitieren die deutsche Ubersetzung, setzen aber
cinige englische Worte hinzu, um die Kraft des Originals ahnen zu lassen).

Merton steht im Museum vor Breughels Gemailde ,Hochzeitstanz® und
sammelt seine Eindriicke — aber dann macht er sich lustig tiber die anderen
Besucher des Museums.

Zwei Midchen, wahrscheinlich Studentinnen der Kunstgeschichte
(von Kunstgeschichte steht nichts im Original): ,Sieht aus wie ein
frither franzosischer Impressionist®.

Ein Teufelskerl mit einem Anhang weiblicher Bewunderer (One
killer-of-a-fellow, with a mob of female admirers): ,Glanzend beob-
achtet: schaut euch diese Knie an“. (Die Knie waren sehr knotig
[knobby].)

Eines von zwei Midchen (kichernd): ,Schau, die kiissen sich dort®.

Ein Mann: ,Der da ist wohl besoffen®.

Noch ein Teufelskerl: ,Man sieht sofort (You can tell), daf es ein
Holldnder ist; nicht ein Magerer in der ganzen Bande (in the whole
bunch)“.

Ein Mann (ausldndischer Sprechweise): , Volkstanz!“

Aber wenigstens mufl er (es, it, das Bild) ihnen wichtig vorgekommen
sein. Sie begegneten ihm mit dem tiblichen Verhalten von Leuten, die
nicht wissen, daf Bilder zum Genieflen (to be enjoyed) da sind, son-
dern die meinen, es gelte, sie auswendig zu lernen, um dem Birger
(the bourgeoisie) zu imponieren . . .%

Im Englischen (besser: im Amerikanischen; Merton hat selbst iiber die
Eigenart seines amerikanischen Englisch nachgedacht) klingt alles draller

5 Introduction by Jean Leclercq OSB; Doubleday, Garden City. 1971. Hier zitiert nach
dem Image Book, 1973, 161.
8 Weltliches Tagebuch, Ziirich-Einsiedeln-Kéln, 1960.



Josef Sudbrack 44

und direkter. Man spiirt schon in der Sprache die Konflikt-Mitte in Mertons
Leben: Auf der einen Seite kiinstlerische Sensibilitit, auf der anderen so-
ziale Betroffenheit. Man ahnt das Gefahren-Dilemma seines Lebens: bos-
artigen Sarkasmus oder Flucht in elitdre Einsamkeit.

Diese Polaritit seiner Begabung (Sensibilitit des Kiinstlers oder Engage-
ment des Sozialarbeiters) wurde verstirkt durch den Ausfall von persén-
licher Liebe, der Mertons Jugend belastete. Seine Mutter hat ein ausfiihr-
liches Tagebuch iiber die ersten Jahre ihres Sohnes gefiihrt. Thre und Mer-
tons eigene vielbindige Notizen fafit Raymund Bailey in seinem Buch
» Thomas Merton on Mysticism“ folgendermaflen zusammen:

Die abnormale Welt der humanen Bezichungen in Toms Kindheit
pragte sein ganzes Leben. Sein Notizbuch zeigt, wie sehr er den Man-
gel fithlte, niemals eine echte personliche Beziehung zu einem einzel-
nen Menschen entwickelt zu haben. Er konnte die Welt lieben und
Gott und Menschen als Menschen; aber es fiel ihm schwer, sich einer
einzelnen Person ganz und gar hinzugeben. Nur die mystische Ver-
mahlung mit der Liebe selbst konnte ihn greifen und sein ganzes We-
sen beanspruchen . . . Sein Leben lang war Merton iber diese Schwie-
rigkeit bekiimmert, enge personliche Beziehungen herzustellen.
Standig kehren in seinen personlichen Notizen die Fragen wieder, ob
er fahig sei, personliche, verantwortliche Liebe auf Ich-Du-Basis
ber ldngere Zeit zu pflegen”.

Eine Tagebuchnotiz von 1965 beschiftigt sich zum Beispiel mit:
dem Mangel an Liebe, richtiger gesagt der Selbstbezogenheit und der
Geschwitzigkeit, die ithren Ursprung haben in einer tief verwurzelten
Scheu vor und zugleich einem Verlangen nach Liebe®.

Und ein Jahr spéter bekennt er seine Furcht,
daf er zu den Taufscheinchristen gehoren konne, die sich selbst diber-
reden, dafl sie Gott licben, weil sie unfihig sind, den Nachsten oder
irgendetwas anderes zu lieben®.

Raymund Bailey schreibt dazu:
Seine engsten Freunde, Manner wie Dan Walsh und John Howard
Griffin, nahmen Riicksicht auf dieses Verlangen nach Einsamkeit,
nach physischer und geistlicher Einsamkeit, nach inneren privaten
Raumen, die er gegen alles andere absicherte®.

Und Henry Nouwen deutet Mertons Weg:
Mehr und mehr lernte er seine Freunde einschidtzen als Wegweiser
far Gott™.

7 Eine Doktorthese des Southern Baptist Theological Seminary, Louisville; erschienen als

Image Book, Garden City, 1974, 35 f.
8 Fbda. 218. ? Ebda. 218. 10 Ebda. 218 £.



Gelebte und iiberdadhte Suche nach Gotteserfahrung 45

Elisabeth Ott legt mit einer — fiir das wenige ihr zur Verfiigung stehende
Material — erstaunlichen Klarsicht den Finger auf die Wunde in Mertons
Leben:
Es ist wohl mit der natirlichen Liebe wie mit der Liebe Gottes: Der
Mensch muf} geliebt werden, bevor er recht lieben kann . .. Thomas
Merton aber hatte andere Kindheitserfahrungen hinter sich . . .2

b. Weg in die Kontemplation

Das Grofie an Merton war, dafl er auf der Suche blieb, stindig und iiberall.
Dem Studenten fiel Gilsons Buch tiber den Geist der mittelalterlichen Phi-
losophie in die Hinde. Dessen ésthetisch-architektonische Sicht erschlofl ihm
denKatholizismus. Seltsamerweise - vielleicht hat Merton es spéter hochge-
spielt — verwies ihn ein junger buddhistischer M6nch, Bramachari, auf die
Schatze christlicher Spiritualitdt. Und so studiert Merton christliche Mystik,
liest Thomas von Aquin und die vier Biicher der Nachfolge Christi. 1938
nimmt er Konvertiten-Unterricht und — typisch fir seine schnellen Ent-
schliisse — noch im gleichen Jahr wird er Katholik.

Immer tiefer dringt er ins religiose Leben ein. Er will bei den Franziska-
nern eintreten, die ihn — verstindlicherweise bei dem Temperament des
Hochbegabten — fiir unfdhig halten, ein Leben nach den evangelischen Ré-
ten zu fihren . . . Aber — wiederum typisch fir Merton — dennoch wird er an
ihrem S. Bonaventure’s College Lehrer und fithrt dabei das Leben eines
Monchs.

Exerzitien in der Trappisten-Abtei von Gethsemani setzen neue Weg-
zeichen. Thomas Merton meint es ernst. Zuriickgekommen von dort, stellt
er sich der Baronin Catherine du Hueck fir die Arbeit im schwarzen Ghetto
von New York zur Verfiigung. Aber Merton will mehr. Am 10. 12. 1942
wird er Brother Louis im Trappistenkloster Gethsemani. Doch dieser Weg
war — wenigstens anfangs — Flucht vor der Welt. Kurz vor seinem Tode
noch schreibt Merton an einen italienischen Abt:

Es ist richtig, als ich in dieses Kloster eintrat, wo ich jetzt bin, revol-
tierte ich gegen die Sinnlosigkeit eines Lebens, das so voll von Akti-
vitit, von Bewegung, von nutzlosem Reden, von tuberfliissigen und
sinnlosen Reizen war, dafl ich nicht mehr wufite, wer ich war.

11 Henri J. M. Nouwen, Pray to live. Thomas Merton: A contemplative critic, Notre
Dame, Indiana 1972, 33.

2 Thomas Merton — Grenzginger xwischen Christentum und Buddhismns. Uber das Ver-
héltnis von Selbsterfahrung und Gottesbegegnung, Wiirzburg 1977; mit einer ausfihrli-
chen Bibliographie von Thomas Merton.



Josef Sudbrack 46

Aber die Tatsache bleibt: Meine Flucht aus der Welt ist kein Tadel
gegen euch, die ihr in der Welt bleibt. Ich habe kein Recht, die Welt
in rein negativer Weise zu verschmihen. Téte ich es, dann ware ich
nicht zur Wahrheit und zu Gott, sondern zu einer privaten, wenn auch
noch so frommen Illusion gelangt®®.

Wir stehen wieder vor Mertons Grunddilemma: Einsame Tiefe oder Kom-
munikation mit den Menschen? Flucht vor der Welt oder Engagement fiir
die Welt und Freundschaft mit den Menschen.

Thomas Merton blieb sich dieser Grundproblematik Zeit seines Lebens
bewuflt; er nahm die Auseinandersetzung mit diesen Fragen ernst. In der
Fille seines Schrifttums zeigt sich dies als Doppelspurigkeit: Kontemplation
— was bis zur Flucht in die Einsamkeit der Beziehungslosigkeit geht; Enga-
gement fir die Menschen —was ihn zu einem Hauptvorkampfer des ,peace-
movement“, der amerikanischen Protest-Bewegung gegen die kriegeri-
schen Aktivititen im Vietnam-Krieg werden lief8.

c. Zisterziensischer Geist

Merton tat das, was er tat, stets ganz. Und so stiirzte er sich mit Novizen-
eifer ins Klosterleben. Man ist heute erstaunt, welche Fiille — quantitativ —
an Lektiire der Kirchenviter, der Philosophen, der Kulturkritiker, der
Literaten von Merton bewaltigt wurde. Die Frage kann allerdings nicht
unterdriickt werden, ob in seinem Studium nicht doch die Quantitat vor der
Qualitat iiberwog.

Im Kloster verscharft sich die Frage nach dem Weg: Soll er noch einsamer
leben, in die Stille einer Kartauserzelle hinein fliichten? Soll er seine Bil-
dung, Kunst, Literatur, Kultur {iber Bord werfen?

Seine Oberen waren klug genug, ihn auf den anderen Weg zu fithren. Er
erhilt den offiziellen Auftrag des Schreibens. Die ersten Biicher — die Bio-
graphie einer flimischen Mystikerin und das Leben einer Trappistin in Ja-
pan — atmen den engen Geist des damaligen Klosterlebens. Sie sind in dem
sentimental-religiosen Stil geschrieben, den Merton spater energisch be-
kampfte.

Daf dieser Mann mit seinen Mitbriudern Schwierigkeiten hatte, versteht
sich von selbst. Sein Schiller, der heutige Abt von Genesee, der als Psychiater
ins Kloster eintrat, schildert seine ,capricious manner of judgment“!, sein

13 The monastic Journey, Sheldon Press, London, 1977, 171. Im Vorwort zur japanischen
Ausgabe des Bergs der Sieben Stufen schreibt Merton noch deutlicher, dafl seine erste Be-
kehrung eine Flucht gewesen sei und daf er erst in der Einsamkeit des Klosters wieder die
Menschen lieb gewonnen habe. Dazu Nouwen,

14 Nouwen, a.a.0. 69.



Gelebte und iiberdachie Suche nach Gotteserfahrung 47

eigenwilliges launisches Urteilen. Brother Patrick Hart, der Sekretér

und Sachwalter von Mertons Werk, hat dies humorvoll so ausgedriickt:
Haitte Merton lange genug gelebt, hitte er alles und jedes, was aus
seiner Feder geflossen wire, auch widerlegt?®.

Heute pries er das Kloster als Heimat, morgen schmiedete er Plane zur

Umsiedlung; heute schwarmte er firr die Naturmystik Rilkes, morgen ver-

urteilte er sie als Irrweg. Der Abt, der vormittags von ihm hoch gelobt

wurde, mufite sich nachmittags harteste Kritik gefallen lassen.

Aber der religiose Ernst und die menschliche Genialitdt verschafften
Merton schnell die Achtung der Mitbriider. Er wurde Novizenmeister. Er-
nesto Cardenal, der Priesterdichter, gehort zu seinen Schillern. Bedeutsam
aber wurde Mertons Einflu} iiber die Abtei hinaus auf das zisterziensisch-
trappistische Benediktinertum im Ganzen.

Man deutete damals noch — in der Nachfolge des Reformators Abb¢ du
Rancé — das benediktinische: ora et labora, bete und arbeite, in asketischer
Einseitigkeit aus: Beten, das sei das Pensum der Pflichtgebete; Arbeiten,
das sei die harte Feldarbeit. Geistige Beschaftigung, Kultur, Kunst wurden
mit Mifitrauen betrachtet, als Abfall vom Ordensideal. Die beiden frihen
Biicher Mertons konnen einiges dariiber zeigen. Dann aber brach er mit
dieser geistfeindlichen Askese; und seine Sicht hat sich — gliicklicherweise —
durchgesetzt.

Seine vielleicht wichtigste Veroffentlichung, die posthume Aufsatzsamm-
lung, Contemplation in world of action, macht Front gegen geistloses und
damit seelenloses Monchsideal. Eine weitere posthume Aufsatzsammlung,
The monastic Journey, lehrt: Kontemplatives Leben braucht innere und
damit auch duflere Kultur.

Mertons Ideen kommen nicht aus einer abstrakten Klosterzelle, sondern
aus einer intensiven Beschiftigung mit der christlichen Tradition; es han-
delt sich auch nicht um Abweichung, sondern um die Mitte des kontempla-
tiven Lebens und damit des Christentums. So wurde Merton auch fiir seine
Heimat, die USA, zu der er sich erst spit bekannte, einer der Leute, die den
Katholizismus aus einem kulturellen Ghetto in die Weite des modernen
Geisteslebens fiihrten. Merton besafl die Begabung, frei und offen fir je-
den echten menschlichen Wert zu sein, und zugleich aus der Mitte des ka-
tholischen Christentums leben und sprechen zu kénnen.

15 Bailey, a.a.0. 217. Im Wortlaut zum Thomas Merton Reader schreibt Merton selbst,
16: I have had to accept the fact that my life is almost totally paradoxical. I have also
had to learn gradually to get along without apologizing for the fact, even to myself ...
I have become convinced thad the very contradictions in my life are in some ways signs
of God’s mercy tome. ..



Josef Sudbrack 48

d. Ostliche Spiritualitat

Diese aus der Verwurzelung in der Heimat des Katholizismus geborene
Weite fithrt Merton in die Beschiftigung mit den fernéstlichen Religionen.
Er ahnte und fand im Hinduismus und besonders im Buddhismus japani-
scher Prigung eine Erfahrungstiefe, die seiner eigenen ménchischen Tradi-
tion verloren gegangen war. Das Talent von Intuition und Totalitat lief
ihn so vollstindig sich in diese Welt vertiefen, dafl man von einer Bekeh-
rung Mertons zum Buddhismus sprach. Sein Freund Edward Rice hat den
Unfalltod Mertons am 10. 12. 1968 als ein freies Eingehen in die all-kos-
mische Buddha-Natur gedeutet.

Gewif, Thomas Merton war an solchen Interpretationen nicht unschul-
dig. Schon bald nach seinen Bucherfolgen schwirrten in zyklischen Abstan-
den Geriichte durch die USA, Brother Louis verlasse sein Kloster. Impul-
sive, schnell hingeworfene Sarkasmen boten Anlafl dazu. Doch heute ist
verniinftigerweise nicht daran zu zweifeln, dafl Merton sich Zeit seines Le-
bens in die Kirche Jesu Christi berufen wufite, um dort ein monastisches
Leben zu fithren. Uber das Wie (er dieses Ideal zu verwirklichen suchte)
kann man streiten, aber nicht itber das Dafl (er christlicher Mondh sein
wollte).

Der schon erwihnte Brief an den italienischen Abt berithrt Mertons Ba-
sts fir das Gesprich mit dem Buddhismus: Die Solidaritét aller Suchenden
— innerhalb und aufRerhalb des Klosters, innerhalb und auflerhalb des christ-
lichen Glaubens. Auf dieser Erfahrung (Gemeinschaft der Suchenden, Ge-
meinschaft der Siinder) baut sich sein Tasten und Suchen nach einem
Ménchtum, nach einem Christentum fiir unsere Zeit und nach Gespréchs-
briicken mit nichtchristlichen Erfahrungen auf.

Wenn euch mein Wort etwas bedeutet, dann darf ich euch sagen: Ich
habe das Kreuz als Erbarmen und nicht als grausame Hairte, als
Wahrheit und nicht als Tduschung erfahren. Ich habe erfahren, daff
Jesu Botschaft von Wahrheit und Liebe die wahre gute Botschaft, das
Evangelium ist; — aber in unserer Zeit kommt es an ungewohnlichen
Orten zur Sprache. Ob es nicht vielleicht in euch lauter spricht als in
mir? Vielleicht ist Christus euch ndher als mir!“16.

Dieses Suchen — aus Liebe zur Botschaft Jesu nach der wahren Botschaft
Jesu — setzte Merton auch auf seine letzte Reise nach Asien; ein erstaun-
liches Unternehmen fiir einen Trappistenménch! Er war eingeladen, auf
einem monastischen Weltkongref in Bangkok zu sprechen. Er gestaltete
seine Reise dorthin als ein Suchen nach der Liebe Gottes, die in Jesus offen-

1% Aa0, 1711,



Gelebte und iiberdachte Suche nach Gotteserfahrung 49

bar geworden, aber iiberall zu finden ist; im Gespriach mit dem Dalai La-
ma wie auch in der Synthese, die Merton in seiner schockierenden Rede
kurz vor seinem Unfalltod entwarf: Marxism and Monastic Perspectives —
der Versuch, eine monastische Synthese zwischen Buddhismus und Marxis-
mus herzustellen, also zwischen den beiden Seiten seines eigenen Suchens,
der einsamen Weltflucht und dem sozialen Engagement.

Merton war der Ansicht, die Karl Rahner in einem Interview zu seinem
70. Geburtstag formulierte:

Keine Religion existiere, gleichgiltig welcher Art, in der nicht auch
Gnade Gottes, wenn auch in einer unterdrickten und depravierten
Weise gegeben wire . .. Es gibt keinen menschlichen Selbstvollzug,
in dem nicht reflex oder unreflex Selbstmitteilung Gottes, also Gnade
schon mit am Werk ist'".
So hielt ihm auch kurz vor seiner Reise in Santa Barbara ein marxistischer
Student aus Frankreich vor Augen:
Auch wir sind Ménche!
Und Merton reflektierte im Flugzeug iiber dieses Wort:
Der Monch ist jemand, der eine kritische Haltung gegeniiber der
Welt von heute und ihren Strukturen einnimmt!8,
Der Monch mache - so glaubt Merton — Erfahrungen von Gott und Gottes
Frieden, die ihn in Kontrast zur heutigen Welt stellen. Deshalb miisse der
Moénch das Anliegen des Marxismus, fiir eine bessere Welt zu kdmpfen,
aufgreifen. Auf eine Formel gebracht: Die (vom Buddhismus gelehrte) Di-
stanz der Einsamkeit schirfe Augen und Tatkraft fiir das (vom Marxismus
anvisierte) Engagement in der Welt; die in Einsamkeit geborene Vision
eines Paradieses fithre zum Einsatz fur dieses Paradies.

Wir wissen nicht, wie Mertons Leben und Reflektieren weiter gegangen
ware. Die Unruhe seines Suchens scheint von Jahr zu Jahr stirker gewor-
den zu sein. Aber das eine wissen wir: Merton war zutiefst verwurzelt im
christlichen Monchtum. Man kann dariiber diskutieren, ob die Wunden
seiner Kindheit ausgeheilt worden waren, ob er stets in der rechten Rich-
tung gesucht hat. Undiskutabel aber ist seine Grundhaltung: Merton wollte
auf der Basis des christlichen Monchtums Ausschau halten nach neuen For-
men des Monchtums; und darin suchte er neue Formen des Christentums
von heute und von morgen. Und das tat er mit der Genialitat des Kiinst-
lers und mit dem Engagement eines Menschen, der ganz oder iiberhaupt
nicht leben méchte.

17 Nicht ohne Absicht zitiert nach D. Solle, Sympathie, Kreuz-Verlag, Stuttgart, 1978, 41.
18 Nach der Einleitung des Herausgebers, Brother Patrick Hart, The monastic Journey,
a.a.0. VIL



Josef Sudbrack 50
I1. Die Poesie der Erfahrung — der Dichter und Gottsucher Thomas Merton

In seinem Konversionsbericht ,Der Berg der Sieben Stufen® schreibt Mer-
ton, dafl er von seinem Vater schon gelernt habe,
daf die kiinstlerische Erfahrung in ihrer hichsten Form ein natiirli-
ches Analogon zur mystischen Erfahrung sei'.
Hans Urs von Balthasar nennt dieses kithne Wort sogar ,ein wenig tber-
vorsichtig“?®. Wer den Trappisten Merton kennenlernen will, sollte sein
Ohr zuerst dem Dichter Merton leihen.

a. Ein Gedicht Giber ein Kinderbild

Die leider (und typischerweise) vergessene deutsche Auswahl der Gedichte
Mertons tragt den Namen: Grazias Haus?. Der enigmatische Titel, der so
wortlich und schwerfillig wie auch die Ubersetzungen der Auswahl ist,
iiberdeckt die Poesie eher als dafl er sie offenlegt. Merton beschreibt in dem
Titelgedicht ein Kinderbild. Und man sollte das Gedicht auch schlichthin so
nennen:

Grace hat ein Haus gemalt.

Oben auf dem Berg steht es, ganz hoch, ganz frei,

Umschmeichelt vom Wind; dicker Rauch

Rollt aus dem Schornstein, schwer von Schnee.

Fest und sicher steht es da, das Haus der Grace.
Mit Liebe vertieft sich Merton in die Einzelheiten des Bildes und beginnt
in ihm das Paradies zu beschreiben:

Jeden Grashalm hat Grace gezahlt,

Jeden mit Sorgfalt hingesetzt auf diesen Berg.

Zwolf Blumen genligen, um Garten zu sein.

Doch kein Weg fithrt zur Hohe —

Kein Weg ist gebahnt

Zum Haus der Grace.
Im Haus der Grace findet sich Harmonie —~ zwischen Mensch und Natur,
zwischen Kultur und Pflanze und Tier; alles strahlt unpathetisch Friede
und Glick aus.

Wohlgeordnet sind alle Vorhange,

Nicht zum Verbergen, sondern um Ausschau zu halten.

Aus einem Fenster blickt jemand heraus und winkt.

Zwei knorrige, feste Baume

13 A.a.0. 211.

20 Nachwort zu Thomas Merton, Grazias Haus, Gedichte, Einsiedeln, S. 94.

* Inzwischen gibt es eine Gesamtansgabe des poetischen Werks des Trappistenménchs.
Grace’s House, nach Selected Poems of Thomas Merton, enlarged Edition, with an In-
troduction by Mark von Doren, New York 1967, 110 f.

22



Gelebte und diberdachte Suche nach Gotteserfahrung 51

Stehen da wie Festungen mit Astlochern

Fiur die Tiere, die hinausschauen.

Hinten, um die Ecke des Hauses der Grace

Lugt noch ein Tier hervor.
Biume, Tiere, ein Hund — Merton schenkt ihm ein Ausrufezeichen — sind
ins Bild hineingesetzt.

Schau nur hin: Versteckt im Vordergrund

Ganz sorgfiltig gezeichnet [Stern.

Der Hund, der lacht, das Vorderbein angezogen, das Auge wie ein

Nase und Halsband sind mit viel Liebe ausgemalt:

Diesen Hund liebt Grace.
Auch zur librigen Welt gab es frohe Kommunikation.

Und dann: Die Welt!

Briefkasten Nummer finf.

Er quillt Gber von siiBen Griiflen fiir Grace.
Doch diese Kommunikation ist einseitig. Wir Erwachsenen kénnen den Na-
men auf dem Briefkasten nicht lesen. Eine fremde Sprache, die Sprache des
Paradieses, vor der unsere Worte dumm und barbarisch klingen.

Auf dem Kasten steht ein Name, der Familienname.

Doch nicht in den Buchstaben unserer Erwachsenensprache.

Ein funkelnder Pfeil dort

Weist von unserer Banausen-Insel

Zu ihrem grasgriinen Sonnenberg.
Immer mehr verdichtet sich das Bild zum Traum vom fernen Paradies.

O Paradies, o Welt des Kindes!

Wo alles Gras lebendig ist,

Und alle Tiere sprechen kénnen!

Die riesige Sonne, grofier als das Haus

Steht im Osten und verstromt Leben.

Die Gewitterwolke im Westen aber

Verzieht sich fir immer.

Kein Grashalm ist dort, der ohne Segen wachst,

Dort, auf diesem Urbild von Berg,

Dort, in diesem Urschof} der Geheimnisse.
Zwischen diesem Archetyp des Paradieses (Merton nennt es archetypal
hill) und unserer Welt gibt es keine Briicke, keinen Weg; schon die vor-
gehende Strophe (vor ,O Paradies) sprach es aus.

Zwischen unserer Welt und ihrer

Zieht ein leiser Fluf.
(Nein, es ist keine Strafle,



Josef Sudbrack 52

Es ist kristallklares Wasser, ohne Steg,

Zwischen unserem Nichtwissen und ihrer Wahrheit.)
Die vier Zeilen der beiden Schlufistrophen aber gipfeln im Wehe-Ruf nach
dem verlorenen Paradies.

Ich darf den Hasen nicht vergessen

Und die zwei Vogel, die sich im Fluf baden,

Der keine Strafie ist, weil doch

‘Wehe! Keine Strafie fithrt zum Haus der Grace!

Merton hat sich, sein Traumen und seine Welt, in diesem Kinderbild wie-
dergefunden. Beim Anschauen des Bildes bricht die eigene Sehnsucht auf;
die harte Welt der Tatachen wird vor dem Traum der besseren Welt noch
hirter, noch kommunikationsfeindlicher, noch weiter entfernt vom Frieden
des Paradieses.

Bildvorlage, Wirklichkeit und Traum werden zur Einheit. Dieses syn-
thetische Schauen ist eine der groflen Fahigkeiten von Brother Louis. Er
konnte sich ganz und gar in die Gegenwart einer Erfahrung hinein bege-
ben und sie durchsichtig machen, transparent fir Tieferes, fiir wahrere
Wirklichkeit, fiir die Hoffnung, fiir den Traum des Dichtermonches Tho-

mas Merton.

b. Ein Gedicht iiber die Gnade Gottes

Die Verse von Thomas Merton sind durchldssig fir Tieferes. Der Mad-
chenname Grace bedeutet auf Deutsch Gnade, gratia. Das Gedicht will zur
Gnade von Gott hinweisen; aber einer Gnade, die sich hineingeborgen hat
in die poetische Vision des Kinderbilds. Zwischen dem schlichten Bild und
der christlichen Hoffnung auf Gnade vermittelt die &sthetische Erfahrung
des Dichters. Aber es ist kein ,Dazwischenschieben®. Merton erlebt die drei
Schichten als Einheit und mochte auch uns die Einheit dieser Vision ver-
mitteln.

Paul Claudel widmet die vierte seiner ,,Groflen Oden“?® der ,,Muse, die
Gnade ist“. Die Kraft der Begegnung von Mann und Frau gibt dem Dich-
ter Gelegenheit, tiber poetische Inspiration zu sprechen. Und daran zeigt
er die metaphysisch-theologische Erfahrung der Gnade Gottes in der Welt.
Was in der vierten Ode noch als Ringen dargestellt wird, erhdlt in der
fiinften und letzten den Abschluf einer Gesamtheitsschau. Auf die ,,Muse,
die Gnade ist“, folgt ,Das geschlossene Haus“: das Haus der Grace, der
Gnade. Vielleicht hat sich Merton von diesen Oden anregen lassen. Sein
Freund Jacques Maritain benutzte sie fiir die Mellen Lectures, Creative

2 Paul Claudel, Fiinf grofie Oden. Ubertr. von H.U. v. Balthasar, (Sammlung ,Zecugen
des Wortes®); Freiburg i. Br. 1989, S. 79 ff.



Gelebte und idiberdachte Suche nach Gotteserfahrung 53

Intuition in Art and Poetrie?t. Sicher aber ist das Gedicht iiber Grace, die
ein Haus gemalt hat, im Geiste der Dichtung Claudels verfaflt — zwar zar-
ter, versohnlicher als die Oden des Franzosen, aber zugleich auch unabge-
goltener und sehnsiichtiger.

Poesie schldgt die Briicke zwischen der Erfahrung des Kinderbildes und
der Offenbarungshoffnung auf Gottes Gnadengeschenke. Die Muse, die
Gnade-Grace heifit, bringt die archetypische Wirklichkeit zum Leuchten:
Der Mensch wartet auf Gottes Gnade. Im Gedicht bleibt alles nur Traum,
nur Hoffnung.

Wehe! Keine Strafle fubrt zum Haus der Grace.
Merton trdumt vom Paradies. Ein frither Bildband tiber das Paradies des
Klosters® und der von J. H. Griffin herausgegebene nachgelassene Foto-
band, A Hidden Wholeness®®, bezeugen, wie sehr Merton aus dem Zusam-
menklingen von Poesie- Asthetik und Gotteserfahrung lebt. Nach dem er-
sten Ringen um die Synthese beider Erfahrungen im Noviziat ist Mertons
Meinung gereift; er bejaht ihr enges Zusammengehoren. In unserem Kin-
der-Bild sucht Merton poetische Erfahrung in sich selbst — und damit zu-
gleich ihre perspektivische Mitte, die Mitte der Gnade im christlichen Sinn.

Merton hat auch seinen Weg ins Christentum nicht zuletzt iber die
dsthetische Erfahrung gefunden. Er erzdhlt, wie er sich beim Aufenthalt in
Rom das Christusbild der byzantinischen Mosaiken in die Seele einpragte
und zeitlebens von diesen Eindriicken gezeichnet blieb. Damals schon, als
er noch kein bewufiter Christ war und sich ihm wohl Asthetik und Reli-
gion zu sehr vermischten, fafite er beim Anblick der ernsten alten Kirche
von Tre Fontane den Wunsch: ,, Ich méchte Trappist werden“. Ob er nicht
am Schluf des Lebens zu dieser Einheit von Poesie, Kunst und Wirklichkeit
zuriickkehrte?

c. Gotteserfahrung als Erfahrung des ungeschiedenen Daseins

Paradies ist der Name fiur den theologischen Entwurf, unter den Merton
seine monchische Existenz und sein Schreiben stellte. Er griff die Lehre der
Kirchenviter von der Kontemplation als ,Riickkehr zum Paradies“ auf
und formte daraus — zweifelsochne einseitig und vieles, was die Viter der
Kirche lehrten, iibersehend — eine Theologie der Gotteserfahrung, des
Moénchtums, der Mystik, wo Asthetik und Religion zusammenklingen. In
der Diskussion mit dem Zen-Buddhismus, den er bei D. T. Suzuki in per-
sonlichem Gesprach kennen und schitzen gelernt hatte, gibt Merton einen
Abrif} uber diese seine Theologie der ,Erfahrung®.

2 Gegen Schluf seines Lebens pflegte Merton einen intensiven Gedankenaustausch mit
dem franzésischen Philosophen.

% Schweigen im Himmel. Ein Budch iiber das Leben der Minche. Wiesbaden 1957,

2% The visual world of Thomas Merton, Boston 1970.



Josef Sudbrack 54

Im folgenden werden eigene Ubersetzungen benutzt. In den deutsch-
sprachigen Ubertragungen der entsprechenden Schriften ist namlich einiges
verkiirzt und damit verfédlscht wiedergegeben.
So nimmt sich Merton im Gesprach mit Suzuki iiber die Zen-Erfahrung
in der fiir ihn typischen, demiitig-sarkastischen Selbstkritik vollig zuriick:
Ich war versucht, meine eigenen SchluBbemerkungen zu diesem Dia-
log zu streichen, weil sie so verwirrend sind . . . Ich lasse sie aber ste-
hen wie sie sind, als ein Beispiel dafiir, wo man sich Zen nicht ndhern
sollte?.

Die deutsche Ubersetzung 1afit dieses sprechende Postface aus!

Merton findet die Gesprichsbasis mit dem Buddhismus in seiner Theo-
logie des Paradieses. Er zitiert Augustinus und fithrt weiter aus:

Einige kommentierende Worte mogen den Begriff von ,Wissen®
(Scientia) und Konsequenzen daraus klaren.
Zuerst: Der Mensch wurde erschaffen im Zustand eines unbewufiten
»Sich Ausstreckens® nach dem, was metaphysisch iiber ihm steht, was
aber dennoch zuinnerst in seinem eigenen Sein gegenwartig ist. So
war er in Gott geborgen und mit ihm vereint . . .
Sein Wissen um Gut und Bose beginnt damit, dafl er Sinnenhaftes
und Zeitliches wegen ihrer selbst verkostet; damit ndmlich wird die
Seele ihrer selbst bewufit und stellt ihr eigenes Genieflen in die Mitte.
Und damit wird sie gewahr, was Gut und Bose in sich selbst bedeu-
ten. Wenn dies geschieht, verandern sich die Perspektiven vollig; die
Seele verlafit Einheit und Weisheit (was identisch mit Leere und
Reinheit ist) und tritt in einen dualistischen Zustand ein.
Jetzt wird sie gewahr, dafl Gott und sie selbst verschiedene Seins-
wirklichkeiten sind. Jetzt sieht sie Gott als etwas an, nach dem man
sich sehnt oder das man fiirchtet; sie ist nicht mehr in ihn hineinver-
woben wie in ein transzendentes Subjekt®®.
Man muf die plastische Sprache Mertons bewundern, in der er Wirklich-
keiten aussagt, die andere nur stammeln oder professoral dozieren.

Was er aber beschreibt, meint: Kontemplatives Leben (d. i. nicht Wissen-
scientia, sondern Weisheit-sapientia) und Ménchtum erstreben die Riick-
kehr in den Zustand der Ungeschiedenheit, eine Riickkehr ins Paradies.
Ungeschiedenheit meint zwar nicht, dafl der Mensch nun Gott selbst wird
oder seine innerste Mitte sich zum Gottlichen entfaltet. Aber er iberwindet
das harte Getrenntsein von Subjekt — Objekt, von ,mir — dir“, von ,mir —
Gott“. Er schaut in dieser Erfahrung nicht mehr Gott an, sondern lebt ein-

27 Zen and the Birds of Appetite. A New Direction Book, New York 1968, Postface zu
Wisdom in Emptiness, A. Dialogue: D. T. Suzuki and Thomas Merton, 139.
28 Ebda. 126 f.



Gelebte und iiberdachte Sudie nach Golteserfahrung 55

fachhin aus Gottes Wirklichkeit. Am leichtesten ist diese Sicht am Spielen
eines Kindes abzulesen, das sich in der Liebe der Mutter bewegt, ohne daf§
es dieser Liebe nun ausdriicklich antwortet und sich bewufit zur Mutter
wendet: ,O Paradies, o Welt des Kindes!“

Es lebt in der Hut der Mutter, ohne sich zu konfrontieren, ohne ihr ein
bewuftes Ja zu geben; es ist einfach da und spielt. In der behiitenden Liebe
der Mutter werden ihm auch die anderen Dinge der Umwelt zum selbstver-
stindlichen Umgang. Sobald aber sich nun das Kind der Mutter konfron-
tiert, sie gleichsam bewufit anschaut und nun zum ersten Male vor der Ent-
scheidung steht: Ja oder Nein!, setzt ein neuer Zustand der Existenz, die
Unterscheidung von Gut und Bése ein.

Der Kontemplative, der Ménch, kommt zwar aus der Welt der Unter-
scheidung von Gut und Bése; aber er mochte zurlickfinden in den Zustand,
wo die géttliche Wirklichkeit noch ungetrennt eins ist mit der von ihr ge-
schaffenen Welt; wo alles noch ungeschieden in der Liebe Gottes steht, ohne
daf man diesen Gott nun bewuflt anschaut. Sein ganzes Wesen soll sich
so von Gott durchtranken lassen, dafl er es nicht mehr notwendig hat, sich
Gott zu konfrontieren und fiir (oder gegen) ihn zu optieren. Merton lafit
sogar durchblicken (und sein Gesprachspartner Suzuki sagt es recht aus-
driicklich), daf hier auch die Unterscheidungen von Ich und Du, von Dies
und Das, von Gut und Bése keine Rolle mehr spielen. Der meditierende,
kontemplierende Ménch ist so ganz und gar in Gott eingetaucht und lebt
so sehr in thm, daf} er jenseits von diesen Unterscheidungen steht.

Natiirlich setzt sich Merton auch von dem Buddhisten Suzuki ab. Er be-
tont, daf im Christentum die Botschaft von der Auferstehung, von der
Hoffnung auf Zukunft hinzukommen mufi:

Das ist die eigentliche Dimension des Christentums, die eschatologi-
sche Dimension, die fiir es typisch ist und die keine Parallele im Bud-
dhismus hat®.
Hier beginnt die Unterscheidung von Gut und Bése wieder wichtig zu wer-
den. Auch Jesus Christus wird nun deutlicher als Kraftquell und Synthese
des Lebens herausgestellt. Aber damit zieht Merton seine Grundvision vom
Paradies der Ungeschiedenheit nicht zuriick.
Das kontemplative Leben ist vor allem ein Leben der Einheit. Ein
Kontemplativer ist der, der die Trennungen iiberwunden und die
Einheit jenseits der Unterscheidungen erreicht hat®.
In dieser Einheit jenseits der Unterscheidungen fand Merton die Beriih-
rungsstelle zwischen Christentum und Buddhismus. Dabei schiebt er das

2 Ebda. 132.
% The Inner Experience. Manuskript, 76.



Josef Sudbrack 56

Unterscheidend-Christliche immer starker ab in ,die Lehre von den letzten
Dingen“ und die Dogmatik. In der Erfahrung des Religiosen —so scheint er
zu denken — kommen Christentum und Buddhismus tiberein. Der Unter-
schied bestehe nur in der dogmatischen Ausdeutung des Erfahrenen.

Ob Merton damit nicht wieder zuriickgefallen ist in eine abstrakte Theo-
logie, die ihr Denkgebdude jenseits von der Lebenserfahrung aufbaut?
Einer der letzten, der noch kurz vor Mertons Tod mit ihm sprechen konnte,
David Steindl-Rast, berichtet nun tatsichlich aus diesen Gespriachen, daf§
Merton meinte, er konne keinen Gegensatz zwischen Christentum und Bud-
dhismus sehen und habe deshalb beschlossen

ein so guter Buddhist zu werden, wie ithm méglich sei’t.

d. Die Liebe oder der Geliebte
Immer wieder muf} betont werden, dafl Merton die Gemeinsamkeiten mit
den ostasiatischen Religionen von der Mitte seines christlichen Monchtums
aus suchte, dafl er den Mut fand, in den offenen Dialog einzutreten, gerade
weil er sich so ganz im Christentum zu Hause wuflte. Und so wird er auch
nicht miide, in aller Einheit die Unterschiede aufzuzeigen. Ein, wenn nicht
gar das wichtigste Stichwort dafiir heifit Liebe. Und so schildert Merton den
kontemplativen Ménch:
Er ist eins mit Gott, identisch geworden mit Gott und weifl deshalb
nichts mehr von irgendeinem Rest des Ego in ihm selbst. Alles, was er
weif}, ist Liebe. So wie Sankt Bernhard sagt: Wer so liebt, liebt ein-
fachhin, und kennt nichts anderes mehr als Liebe. Qui amat, amat et
aliud novit nihil®2.
Merton erweitert hier — gegen den von ihm angefiihrten lateinischen Text
— das Bernhardzitat genau um die Dimension, die zur Kritik herausfordert.
Bei Bernhard heifit es: Und kennt nichts anderes mehr; Merton erginzt —
als Liebe.

Diese Erganzung flieft aus Mertons Theologie des Paradieses als Zu-
stand der Ungeschiedenheit. Dort sei noch keine sittliche Stellungnahme
geschehen, dort schlummere die Unterscheidung von Gut und Bése, von
Ich und Du, von Liebendem und Geliebtem noch in einer allumfassenden
Erfahrung von Liebe; so wie das Kind in der Mutterliebe sollte der Mensch
in der Liebe Gottes leben. Der Monch, der zur Kontemplation berufen ist,
sollte dahin zuriickkehren, wo er instinktiv in der Schwerkraft Gottes lebt,
ohne sich dies immer wieder (oder tiberhaupt noch einmal) bewufit zu ma-
chen. Und so erginzt Merton bewufit oder unbewufit: Wer so liebt, kennt

31 Nach Bailey, a.a.0. 201 und nach Monrastic Studies, 1969, Heft 7, S. 10.
32 Zen and the Birds of Appetite, a.a.0., 129 {.



Gelebte und viberdachte Seuche nach Gotteserfahrung 57

nichts anderes mehr als Liebe — wie sollte in diesem ,nichts anderes mehr®
noch jemals die Méglichkeit von Entscheidung auftauchen?

Aber Merton erganzt das Bernhard-Zitat falsch. Es kann kein Zweifel
dariiber herrschen — und Merton selbst hat es oft genug gezeigt —, dafl es im
Sinne Bernhards heiflen muf}: kennt nichts anderes mehr als den Geliebten
(nicht aber: als Liebe). Merton tauscht das Personale, ,der Geliebte®, mit
dem unpersénlichen ,Liebe“ aus. An der Stelle der Summe der Bernhardi-
schen Mystik: Gott der Geliebte, steht nun das Abstraktum ,Liebe“; da-
hinter ahnt man das Abstraktum ,das Gottliche® statt , Gott“. Fiir das Ge-
sprach mit dem Buddhismus — wie auch sonst in seinen Schriften — glaubte
Brother Louis hier eine Ausgangs-Basis gefunden zu haben. Das Fluidum
der Liebe, des Mitleids, von dem die buddhistischen Quellen sprechen,
soll der Ausgangspunkt des Religionsgesprichs werden.

Zweifelsohne liegt hier eine grofie Chance. Die Erfahrung und die
Theologie der ,Ungeschiedenheit“ waren schon in der Zeit der Kirchen-
vater Ausgangspunkt fiir die Begegnung mit der neuplatonischen und
gnostischen Religiositdt. Aber das Unterscheidungsmerkmal und der Gip-
fel der christlichen Mystik (und damit aller christlichen Gotteserfahrung)
ist gerade nicht die Un-Unterschiedenheit mit Gott, mit dem Meer der
Gottheit, in das hinein der Mensch wie ein Wassertropfen zuriickfallt, son-
dern die Begegnung mit Gott. Deshalb wahlten sich die christlichen Gott-Er-
fahrenen — von Gregor von Nyssa bis zu Johannes vom Kreuz — das bibli-
sche Hohelied als Paradigma der Mystik, ein Liebeslied als Gleichnis der
Gotteserfahrung. Die Einheitsterminologie stromte von aufien her in den
christlichen Strom der Uberlieferung; wird aber — schon bei Origenes, bei
Augustinus, bei Ps. Dionysius — christlich eingeordnet und damit zu etwas
Neuem. Knapp konnte man sagen: Das Sprechen von Einheit mit Gott
dient diesen Theologen nur zur Erlduterung der Erfahrung einer Begeg-
nung mit Gott; nicht aber umgekehrt, als ob die Begegnungsterminologie
nur ein duflerlich bleibendes Bild sei fir ein substantielles Einswerden
mit Gott.

In unserer Zeit haben zwei Franzosen dies existentiell durcherlebt. Abbé
Jules Monchanin und Dom le Saulx — beide von Merton hochgeschitzt und
immer angefihrt — lebten in Indien nach Art hinduistisch-buddhistischer
Monche. Sie wollten in einem Ashram die religiése Erfahrung des gewal-
tigen Subkontinents von innen her ergreifen. Bei beiden schalte sich — aus
Erfahrung, nicht aus Denken — immer mehr und mehr heraus, dafl der
christliche Gott ein Du ist, aber kein Meer der Gottheit.

Mehr und mehr scheint es mir zweifelhaft, dafl das Wesen des Chri-
stentums dadurch gefunden werden kann, dafl man sich ins advaita
(die Nicht-Zweiheit von Sankara) begibt. Advaita ist wie Yoga und



Josef Sudbrack 58

mehr noch als Yoga (hier darf man zweifelsohne Zen hinsetzen, die
japanische Weiterentwicklung) ein Abgrund. Wer sich in rauschhaf-
ter Begeisterung dorthinein stiirzt, kann nicht wissen, was er dort
findet. Ich fiirchte, es wird er selbst sein, aber nicht der lebendige,
dreieine Gott . . . Christliche Mystik ist dreifaltig oder unexistent.
Das hinduistische Denken ist so sehr auf das Eines-Sein des Einen
konzentriert, dafl es ohne die Kreuzeserfahrung der dunklen Nacht
der Seele nicht zur trinitarischen Mystik erhoben werden kann. Es
muf eine geistige Neuwerdung, eine Passion des Geistes erleben®.
Elisabeth Ott hat in ihrer — wie ich sehe — bisher einzigen ernsthaften deut-
schen Auseinandersetzung mit der Erfahrung Thomas Mertons in bestiir-
zender, vielleicht tiberakzentuierender Weise gezeigt, wohin es fuhrt, wenn
die Ich-Du-Dimension der Mystik vernachléssigt wird und dafir eine All-
Einheit, eine Es-Erfahrung des All-Einen gesetzt wird.

Merton suchte das Gesprach mit der buddhistischen-hinduistischen Er-
fahrung in Richtung dieser , All-Einheit“-Erfahrung. Sicher trug die lie-
besleere Jugend, seine von ihm selbst beklagte Unféahigkeit zu enger, per-
sonaler Ich-Du-Bindung mit bei zu seinem apersonalen Ansatz. Aber auch
seine dichterische Begabung ist ein Wegweiser dahin. In den USA gibt es
cine lange Tradition einer ,metaphysischen® Dichtkunst, worin die Ein-
heitserfahrung von Natur und Mensch, von Gott und dem All besungen
wird. Fir viele dieser ,metaphysischen Dichter® sind religioses Erleben
und pantheistische Einheitserfahrung identisch.

Merton war — von Kindheitserfahrung, von dichterischer Begabung —
dazu geschaffen, die Begegnung mit der asiatischen Religiositit auf dieser
Basis zu suchen. Er hat von dorther — bewuft oder unbewufit — einen Tren-
nungsstrich gezogen zwischen dem, was am Christentum ,erfahrbar® und
dem, was zu glauben ist. Im Bereich des ,Erfahrbaren“ konnten Buddhis-
mus und Christentum zur Deckung kommen; im Bereich der Mystik seien
sie eins. Die Eigenart des Christentums liege also im nicht-erfahrbaren
Glauben, nicht aber in der Gotteserfahrung. Das klingt wie eine weitver-
breitete , Theologie“: ,Die Existenz (und Erfahrung) . .. der Anwesenheit
des absoluten Seins in unserem Wesensgrund bezeugen einhellig die Er-
leuchteteten aller Religionen und Zeiten“ (W. Massa).

Die Akzentverschiebung, die Merton bet Bernhard vornahm, deckt auf,
woher dieses Mifitrauen gegeniiber der Eigenart christlicher Erfahrung
stammt: Liebe — so scheint Merton dort zu sagen — sei eine Erfahrung im
Selbst; der oder die Geliebte aber stehe jenseits davon, man konne nur
Liebe, nicht aber den Geliebten erfahren. Man wird an Mertons Kindheits-

32 In Quest oft the Absolute, The Life and works of Jules Monchanin, Ed. by J. G. Weber,
A. R. Mowbray, London 1977, 119.



Gelebte und iiberdachte Seuche nach Gotteserfahrung 59

trauma erinnert. Doch man sollte auch sehen, daf} hier ein wichtiger Weg
zum Gesprich der Religionen aufgetan ist. Bildet nicht vielleicht diese Un-
terscheidung: Liebe oder der Geliebte, ein Kriterium dafiir, ob es sich um
die Mystik von Gott oder die Mystik einer Selbsterfahrung handelt? — Legt
sie nicht den Zugang offen zur wirklichen Gottesmystik auch auflerhalb des
Christentums?

Uber fremde Erfahrungen 1388t sich kaum urteilen. Die christliche From-
migkeit sollte auf sich schauen und fiir ihr eigenes Erleben aus all diesen
fremden Erfahrungen und Wegen lernen. Innerhalb ihrer Geschichte
konnte sie immer wieder gerade aus den Stromen schépfen, die man zu
schnell ,pantheistisch“ nennt. Und es gelang ihr auch immer wieder, mit
solchen Erfahrungsstromen das eigene Offenbarungsgut zu verlebendigen;
aber nur dort, wo die eigene Tradition nicht aufgegeben, sondern neu ge-
wonnen wurde, wo eine Liebeserfahrung sich zur Erfahrung der Geliebten
hin 6ffnet. Es ist fir das geistliche Leben ein Wesensunterschied, ob einer
das Sich-Aufldsen in Liebeserfahrung, in Mitleid, in allstromendes Sein
als Ziel und die Begegnungsqualitit mit Gott, die Ich-Du-Beziehung nur
als Korrektur ansieht; oder ob die Begegnung mit dem Du Gottes die Mitte
des kontemplativen Ideals bleibt, wiahrend das Eintauchen in den Strom
von Gliick und Liebe nur eine — allerdings tiefe und auch wesentliche — Er-
scheinungsform dieser personalen Liebe ist.

Die erste Auffassung von Gotteserfahrung und Mystik liegt noch im
poetischen Bereich; es kann noch eine dichterische Erfahrung eines begab-
ten Menschen sein. Christliche Mystik sagt nicht Nein dazu, aber sie geht
einen entscheidenden Schritt weiter und erfihrt in der personalen Begeg-
nung mit Gott Sinn und Ziel ihres Suchens.

Es ist nicht falsch, zu schreiben: Wer so liebt, liebt einfachhin, und kennt
nichts anderes mehr als Liebe. Aber beim christlichen Mystiker vertieft sich
diese Erfahrung, und er stellt staunend fest: Selbst Liebe ist nur Gewand
fiir die Mitte. Er ndmlich liebt einfachhin und kennt nichts anderes mehr
als den Geliebten. Der Geliebte ist es, den alle Liebe meint.

Teil 111 folgt in Hefl 2, 1979.





