Eindibung und Weisung 67

Diesen Anweisungen hat sich Heinrich Schlier selbst auf das sorgféltigste unter-
stellt. Das 14t seine ,theologischen Besinnungen®, wie er scine Arbeiten gern
nennt, kraftvoll und anfordernd sein. Sie sind darauf aus, den Glauben, die Hoff-
nung und die Liebe der Horer und Leser zu nihren. Der Verstorbene hat uns das
herausfordernde Angebot seines theologischen Werkes hinterlassen. An uns liegt
es, es wahr- und in Dankbarkeit aufzunehmen. Werner Loser S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Die Erfahrung des fernen Gottes und das Verlangen
nach dem nahen Gott

Es ist fast schon zum Gemeinplatz geworden, von einer Zeit der Gottesferne zu
sprechen, Nicht als ob Gott sich von uns zurlickgezogen hitte, sich uns nicht mehr
zeigen wollte, zur Priifung, zur Strafe, weil die Menschen sich nicht mehr um
ihn kiimmern. Manches Psalmwort klagt in dieser Richtung. Die Gottesferne wird
dann als ,Gottverlassenheit® empfunden, das Schlimmste, was einem gldubigen
Menschen geschehen konnte. ,Gottesferne® meint hier vielmehr die Schwierigkeit,
Gott in der Welt, so wie sie heute vorgefunden und erlebt wird, zu finden, ihm
in ihr zu begegnen. Genauer gesagt: in der Welt der Industrie und der Technik,
der anonymen Institutionen und Massen, in der machbaren Welt, die dem Men-
schen ebenso seine Macht wie seine Ohnmacht kundtut, ihm seine Méglichkeiten
wie seine Grenzen vor Augen fihrt.

In dieser Welt scheint Gott keinen Ort mehr zu haben, scheinen sein Antlitz
und seine Gestalt verstellt zu sein durch die vielen Dinge, die sich autonom ge-
macht haben, verstellt vor allem aber durch den Menschen selbst, den groflen
Macher dieser Dinge, anders als in der Welt als Natur und als Schopfung, die dem
Menschen vorgegeben war und ihn allenthalben Gottes Spuren entdecken liefl.
Wo Gott im Daseienden nicht mehr begegnet, wo er, trotz der Uranlage des ge-
schaffenen Geistes auf das Unendliche hin, kaum noch erahnt wird, wo sich kein
tibergreifender Sinn mehr zeigt, wo die Ganzheit des Lebens zerbricht, da fiuhlen
sich viele Menschen, sehr viele, auf sich zuriickgeworfen, in das Alleinsein gesto-
fen, fremden Michten ausgesetzt. In solchem und dhnlichem Erleben wird heut-
zutage die Erfahrung der ,Gottesferne“ gemacht, oft als ein in unerreichbare



Einiibung und Weisung 68

Ferne Geriicktsein dessen, was noch trigt, als Abwesenheit einer letzten Hilfe, als
unaufhebbare Dunkelheit, als offene oder unterschwellige Desorientierung und
Verunsicherung bis zu einer tiefgehenden, geheimen Angst. Auch gliubigen Men-
schen bleibt solche Erfahrung vielfach nicht erspart. Ein grofier Teil der jungen
Generation, ob gliubiger oder nicht-glaubiger Herkunft, ist von ihr betroffen.

Diese Stunde der ,Gottesferne” ist nun zugleich auch die Stunde eines neuen
Suchens nach Gott, und zwar interessanterweise - gleichsam als Umschlag zu dem
bisher Gesagten — eines Suchens nach dem nahen Gott, dem Gott der Nihe, der
Geborgenheit und des Friedens, dem sinnstiftenden und sich zuwendenden Gott,
»in dem wir leben, uns bewegen und sind“ (Apg 17, 28). Innerhalb des Christen-
tums zeigt sich das eindeutig, aber auch auflerhalb desselben begegnet die gleiche
Tendenz. Der gemeinsame Nenner ist die ,Erfahrung®, die innere, meist medi-
tative Erfahrung, die das Ergebnis einer durch Ubung erreichten grofitmoglichen
Durdchldssigkeit aller Krafte des Menschen ist, der sinnenhaften, seelischen und
geistigen, wobei die Ubung in Sammlung, Sich-Loslassen, Sich-Einfiihlen, Hin-
horchen, Hinschauen, Hingabe u. dergl. besteht. Im Christlichen verbinden sich
hier Naturhaftes und Gottgewirktes, Psychologisches und Geistliches zu einer
ununterscheidbaren Einheit, falls nur der ganze Vorgang unter dem Primat des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe steht, oder konkreter: unter dem Primat
der glaubenden, hoffenden und liebenden Hinwendung zu Gott (und Jesus Chri-
stus), also des Verlangens nach Gemeinschaft mit dem liebenden géttlichen Du.

Will man Gruppierungen und Bewegungen im christlichen Raum benennen,
deren Spiritualitdt stark vom Suchen nach dem nahen Gott, dem erfahrbaren
Gott der Nihe gekennzeichnet ist, dann wére etwa an die charismatische Bewe-
gung zu denken, an die Frommigkeit der Focolarini, an die Gemeinschaft von
Taizé und ihre Faszination auf die Jugend oder auch an alle, die die Meditation
zum (formalen) Mittelpunkt ihres geistlichen Lebens gemacht haben. Ein Zug zur
Innerlichkeit, aber anch zur Emotionalitit ist dieser Spiritualitat eigen, einer
Emotionalitit, die sich in Freude und Zuversicht duflert, im gemeinsamen Gebet
und im Lied zum Ausdruck kommt und sich auch dem anderen Menschen mitteilt
und mitteilen will. Der Gott der Nihe, wie er sich in den Frichten des Geistes
(Gal 5, 22) kundtut, wird gleichsam sichtbar und greifbar; Er ist in allem mit
dabei und wird als solcher erfahren.

Eine gewiff notwendige und duflerst fruchtbare Reaktion anf die Erfahrung
oder auch das Gerede von der ,Gottesferne” unseres Zeitalters. Sie wurde gera-
dezu von diesen herausgefordert und ist gar nicht mehr ans dem Leben der Kirche
in der gegenwartigen Situation wegzudenken. Dennoch méchten wir hier ein Pli-
doyer einbringen fiir eine Spiritualitit des ,fernen Gottes“, nicht nur weil sie zu
einer unverkiirzten christlichen Spiritualitit einfach hinzugehért und heute etwas
verdridngt zu werden droht, sondern weil sie von der realen Welt, so wie sie
heute von vielen erlebt wird, und von der faktischen, unausweichlichen Lebens-
erfahrung des Menschen gefordert wird. Der Christ muf in seinem Glauben eben
dieser Welt und dieser Erfahrung standhalten kénnen; er darf ihnen nicht aus-
weichen, weil das die Gefahr einer Flucht in eine Wunschwelt und in ein Wunsch-



Einiibung und Weisung 69

bild von Gott in sich schlésse. Ein solches Plidoyer widerspricht deshalb aber in
keiner Weise der Suche nach dem Gott der Nihe, so wie sie sich heute kundtut,
noch will sie diese verdachtigen; wohl will sie sie erginzen und die Erfahrung
des fernen, verborgenen und schweigenden Gottes als einen notwendigen, unauf-
gebbaren Aspekt christlicher Spiritualitit dartun, der in unserer Zeit weniger
denn je vernachlissigt werden darf.

Der Kreis derer, die sich in intensiverer Weise um eine Erfahrung Gottes im
Gebet, im Gottesdienst und hier wie dort in einer lebendigen Gemeinschaft von
Gliubigen, im geistlichen Austausch untereinander, in gegenseitiger Hilfe be-
mithen, ist gegeniiber der grofien Zahl der ,Normalchristen relativ gering. Da-
bei soll das Wort Normaldchrist keineswegs von vornherein in einem abwertenden
Sinn von konventionellen oder gar Rand-Christen verstanden werden. Gemeint
sind vielmehr Christen (auch Priester und Ordensleute und selbst Bischofe), de-
ren Alltag nicht nur randvoll mit Arbeit und vielerlei Verpflichtungen (Verant-
wortlichkeiten) bepackt ist, sondern die auch die Undurchschaubarkeit des Lebens,
die Vergeblichkeit menschlichen Tuns tédglich erfahren, Widerstinden begegnen
und in Konflikte hineingezogen werden. Das Leben wird von vielen heute als
hart empfunden und ist es auch. Es kann den Menschen frithzeitig zermiirhen und
gibt ihm Fragen auf, die er nicht mehr zu beantworten vermag, mit denen er nicht
mehr zurechtkommt, zumal wenn zum Gewdhnlichen hinzu noch persénliche Fehl-
schlsige zu verzeichnen sind, Krankheiten bei ihm selbst oder seinen Néchsten sich
einstellen, die Zukunft verstellt scheint. Der Christ wird von seinem Glauben ge-
geniiber diesem Leben nicht abgeschirmt. Er hat sich wie jeder andere seinem
Geschick sogar als einem von Gott ihm aufgegebenen, zu stellen, und nicht nur
seinem Geschick, wenn man dabei an etwas von auflen Kommendes denkt, son-
dern sich selhst; er hat sich so, wie er ist, mit seinen Méglichkeiten und Belastun-
gen von Gott her anzunehmen.

In solchen ganz normalen, aber in der heutigen Arbeits- und Menschenwelt
dichter und driickender gewordenen Erfahrungen, die zudem bei sehr vielen auf
eine oft schon sehr frith geschwichte und verwundete Verfassung stofien, bleibt es
gar nicht aus, dafl Gott auch dem Glaubenden in die Ferne geriickt erscheint. Ja
gerade er empfindet zu Zeiten etwas erschrocken, als sei Gott im Weltgeschehen,
dem der Mensch ausgeliefert ist, gar keine Realitit, mit der man im Ernst rech-
nen kénne. Gott gibt sich nicht durch Taten zu erkennen, er greift nicht ein, er
1i88t dem Schicksal seinen Lauf. Das alles ist nicht nur Téuschung, die Folge einer
Resignation, einer kérperlichen oder seelischen Ermiidung. Es hat auch einen theo-
logischen Hintergrund. Gott hat sich zwar in seiner Schopfung offenbart, aber
auch in sie hinein verschwiegen. Er erhebt ihr gegeniiber einen Anspruch, will sie
aber auch sie selbst sein lassen. Von diesem Doppelaspekt her scheint Gott, wie
in die ganze Geschichte, so auch in das Phianomen der erfahrenen ,Gottesferne®,
die bis zur ,Gottesfinsternis® gehen kann, hineinzugehdren. Von daher konnte
Guardini in seinen letzten Lehensjahren, nach einer schweren Krankheit, einmal
sagen: ,Ich glaube, diesen Zustand [der Gottesferne, der Gottesfinsternis]
nimmt Gott selbst als eigenen Schmerz. Er duldet ihn als Teil jener Geschichte, die



Einiibung und Weisung 70

Er in seiner Welt lebt“ (Tkeologische Briefe an einen Freund, Miinchen-Pader-
born-Wien 1976, S. 26 {.). Daf} diese ,Geschichte Gottes in seiner Welt“ ihren
Hoéhepunkt in der Gottverlassenheit Christi hat, ihr also Heilscharakter eignet,
miifite wohl noch hinzugefiigt werden.

‘Wenn dem so ist, dann lernt der Glaubende, insofern er eine in die Welt hin-
ein erstreckte Existenz ist, Gott in erster Linie als einen Gott der Ferne kennen,
als einen verborgenen, schweigenden, sich unter der Evolution der Natur und dem
Verlauf der Geschichte verhiillenden Gott. Aber eben diesem Gott muf§ er sich stel-
len; er muf sich an ihm festmachen, sich ihm anheimgeben, immer wieder von
neuem und in allen Lagen seines Lebens Wenn und in dem Mafe er das tut,
begegnet er diesem Gott als dem Lebendigen, Alleinigen, weif) er nicht-wissend
um den Absoluten und Unbegreiflichen, ereignet sich in seinem glaubenden Her-
zen Gotteserfahrung, eine reale Erfahrung jenes geheimnisvollen, einzigen Got-
tes, der nicht mit dem All identisch ist, der nicht zu den erkennbaren Dingen
dieser Welt gehort, der alles Nennbare iibersteigt. Man kann ihn im Grunde
sogar nur erfahren im Modus der Abwesenheit, des Entzugs, des Nichts, unter der
Verhillung der scheinbaren Ungottlichkeit. Auf jeden Fall muf diese Erfahrung
immer mit dabei sein, wo von ,Gotteserfahrung®, von der Erfahrung jenes Got-

tes, der sich in Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen geoffenbart hat,
die Rede ist.

Wo die Erfahrung des fernen Gottes in einem Menschenherzen vorliegt, wenn
auch nur in Anfingen und unvollkommen, muf es auch Kriterien ihrer Echtheit
geben. Da ist einmal das Licht, das auf unerklirliche Weise in der bleibenden
Dunkelheit und Undurchschaubarkeit des Lebens die Seele erhellt; da gibt es die
Angstlosigkeit in der Tiefe mitten in einer unaufhebbaren Angst der Natur, eine
letzte Sorglosigkeit, obwohl weiterhin schwerste Sorgen ecinen Menschen krank
machen, einen unsagbaren, inwendigen Frieden, wo einer zur gleichen Zeit den
Tod des liebsten Menschen beweint. Da gibt es vor allem eine vorher nicht ge-
kannte Kraft und Geduld, die einen Menschen, dem Gott sich immer mehr zu ent-
ziehen scheint und kaum noch einen Trost gewihrt, befihigen, sein Leben bei
schwerster Belastung und schmerzlichster Ohnmadht so durchzutragen, daf er in
der Tiefe des Herzens, in der er Gott liebend und vertraunend verbunden bleibt,
erst ganz zu sich selber kommt, er selber wird und geradezu leidenschaftlich fiir
den schweigenden Gott Zeugnis ablegt. Ein {iberwiltigendes Beispiel dafiir ist
Therese von Lisieux. Sie kann fiir viele in unserer Zeit, die den fernen Gott ,er-
leiden®, Vorbild und Hilfe sein.

Therese war ein itberempfindsamer Mensch, schon als Kind, und sie blieb es bis
zum Tod; die Gnade hat daran wenig geandert. Sie konnte sich entziicken {iber
alles Schone und war gliicklich iiber jede liebende Zuwendung. Aber sie litt ebenso
unter jedem Entzug, und dazu brauchte es nicht viel; das Weinen war ihr immer
nahe. Mit dieser Natur paarte sich, vom Elternhaus iiberkommen, eine so grofie
Liebe zu Gott, dem sie vor allem in Jesus begegnete, dafl die Glaubenswelt in
allem Begliickenden und aller Liebe, die ihr im Schof} der Familie reichlich zuteil
wurden, das unvergleichbare Herzstiick thres Lebens war und immer mehr wurde.



Einiibung und Weisung 71

Um so schmerzlicher war die Erfahrung, die sie mit wachsender Bewufitheit
machte: Je ndher sie ihrem Ziel zu kommen glaubte, dem Herrn ganz zu gehoren,
stellvertretend fiir alle, die sich ihm versagten, um so dunkler wurde es fiir ihr un-
mittelbares Erleben in der Seele. In Sehnsucht und Liebe Jesus nahe und geeint,
verbarg er sich ihr, verhiillte er sein Angesicht, wie sie zu sagen pilegte, schiief er
im Boot, in dem sie mit ihm auf das weite Meer der Liebe hinausfuhr. Es war ihr
dauernd, als wandere sie durch eine Landschaft, die ginzlich von Nebel eingehiillt
sei, oder als ginge sie durch einen dunklen unterirdischen Gang, nicht wissend, wo
sie sich befinde. War das die ,Nacht der Sinne und des Geistes“, von der Johannes
vom Kreuz aus eigener Erfahrung berichtet, oder mehr die Folge dauernden Ent-
zugs menschlicher Zuwendung, deren ihre Natur so sehr bedurfte, der Entbehrung,
iber sich sprechen zu konnen, wie sie es vor ihrem Eintritt ins Kloster tun
konnte? Die Frage ist miiflig. Auf jeden Fall war ihre iiberempfindsame und iiber-
mifig reagierende, fast neurotisierte Natur das Gef4fl der Gnade und der Leiden
zugleich. So, wie sie war, konnte sie die Ndhe Gottes in Jesus nicht anders erfah-
ren als im Erlebnis seiner Abwesenheit und Ferne, seines Schweigens und seiner
Verborgenheit. Und nun das Erstaunliche, ja Bewundernswerte: Sie erkannte das
und nabm sich an, willigte in den Zustand der Verlassenheit ein, der im Laufe
ihres Lebens sich noch verstirkte und durch ihre Krankheit zur ,Gottesfinsternis“
wurde. Es war darum nicht nur ein frommes Wort, wenn sie schliefilich sagen
konnte: ,Mein Trost besteht darin, keinen zu haben.“ Mit jeder bewufiten An-
nahme des von Gott ihr vorgezeichneten Weges — und es gab auf diesem Weg
herausragende Gnadenstunden — ,verlor” sie ihr Leben im Sinn des Herrenwortes
bei Johannes, und ,gewann® es eben dadurch wieder zuriick, erhielt sie eine solche
Kraft, daf} sie des fithlbaren Trostes nicht mehr bedurfte. So konnte sie wenige
Wodchen vor ihrem Tod schreiben: ,Ich habe viel gelitten, seitdem ich auf Erden
bin, aber wenn ich in meiner Kindheit in Traurigkeit litt, so leide ich jetzt nicht
mehr auf diese Weise, sondern in der Freude und im Frieden, ich bin wahrhaft
gliicklich, zu leiden.“ Erst im Sterben offenbart sich ihre ganze Grofle. Ohne ihre
naturhafte Veranlagung zur Angst verloren zu haben, wird sie zur Zeugin dessen,
der ihre Angst in seine Todesangst hineingenommen hat und sie halt, der sich in
seinem Kreuzestod als der Liebende erwiesen hat und dem die Ewigkeit gehort.

Es gibt viele Griinde fiir die Erfahrung des fernes Gottes heute und viele Wei-
sen solcher Erfahrung. Immer aber gilt fiir den Christen als erstes, was die Hei-
lige von Lisieux gelehrt und vorgelebt hat: Man muf sich und seine Situation als
von Gott verordnet oder zugelassen annehmen und sich der Liebe Gottes anheim-
geben. Nur so 148t sich Gott auch in der Verborgenheit, im Entzug, in Trockenheit
und Trostlosigkeit finden, 1dflt er sich unverwechselbar als Er selbst auch im
Schweigen und in der Ferne erfahren. Insbesondere méchte man alle, die an sich
leiden, von sich nicht loskommen, aus der Angst leben, keinen Sinn mehr in ihrem
Leben finden — und deren Zahl ist Legion — auf Therese hinweisen. Hier wird
ihnen ein Weg gezeigt, auf dem sie, indem sie sich vergessen, heil werden, ihr
Heil wirken und so erst sie selbst sein konnen, Menschen, die iiber sich in Freiheit
und Liebe verfiigen. Friedrich Wulf S]





