
Einübung und Weisung 67 

Diesen Anweisungen hat sich Heinrich Schlier selbst auf das sorgfältigste unter- 
stellt. Das läßt seine •theologischen Besinnungen", wie er seine Arbeiten gern 
nennt, kraftvoll und anfordernd sein. Sie sind darauf aus, den Glauben, die Hoff- 
nung und die Liebe der Hörer und Leser zu nähren. Der Verstorbene hat uns das 
herausfordernde Angebot seines theologischen Werkes hinterlassen. An uns liegt 
es, es wahr- und in Dankbarkeit aufzunehmen. Werner Löser SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Die Erfahrung des fernen Gottes und das Verlangen 

nach dem nahen Gott 

Es ist fast schon zum Gemeinplatz geworden, von einer Zeit der Gottesferne zu 
sprechen. Nicht als ob Gott sich von uns zurückgezogen hätte, sich uns nicht mehr 
zeigen wollte, zur Prüfung, zur Strafe, weil die Menschen sich nicht mehr um 
ihn kümmern. Manches Psalmwort klagt in dieser Richtung. Die Gottesferne wird 
dann als •Gottverlassenheit" empfunden, das Schlimmste, was einem gläubigen 
Menschen geschehen könnte. •Gottesferne" meint hier vielmehr die Schwierigkeit, 
Gott in der Welt, so wie sie heute vorgefunden und erlebt wird, zu finden, ihm 
in ihr zu begegnen. Genauer gesagt: in der Welt der Industrie und der Technik, 
der anonymen Institutionen und Massen, in der machbaren Welt, die dem Men- 
schen ebenso seine Macht wie seine Ohnmacht kundtut, ihm seine Möglichkeiten 
wie seine Grenzen vor Augen führt. 

In dieser Welt scheint Gott keinen Ort mehr zu haben, scheinen sein Antlitz 
und seine Gestalt verstellt zu sein durch die vielen Dinge, die sich autonom ge- 
macht haben, verstellt vor allem aber durch den Menschen selbst, den großen 
Macher dieser Dinge, anders als in der Welt als Natur und als Schöpfung, die dem 
Menschen vorgegeben war und ihn allenthalben Gottes Spuren entdecken ließ. 
Wo Gott im Daseienden nicht mehr begegnet, wo er, trotz der Uranlage des ge- 
schaffenen Geistes auf das Unendliche hin, kaum noch erahnt wird, wo sich kein 
übergreifender Sinn mehr zeigt, wo die Ganzheit des Lebens zerbricht, da fühlen 
sich viele Menschen, sehr viele, auf sich zurückgeworfen, in das Alleinsein gesto- 
ßen, fremden Mächten ausgesetzt. In solchem und ähnlichem Erleben wird heut- 
zutage die Erfahrung der •Gottesferne" gemacht, oft als ein in unerreichbare 



Einübung und Weisung 68 

Ferne Gerücktsein dessen, was noch trägt, als Abwesenheit einer letzten Hilfe, als 
unaufhebbare Dunkelheit, als offene oder unterschwellige Desorientierung und 
Verunsicherung bis zu einer tiefgehenden, geheimen Angst. Auch gläubigen Men- 
schen bleibt solche Erfahrung vielfach nicht erspart. Ein großer Teil der jungen 
Generation, ob gläubiger oder nicht-gläubiger Herkunft, ist von ihr betroffen. 

Diese Stunde der •Gottesferne" ist nun zugleich auch die Stunde eines neuen 
Suchens nach Gott, und zwar interessanterweise - gleichsam als Umschlag zu dem 
bisher Gesagten - eines Suchens nach dem nahen Gott, dem Gott der Nähe, der 
Geborgenheit und des Friedens, dem sinnstiftenden und sich zuwendenden Gott, 
•in dem wir leben, uns bewegen und sind" (Apg 17, 28). Innerhalb des Christen- 
tums zeigt sich das eindeutig, aber auch außerhalb desselben begegnet die gleiche 
Tendenz. Der gemeinsame Nenner ist die •Erfahrung", die innere, meist medi- 
tative Erfahrung, die das Ergebnis einer durch Übung erreichten größtmöglichen 
Durchlässigkeit aller Kräfte des Menschen ist, der sinnenhaften, seelischen und 
geistigen, wobei die Übung in Sammlung, Sich-Loslassen, Sich-Einfühlen, Hin- 
horchen, Hinschauen, Hingabe u. dergl. besteht. Im Christlichen verbinden sich 
hier Naturhaftes und Gottgewirktes, Psychologisches und Geistliches zu einer 
ununterscheidbaren Einheit, falls nur der ganze Vorgang unter dem Primat des 
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe steht, oder konkreter: unter dem Primat 
der glaubenden, hoffenden und liebenden Hinwendung zu Gott (und Jesus Chri- 
stus), also des Verlangens nach Gemeinschaft mit dem liebenden göttlichen Du. 

Will man Gruppierungen und Bewegungen im christlichen Raum benennen, 
deren Spiritualität stark vom Suchen nach dem nahen Gott, dem erfahrbaren 
Gott der Nähe gekennzeichnet ist, dann wäre etwa an die charismatische Bewe- 
gung zu denken, an die Frömmigkeit der Focolarini, an die Gemeinschaft von 
Taize und ihre Faszination auf die Jugend oder auch an alle, die die Meditation 
zum (formalen) Mittelpunkt ihres geistlichen Lebens gemacht haben. Ein Zug zur 
Innerlichkeit, aber auch zur Emotionalität ist dieser Spiritualität eigen, einer 
Emotionalität, die sich in Freude und Zuversicht äußert, im gemeinsamen Gebet 
und im Lied zum Ausdruck kommt und sich auch dem anderen Menschen mitteilt 
und mitteilen will. Der Gott der Nähe, wie er sich in den Früchten des Geistes 
(Gal 5, 22) kundtut, wird gleichsam sichtbar und greifbar; Er ist in allem mit 
dabei und wird als solcher erfahren. 

Eine gewiß notwendige und äußerst fruchtbare Reaktion auf die Erfahrung 
oder auch das Gerede von der •Gottesferne" unseres Zeitalters. Sie wurde gera- 
dezu von diesen herausgefordert und ist gar nicht mehr aus dem Leben der Kirche 
in der gegenwärtigen Situation wegzudenken. Dennoch möchten wir hier ein Plä- 
doyer einbringen für eine Spiritualität des •fernen Gottes", nicht nur weil sie zu 
einer unverkürzten christlichen Spiritualität einfach hinzugehört und heute etwas 
verdrängt zu werden droht, sondern weil sie von der realen Welt, so wie sie 
heute von vielen erlebt wird, und von der faktischen, unausweichlichen Lebens- 
erfahrung des Menschen gefordert wird. Der Christ muß in seinem Glauben eben 
dieser Welt und dieser Erfahrung standhalten können; er darf ihnen nicht aus- 
weichen, weil das die Gefahr einer Flucht in eine Wunschwelt und in ein Wunsch- 



Einübung und Weisung 69 

bild von Gott in sich schlösse. Ein solches Plädoyer widerspricht deshalb aber in 
keiner Weise der Suche nach dem Gott der Nähe, so wie sie sich heute kundtut, 
noch will sie diese verdächtigen; wohl will sie sie ergänzen und die Erfahrung 
des fernen, verborgenen und schweigenden Gottes als einen notwendigen, unauf- 
gebbaren Aspekt christlicher Spiritualität dartun, der in unserer Zeit weniger 
denn je vernachlässigt werden darf. 

Der Kreis derer, die sich in intensiverer Weise um eine Erfahrung Gottes im 
Gebet, im Gottesdienst und hier wie dort in einer lebendigen Gemeinschaft von 
Gläubigen, im geistlichen Austausch untereinander, in gegenseitiger Hilfe be- 
mühen, ist gegenüber der großen Zahl der •Normalchristen" relativ gering. Da- 
bei soll das Wort Normalchrist keineswegs von vornherein in einem abwertenden 
Sinn von konventionellen oder gar Rand-Christen verstanden werden. Gemeint 
sind vielmehr Christen (auch Priester und Ordensleute und selbst Bischöfe), de- 
ren Alltag nicht nur randvoll mit Arbeit und vielerlei Verpflichtungen (Verant- 
wortlichkeiten) bepackt ist, sondern die auch die Undurchschaubarkeit des Lebens, 
die Vergeblichkeit menschlichen Tuns täglich erfahren, Widerständen begegnen 
und in Konflikte hineingezogen werden. Das Leben wird von vielen heute als 
hart empfunden und ist es auch. Es kann den Menschen frühzeitig zermürben und 
gibt ihm Fragen auf, die er nicht mehr zu beantworten vermag, mit denen er nicht 
mehr zurechtkommt, zumal wenn zum Gewöhnlichen hinzu noch persönliche Fehl- 
schläge zu verzeichnen sind, Krankheiten bei ihm selbst oder seinen Nächsten sich 
einstellen, die Zukunft verstellt scheint. Der Christ wird von seinem Glauben ge- 
genüber diesem Leben nicht abgeschirmt. Er hat sich wie jeder andere seinem 
Geschick sogar als einem von Gott ihm aufgegebenen, zu stellen, und nicht nur 
seinem Geschick, wenn man dabei an etwas von außen Kommendes denkt, son- 
dern sich selbst; er hat sich so, wie er ist, mit seinen Möglichkeiten und Belastun- 
gen von Gott her anzunehmen. 

In solchen ganz normalen, aber in der heutigen Arbeits- und Menschenwelt 
dichter und drückender gewordenen Erfahrungen, die zudem bei sehr vielen auf 
eine oft schon sehr früh geschwächte und verwundete Verfassung stoßen, bleibt es 
gar nicht aus, daß Gott auch dem Glaubenden in die Ferne gerückt erscheint. Ja 
gerade er empfindet zu Zeiten etwas erschrocken, als sei Gott im Weltgeschehen, 
dem der Mensch ausgeliefert ist, gar keine Realität, mit der man im Ernst rech- 
nen könne. Gott gibt sich nicht durch Taten zu erkennen, er greift nicht ein, er 
läßt dem Schicksal seinen Lauf. Das alles ist nicht nur Täuschung, die Folge einer 
Resignation, einer körperlichen oder seelischen Ermüdung. Es hat auch einen theo- 
logischen Hintergrund. Gott hat sich zwar in seiner Schöpfung offenbart, aber 
auch in sie hinein verschwiegen. Er erhebt ihr gegenüber einen Anspruch, will sie 
aber auch sie selbst sein lassen. Von diesem Doppelaspekt her scheint Gott, wie 
in die ganze Geschichte, so auch in das Phänomen der erfahrenen •Gottesferne", 
die bis zur •Gottesfinsternis" gehen kann, hineinzugehören. Von daher konnte 
Guardini in seinen letzten Lebensjahren, nach einer schweren Krankheit, einmal 
sagen: •Ich glaube, diesen Zustand [der Gottesferne, der Gottesfinsternis] 
nimmt Gott selbst als eigenen Schmerz. Er duldet ihn als Teil jener Geschichte, die 



Einübung und Weisung 70 

Er in seiner Welt lebt" (Theologische Briefe an einen Freund, München-Pader- 
born-Wien 1976, S. 26 f.). Daß diese •Geschichte Gottes in seiner Welt" ihren 
Höhepunkt in der Gottverlassenheit Christi hat, ihr also Heilscharakter eignet, 
müßte wohl noch hinzugefügt werden. 

Wenn dem so ist, dann lernt der Glaubende, insofern er eine in die Welt hin- 
ein erstreckte Existenz ist, Gott in erster Linie als einen Gott der Ferne kennen, 
als einen verborgenen, schweigenden, sich unter der Evolution der Natur und dem 
Verlauf der Geschichte verhüllenden Gott. Aber eben diesem Gott muß er sich stel- 
len; er muß sich an ihm festmachen, sich ihm anheimgeben, immer wieder von 
neuem und in allen Lagen seines Lebens Wenn und in dem Maße er das tut, 
begegnet er diesem Gott als dem Lebendigen, Alleinigen, weiß er nicht-wissend 
um den Absoluten und Unbegreiflichen, ereignet sich in seinem glaubenden Her- 
zen Gotteserfahrung, eine reale Erfahrung jenes geheimnisvollen, einzigen Got- 
tes, der nicht mit dem All identisch ist, der nicht zu den erkennbaren Dingen 
dieser Welt gehört, der alles Nennbare übersteigt. Man kann ihn im Grunde 
sogar nur erfahren im Modus der Abwesenheit, des Entzugs, des Nichts, unter der 
Verhüllung der scheinbaren Ungöttlichkeit. Auf jeden Fall muß diese Erfahrung 
immer mit dabei sein, wo von •Gotteserfahrung", von der Erfahrung jenes Got- 
tes, der sich in Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen geoffenbart hat, 
die Rede ist. 

Wo die Erfahrung des fernen Gottes in einem Menschenherzen vorliegt, wenn 
auch nur in Anfängen und unvollkommen, muß es auch Kriterien ihrer Echtheit 
geben. Da ist einmal das Licht, das auf unerklärliche Weise in der bleibenden 
Dunkelheit und Undurchschaubarkeit des Lebens die Seele erhellt; da gibt es die 
Angstlosigkeit in der Tiefe mitten in einer unaufhebbaren Angst der Natur, eine 
letzte Sorglosigkeit, obwohl weiterhin schwerste Sorgen einen Menschen krank 
machen, einen unsagbaren, inwendigen Frieden, wo einer zur gleichen Zeit den 
Tod des liebsten Menschen beweint. Da gibt es vor allem eine vorher nicht ge- 
kannte Kraft und Geduld, die einen Menschen, dem Gott sich immer mehr zu ent- 
ziehen scheint und kaum noch einen Trost gewährt, befähigen, sein Leben bei 
schwerster Belastung und schmerzlichster Ohnmacht so durchzutragen, daß er in 
der Tiefe des Herzens, in der er Gott liebend und vertrauend verbunden bleibt, 
erst ganz zu sich selber kommt, er selber wird und geradezu leidenschaftlich für 
den schweigenden Gott Zeugnis ablegt. Ein überwältigendes Beispiel dafür ist 
Therese von Lisieux. Sie kann für viele in unserer Zeit, die den fernen Gott •er- 
leiden", Vorbild und Hilfe sein. 

Therese war ein überempfindsamer Mensch, schon als Kind, und sie blieb es bis 
zum Tod; die Gnade hat daran wenig geändert. Sie konnte sich entzücken über 
alles Schöne und war glücklich über jede liebende Zuwendung. Aber sie litt ebenso 
unter jedem Entzug, und dazu brauchte es nicht viel; das Weinen war ihr immer 
nahe. Mit dieser Natur paarte sich, vom Elternhaus überkommen, eine so große 
Liebe zu Gott, dem sie vor allem in Jesus begegnete, daß die Glaubenswelt in 
allem Beglückenden und aller Liebe, die ihr im Schoß der Familie reichlich zuteil 
wurden, das unvergleichbare Herzstück ihres Lebens war und immer mehr wurde. 



Einübung und Weisung 71 

Um so schmerzlicher war die Erfahrung, die sie mit wachsender Bewußtheit 
machte: Je näher sie ihrem Ziel zu kommen glaubte, dem Herrn ganz zu gehören, 
stellvertretend für alle, die sich ihm versagten, um so dunkler wurde es für ihr un- 
mittelbares Erleben in der Seele. In Sehnsucht und Liebe Jesus nahe und geeint, 
verbarg er sich ihr, verhüllte er sein Angesicht, wie sie zu sagen pflegte, schlief er 
im Boot, in dem sie mit ihm auf das weite Meer der Liebe hinausfuhr. Es war ihr 
dauernd, als wandere sie durch eine Landschaft, die gänzlich von Nebel eingehüllt 
sei, oder als ginge sie durch einen dunklen unterirdischen Gang, nicht wissend, wo 
sie sich befinde. War das die •Nacht der Sinne und des Geistes", von der Johannes 
vom Kreuz aus eigener Erfahrung berichtet, oder mehr die Folge dauernden Ent- 
zugs menschlicher Zuwendung, deren ihre Natur so sehr bedurfte, der Entbehrung, 
über sich sprechen zu können, wie sie es vor ihrem Eintritt ins Kloster tun 
konnte? Die Frage ist müßig. Auf jeden Fall war ihre überempfindsame und über- 
mäßig reagierende, fast neurotisierte Natur das Gefäß der Gnade und der Leiden 
zugleich. So, wie sie war, konnte sie die Nähe Gottes in Jesus nicht anders erfah- 
ren als im Erlebnis seiner Abwesenheit und Ferne, seines Schweigens und seiner 
Verborgenheit. Und nun das Erstaunliche, ja Bewundernswerte: Sie erkannte das 
und nahm sich an, willigte in den Zustand der Verlassenheit ein, der im Laufe 
ihres Lebens sich noch verstärkte und durch ihre Krankheit zur •Gottesfinsternis" 
wurde. Es war darum nicht nur ein frommes Wort, wenn sie schließlich sagen 
konnte: •Mein Trost besteht darin, keinen zu haben." Mit jeder bewußten An- 
nahme des von Gott ihr vorgezeichneten Weges - und es gab auf diesem Weg 
herausragende Gnadenstunden - •verlor" sie ihr Leben im Sinn des Herrenwortes 
bei Johannes, und •gewann" es eben dadurch wieder zurück, erhielt sie eine solche 
Kraft, daß sie des fühlbaren Trostes nicht mehr bedurfte. So konnte sie wenige 
Wochen vor ihrem Tod schreiben: •Ich habe viel gelitten, seitdem ich auf Erden 
bin, aber wenn ich in meiner Kindheit in Traurigkeit litt, so leide ich jetzt nicht 
mehr auf diese Weise, sondern in der Freude und im Frieden, ich bin wahrhaft 
glücklich, zu leiden." Erst im Sterben offenbart sich ihre ganze Größe. Ohne ihre 
naturhafte Veranlagung zur Angst verloren zu haben, wird sie zur Zeugin dessen, 
der ihre Angst in seine Todesangst hineingenommen hat und sie hält, der sich in 
seinem Kreuzestod als der Liebende erwiesen hat und dem die Ewigkeit gehört. 

Es gibt viele Gründe für die Erfahrung des fernes Gottes heute und viele Wei- 
sen solcher Erfahrung. Immer aber gilt für den Christen als erstes, was die Hei- 
lige von Lisieux gelehrt und vorgelebt hat: Man muß sich und seine Situation als 
von Gott verordnet oder zugelassen annehmen und sich der Liebe Gottes anheim- 
geben. Nur so läßt sich Gott auch in der Verborgenheit, im Entzug, in Trockenheit 
und Trostlosigkeit finden, läßt er sich unverwechselbar als Er selbst auch im 
Schweigen und in der Ferne erfahren. Insbesondere möchte man alle, die an sich 
leiden, von sich nicht loskommen, aus der Angst leben, keinen Sinn mehr in ihrem 
Leben finden - und deren Zahl ist Legion - auf Therese hinweisen. Hier wird 
ihnen ein Weg gezeigt, auf dem sie, indem sie sich vergessen, heil werden, ihr 
Heil wirken und so erst sie selbst sein können, Menschen, die über sich in Freiheit 
und Liebe verfügen. Friedrich Wulf SJ 




