
BUCHBESPRECHUNGEN 

Meditation 

Tilmann, Riemens - Feinen, Hedvig- 
Teresia von: Die Führung zur Medita- 
tion. Christliche Glaubensmeditation. 
Ein Werkbuch 2. Zürich-Einsiedeln- 
Köln, Benziger 1978. 413 S., brosch., 
DM 32 - 

Der vorliegende Band (für den mit Til- 
mann zugleich eine jüngere Mitautorin 
zeichnet) bildet eine Einheit mit dem schon 
früher erschienenen I. Bd. des gleichen 
Haupttitels. Ging es darin dem Autor ganz 
allgemein um eine Beschreibung dessen, 
was Meditation ist, was sie anzielt und wie 
sie in verschiedenen Weisen und noch ver- 
schiedeneren Methoden vollzogen wird, so 
handelt Bd. II ausschließlich von der 
christlichen Glaubensmeditation. Die 
Grundlagen des Meditierens, in dem Sinn, 
wie dieses Wort seit den letzten zwei Jahr- 
zehnten gebraucht wird, die entsprechende 
Terminologie in den Details usw. werden 
in diesem zweiten Band darum vorausge- 
setzt. Letzteres zu betonen ist wichtig, weil 
Tilmann bei aller Ähnlichkeit mit anderen 
Autoren doch wieder in seiner eigenen 
Weise beschreibt, was er unter Meditation 
versteht, welchem Ziel sie dient, wie eine 
in Übung (oder auch Mode) gekommene 
Terminologie (•Kleines Ich", •großes Ich", 
•Wesens-Ich", •Seinserfahrung" usw.) zu 
verstehen ist und wie, d. h. in welchen 
Phasen der meditative Prozeß verläuft bzw. 
verlaufen soll. - Und noch ein Weiteres: 
Obwohl die beiden hier genannten Bände 
schon verhältnismäßig viel über die 
•Grundübung" sowie über die verschiede- 
nen und verschiedenartigsten Einzelübun- 
gen bzw. -Vollzüge ausführen, hat der Vf. 
noch ein eigenes Buch zum Thema •Übung" 
geschrieben (•Übung zur Meditation", 
ebenfalls bei Benziger), auf das er öfter 
verweist und das er wohl als integralen 
Bestandteil des gesamten Meditationswer- 
kes betrachtet. So ergibt sich ein Oeuvre 
von insgesamt gut 900 Seiten. Daß sich in 
einer so breit angelegten und allenthalben 

ins Detail gehenden •Summa" der Medi- 
tation vieles oftmals wiederholt, braucht 
nicht zu verwundern. Das Ganze ist ja auch 
nicht als •Lesebuch" gedacht, sondern wird 
ausdrücklich als •Werkbuch" bezeichnet; 
man soll damit umgehen wie mit einem 
Instrumentarium, kann bald hier, bald da 
ein Stück nachlesen, um immer tiefer in 
eine meditative Lebenshaltung zu gelan- 
gen und auch an andere etwas davon zu 
vermitteln. 

Versuchen wir den wesentlichen Inhalt 
des zweiten Bandes zu skizzieren und einige 
Punkte hervorzuheben, die dem Werk seine 
besondere Note geben. - Nach einer etwas 
lockeren Darlegung der Hauptmomente 
christlicher Glaubensmeditation gehen die 
Verfasser dem Weg nach, den die Glau- 
bensmeditation von ihrem ersten, noch un- 
reflexen •Auftauchen" bis zur Stufe der 
•Versenkung" zurücklegt. Die erste Weg- 
strecke wird •aktive Innerung" oder •Be- 
trachtung" (im traditionellen Sinn) ge- 
nannt. Wegen der noch bewußten Betäti- 
gung der aktiven Seelenkräfte (Verstand 
und Wille) kann man hier nach den Auto- 
ren noch nicht von •Meditation" sprechen, 
die eben diese Kräfte (überhaupt das be- 
wußte Eigentun) immer mehr zurücktreten 
läßt zugunsten eines Geführtwerdens durch 
den •inneren Meister" (die •innere Stim- 
me"), eines inneren Erlebens, einer Tiefen- 
erfahrung. Im Einlassen von Vorstellun- 
gen, biblischen Geheimnissen und bedeut- 
samen religiösen Texten, von Bildern und 
Symbolen und in der Wiederholung von 
Gebetsworten soll die überrationale Erleb- 
nisschicht der Tiefe geweckt und intensiviert 
werden. So wird der Meditierende endlich 
vorbereitet zur Höchstgestalt der Medita- 
tion, zur Versenkung, die zugleich eine vom 
Glauben geleitete Versenkung ins eigene 
Selbst als auch in Gott ist, vermittels des 
Geistes Gottes (darum •Versenkung ins 
Pneuma"). Dabei wird die christliche Ver- 
senkung bei aller Aneignung östlicher Me- 
ditationsmethoden in entscheidenden Punk- 



Buchbesprechungen 73 

ten von deren Zielsetzung abgesetzt. (Hier 
hat wohl die Erfahrung der Mitautorin 
ihren Niederschlag gefunden). Die zweite 
Hälfte des Bandes dient dann der 
Betonung des notwendigen Wandlungs- 
bzw. Bekehrungsprozesses, ohne den die 
christliche Meditation ihr Ziel nicht er- 
reicht, und schließt mit einer Fülle ver- 
schiedenartigster Anleitungen zum Vollzug. 

Will man das Buch nach seinen Haupt- 
kennzeichen charakterisieren, dann wird 
man wohl sagen, daß es den Verfassern 
(und hier kommt wohl Tilmann das Haupt- 
verdienst zu) gelingt, mit einfachsten Wor- 
ten und einprägsamen Bildern (Verglei- 
chen u. dergl.) auch dem wenig oder gar 
nicht vorbereiteten Leser die einzelnen 
Schritte meditativer Vollzüge klarzuma- 
chen. Die phänomenologische Beschreibung 
ist vielleicht das Hauptkennzeichen und der 
Vorzug dieses Werkes. Die theoretische, 
insbesondere die theologische Reflexion 
tritt dahinter merklich zurück, so daß man- 
che, auch wichtige Fragen (was es genauer 
um den Tief engrund der Seele, um Seinser- 
fahrung, um die Versenkung ins Pneuma 
usw. ist), noch weiterer Überlegungen be- 
dürften. Und noch twas: Das Engagement 
der Verfasser und der Aufbau des umfas- 
send angelegten Werkes wird in der Abfol- 
ge seiner ständig intensiver werdenden 
Meditaionsstufen auf viele Leser den Ein- 
druck machen, als stelle der Zustand tief- 
ster meditativer Versenkung die Höhe 
christlichen Lebens dar, was so sicherlich 
nicht stimmt. F. Wulf SJ 

1. Oberhammer, Gerhard: Strukturen 
Yogischer Meditation. Untersuchungen 
zur Spiritualität des Yoga. Veröffentli- 
chungen der Kommission für Spra- 
chen und Kulturen Südasiens, Heft 13. 
Wien Verlag der österreichischen Aka- 
demie der Wissenschaften 1977, 244 
S. (österreichische Akademie der Wis- 
senschaften. Philosophisch-Historische 
Klasse, Sitzungsberichte, 322. Band), 
brosch. DM 60,-. 
2. Oberhammer, Gerhard (Hrsg.): 
Transzendenzerfahrung, Vollzugshori- 
zont des Heils. Das Problem in indi- 
scher und christlicher Tradition. Ar- 

beitsdokumentation eines Symposiums. 
Wien, Institut für Indologie der Uni- 
versität Wien 1978,253 S. (Publications 
of the De Nobili Research Library, Vol. 
5), brosch. Schilling 270,-. 

Abseits, vielleicht zu sehr abseits von den 
Modewellen der Meditationsbewegungen, 
der Jugendreligionen, des Zeitungsldat- 
sches und der Medienpropaganda gibt es 
auch ernsthafte Versuche, die nicht nur rein 
historiographisch die Spiritualität der fern- 
östlichen Religionen beschreiben, sondern 
in echte, gegenwartsbezogene Auseinan- 
dersetzung mit ihnen eintreten. G. Ober- 
hammer, der Veranstalter des Wiener 
Symposiums vom 9. bis 13. Februar 1977 
ließ allen Teilnehmern seine Untersuchung 
über •Strukturen Yogischer Meditation" 
zugehen. Der zweite, zur Diskussion wich- 
tigere und leichter verständliche Band gibt 
die auf der Tagung diskutierten Referate 
wieder. Um mit dem Naheliegenden anzu- 
fangen: Karl Rahner gibt eine Beurteilung 
der •Transzendenz-Erfahrung", die das 
leichtsinnige Umgehen mit seinem Namen 
unmöglich machen sollte: Natürlich aner- 
kennt er, daß es außerhalb des Christen- 
tums echte Mystik gebe. Aber dann zeigt 
er, daß keinerlei Mystik •unter einem 
eigentlich theologischen Gesichtspunkt eine 
höhere Stufe des christlichen Aufstiegs zur 
Vollendung bedeute", daß das Überschrei- 
ten der geschöpflichen Vermittlung in die 
Unmittelbarkeit zu Gott (den z. B. eine so- 
genannte gegenstandslose Meditation zu 
behaupten scheint) christlich-theologisch 
falsch ist, und daß es wahrscheinlich eine 
Art von •Mystik" gibt, die in den Bereich 
der Leiberfahrung, des psychotechnischen 
Trainings, oder der Parapsychologie, aber 
nicht in die Gottesmystik gehöre. Piet 
Schoonenbergs Untersuchung über •Gott als 
Person oder als das unpersönlich Göttli- 
che", läßt die Schwierigkeit des interreli- 
giösen Gesprächs ahnen. Was er sagt: •Gott 
ist nicht individuell, Gott ist doch persön- 
lich", wird inhaltlich ausgelegt: •Wir müs- 
sen Gott das Bei-sich-sein (d. i. Selbstbe- 
wußtsein) des Geistes zuerkennen ... Die 
Erfahrung der Freiheit Gottes... Eigent- 
lich sprechen wir nur deshalb von Gott als 
Person, damit die Freiheit dieser Liebe an- 
erkannt bleibt." A.-M. Haas belegt die 
•christologische  Grundlegung  der  mysti- 



Buchbesprechungen 74 

sehen Erfahrung" bei Eckhart - Tauler - 
Seuse und damit •eine grundsätzliche Un- 
geschuldetheit der Transzendenzerfah- 
rung", •daß die Gnade je größer ist als 
die geistlichen Wege, die sich der Mensch 
zu Gott bahnen möchte". Die Absetzung 
des Christentums von der Gnosis (E. Lan- 
ne), dargestellt an Irenäus, könnte maßge- 
bend für die heutige Diskussion werder* 
Die übrigen Aufsätze setzen im äußer- 
christlichen Bereich an, und kommen nur 
zaghaft zur Konfrontation mit dem Chri- 
stentum. Das Wichtigste dazu sagt wohl 
Oberhammer mit einer Art auszugshaften 
Kurzfassung seines großen Buches: Es zeige 
sich im •sämkhyistischen Yoga" eine Ver- 
mischung zweier Phänomene: •In-Erschei- 
nung-Treten der transzendenten Geist- 
natur" und •Transzendenzerfahrung", mit 

schematisierenden Worten: •Selbsterfah- 
rung" und •Erfahrung des Größeren, An- 
deren". Die konkrete Synthese werde nicht 
geleistet. Und so komme es schul-intern 
zur •erstaunlichen Entmythologisierung der 
theistischen Meditation, in der die Medi- 
tation über Gott den Herrn nicht etwa zur 
Erfahrung Gottes, sondern zur Erfahrung 
der je eigenen Spontaneität des Bewußt- 
seins führt." 

Schade, daß die Diskussionen des Sym- 
posiums selbst nicht beigefügt sind; durch 
sie wäre manches von der hoch-gelehrten 
und abstrakten Auseinandersetzung greif- 
barer geworden. So haben wir ein vorzüg- 
liches, aber doch etwas ungeordnetes Ma- 
terial für das interreligiöse Gespräch über 
Meditation und Mystik vor uns. 

/. Sudbrack S) 

Hl. Geist 

Sandfuchs, Wilhelm (Hrsg.): Die Ga- 
ben des Geistes. Acht Betrachtungen. 
Echter Verlag, Würzburg 1977. Ill S., 
kart. DM 12,80. 

Eine Reihe von Hörsendungen im Kirchen- 
funkprogramm des Bayer. Rundfunks. Die 
Beiträge stammen von Karl Lehmann, 
Nikolaus Lobkowicz, Kardinal Ratzinger, 
Hans Urs von Balthasar, Walter Kasper, 
Eugen Biser, Otto Knoch, Kardinal Höff- 
ner. Ihre Themen lauteten: Die Gabe des 
Verstandes, Die Gabe der Wissenschaft, 
Die Gabe der Weisheit, Die Gabe des Rates, 
Die Gabe der Frömmigkeit, Die Gabe der 
Furcht, Die Gabe der Stärke, Das Wirken 
des Geistes • heute. Die Siebenzahl der 
Gaben geht zurück auf Jes 11, 2; zu den 
sechs Gaben des hebräischen Urtextes ha- 
ben die griechische und die lateinische Bi- 
belübersetzung noch eine siebte Gabe, die 
der Frömmigkeit (nicht ohne Grund), hin- 
zugefügt. 

Nach einer knappen Einführung in die 
Themenreihe als ganze (Lehmann) suchen 
die einzelnen Autoren in erster Linie den 
genaueren Gehalt der entsprechenden Gabe 
herauszuarbeiten, um sie dann in Bezie- 
hung zum Geheimnis und zum Wirken des 
Hl. Geistes zu setzen (öfter sind auch beide 

Gesichtspunkte unmittelbar miteinander 
verknüpft). Die einzelnen Gaben haben, wie 
in verschiedener Weise gezeigt wird, einen 
humanen und allgemein religiösen (reli- 
gijnsgeschichtlidi zu fassenden) Unter- 
grund, der im Christlichen einbezogen und 
überschritten oder auch von dem die Gabe 
des Geistes abgesetzt wird. Von daher er- 
gibt sich ein unmittelbarer Bezug sowohl 
zum realen Leben als auch zum Glaubens- 
vollzug. Hin und wieder wird auch konkret 
gesagt, wie die Gabe erfahren und als sol- 
che erkannt wird. 

Zweifelsohne ein theologisch wie geist- 
lich sehr wertvolles Büchlein, das den •un- 
bekannten Gott", wie man den Hl. Geist 
genannt hat, dem Christen näher bringt, 
das aber vor allem auch Hilfen anbietet, 
um in der gegenwärtigen Sprachverwirrung 
die Geister zu unterscheiden, gegen alle 
Zeittrends auf dem Weg der Nachfolge 
Christi zu bleiben und in seinem Geist zu 
handeln. Was mich persönlich bei dem 
einen oder anderen der Autoren etwas ge- 
stört hat, ist die vorherrschende und auch 
zu pauschale Verdammung des Ungeistes 
der heutigen Situation in Welt und Kirche. 
Erreicht doch das Büchlein in erster Linie 
die ihren Glauben noch ernst nehmenden 
und im Geheimnis der Kirche leben wollen- 



Buchbesprechungen 75 

den Christen, die darum aufgemuntert und 
in mehr positiver Weise zur vollen Ver- 
wirklichung eines an Christus und seinem 
Evangelium orientierten Lebens hingeführt 
werden sollten; die anderen stehen nicht 
•unter der Kanzel". F. Wulf SJ 

Forsch, Felix: Anwalt der Glaubenden. 
Das Wirken des Geistes nach dem 
Zeugnis des Johannesevangeliums. 
Stuttgart, Verlag Kath. Bibelwerk 1978 
(Reihe: Geist und Leben, in den Verla- 
gen Kath. Bibel werk und Echter). 203 
S., kart. DM 26,80 

Der Vf. ist Fachexeget und steht im theolo- 
gischen Lehrberuf. Er hat schon einige wis- 
senschaftliche Arbeiten über die Geisttheo- 
logie sowie über das Wirken des Hl. Gei- 
stes nach dem Johannesevangelium veröf- 
fentlicht und ist darum mit dem vierten 
Evangelium sehr vertraut. Im vorliegenden 
Büchlein möchte er sein exegetisches Wis- 
sen für die Praxis, d. h. für das geistliche 
Leben des Christen nutzbar machen. Er 
möchte aufzeigen, in welcher Weise der 
Geist des Vaters und des Sohnes ein •Bei- 

stand" (Paraklet) oder •Anwalt der Glau- 
benden" ist. Danach ist ein Leben aus dem 
Glauben in der Einheit mit Christus in sei- 
nem ganzen Umfang und im Verlauf des 
daraus folgenden geistlichen Prozesses vom 
Geist geleitet und durchweht. Man könnte 
bei Johannes im Vergleich etwa zu Paulus 
und Lukas, die stärker den charismatisch- 
ekstatischen Charakter eines Lebens aus 
dem Geist hervorheben, eher von einem 
•pneumatischen" Leben sprechen. Um seine 
Ausführungen für den Leser fruchtbar zu 
machen, hat der Vf. nach jedem größeren 
Abschnitt einige •Anregungen für Medi- 
tation und Praxis" eingeschoben; sie wollen 
ein Stück jener Übersetzungsarbeit leisten, 
die jede solide exegetische Auslegung ver- 
langt, um Inhalt und Sprache der Vergan- 
genheit zu deuten. Das Buch ist kein Le- 
sebuch in dem Sinn, daß man es in einem 
Zug lesen könnte; es erfordert vielmehr 
einige Mitarbeit und eignet sich darum in 
besonderer Weise für eine biblische Grup- 
penarbeit. Bei solcher Durcharbeit kommen 
neue Aspekte der Geistfrömmigkeit in den 
Blick, die sonst leicht übersehen werden. - 
Ein sehr solides und hilfreiches Buch. 

F. Wulf SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Baier, Walter: Untersuchungen zu den 
Passionsbetrachtungen in der •vita 
Christi" des Ludolf von Sachsen. Ein 
quellenkritischer Beitrag zu Leben und 
Werk Ludolfs und zur Geschichte der 
Passionstheologie in 3 Bänden. I. Band: 
III/195 S.; II. Band: S. 196 - 389; III. 
Band: S. 390 - 614. Brosch. DM 85,• 
(Analecta Cartusiana 44) Salzburg, In- 
stitut für englische Sprache und Litera- 
tur Universität Salzburg 1977. 

Vorliegende Doktorthese von 1977 verdient 
unter vielfältiger Rücksicht Beachtung. Das 
Leben und das Werk eines großen geistli- 
chen Schriftstellers des Mittelalters wird - 
soweit die Quellen es ermöglichen - unter- 
sucht: Ludolf von Sachsen ist um 1300 
geboren im norddeutschen Raum, wird als 
junger Mann Dominikaner, tritt 1339 in 

die Straßburger Kartause ein, wo er - nach 
einem Priorat in Koblenz und einem länge- 
ren Aufenthalt in der Mainzer Kartause - 
am 10. 4. 1378 stirbt. Sein umfangreiches 
•Leben Jesu" wird zu einer der einfluß- 
reichsten Schriften, weit über das Mittelal- 
ter hinaus, wie Baier reich belegt. Auch 
andere Schriften von ihm sind erhalten. 
Dem allen geht der 1. Band nach. Der 
zweite untersucht •Die Quellen des ersten 
Prologs und der Passionsbetrachtungen der 
Vita Christi"; der dritte erarbeitet die 
spirituelle Theologie der Passionsbetrach- 
tungen. 

Die Arbeit Baiers zeichnet sich aus durch 
umfangreiche - man ist versucht zu sagen 
erschöpfende - Quellenforschungen. Der 2. 
Band bietet damit einen Zugang zur mittel- 
alterlichen Spiritualität, an dem in Zukunft 
keine Forschung mehr vorübergehen darf. 
Eindrucksvoll wird dokumentiert, auf welch 



Buchbesprechungen 76 

breiter traditioneller Basis die damalige 
Frömmigkeit aufruhte. Das Phänomen der 
•Deutschen Mystik" z. B. (Seuse und Tauler 
sind gleichaltrige Dominikaner) muß ohne 
Kenntnis dieses tiefen Strombettes einsei- 
tig, wenn nicht gar falsch gedeutet werden. 
Das Quellen- und Literaturverzeichnis 
(559-602) bietet eine wichtige Hilfe, in die- 
sen Geist des Mittelalters einzudringen. 

Mittelpunkt der Arbeit aber ist die spiri- 
tuelle Theologie Ludolfs von Sachsen, die 
Baier anhand der zentralen Kapitel der 
Passionsbetrachtungen (immer ausgreifend 
auf das ganze Werk) erarbeitet. Ludolf 
war ganz und gar nicht der weltflüchtige 
Mönch, den man in dem Kartäuser vermu- 
tet. Es ist ein Anliegen Baiers, die Offen- 
heit und Reife seiner Spiritualität zu zei- 
gen. Zweierlei ist besonders wichtig für 
heute: a) die konsequente christologische 
Fundamentierung: Der •Königsweg" des 
Menschen ist der der •leidenden Mensch- 
heit Jesu"; b) die Lehre von der Medita- 
tion, die ganz und gar schriftbezogen ist: 
•Lectio-Lesung, Meditation-Eindringen, 
Conformatio-Gleichschaltung", und oftmals 
mit dazwischengeschobener •Contemplatio- 
Beschauung". 

Den Einfluß der Vita Christi auf Igna- 
tius von Loyola erörtert Baier ausführlich. 
Er kann seine scharfe Kritik an der Igna- 
tius-Forschung (auch an Hugo Rahner) 
ausgezeichnet belegen. Viel mehr vom ig- 
natianischen Geist, als man bisher vermu- 
tete, findet sich schon im Werk Ludolfs von 
Sachsen. Besonders die von modernen Ex- 
erzitien-Interpreten arg vernachlässigten 
Meditationen des Lebens Jesu nach der 
Heiligen Schrift haben bei Ludolf breiten 
Raum. Manche Formulierung (•magis", 
•Fundament", •Ehre Gottes" usw.) ist 
ebenfalls vorgebildet. 

Ich bin überzeugt, daß Baier nicht nur 
der Ignatiusforschung einen neuen Anstoß 
gegeben hat. Zwei Fragen seiner Arbeit 
mögen dies erhärten. Ludolf ist - im Ge- 
gensatz zu Bernhard von Clairvaux oder 
Heinrich Seuse, die er beide stark benutzt 
- ein Compilator, wie sehr ihm auch die 
Synthese des Compilierten gelingt. Nach 
der quellenkritischen Arbeit Baiers wäre 
nun mit literarkundlichem Werkzeug zu 
erarbeiten: Was ist geistiges Eigentum Lu- 
dolfs und was ist nur zusammengetragen? 

Dieses von Baier durchaus gesehene Pro- 
blem (449 f.) verdient methodisch noch 
mehr Beachtung. Darauf baut die zweite 
Frage auf: Was ist selbstverständliches 
Allgemeingut oder doch breiter Besitz der 
damaligen Spiritualität und was ist spe- 
ziell Ludolf von Sachsen eigen? Sind nicht 
manche vermeintlichen Parallelen zu Igna- 
tius von Loyola einer allgemein verbreite- 
ten Spiritualität zu verdanken und wur- 
den durch Predigt und Glaubensunterwei- 
sung weitergegeben? 

Auf Ludolfs von Sachsen •Vita Christi" 
angewandt (und im Sinne Baiers argumen- 
tierend) heißt dies: das Buch ist weniger 
eine aus der Zeit herausragende Einzellei- 
stung eines Genies als ein überaus gelun- 
gener und deshalb gültiger Typus der da- 
maligen Spiritualität. Aber gerade des- 
halb, weil Ludolf auch Repräsentant der 
mittelalterlichen Spiritutalität ist, verdient 
die Arbeit Baiers weit über den Speziali- 
stenkreis hinaus bekannt zu werden. Ein- 
zelne Druckfehler (z. B. 578-9: D. und F. 
Bertrand, W. Bertram ohne •r"; L. Bouyer 
im Text 262 als Boyer zitiert) hindern nir- 
gendwo den Fluß der auch gut geschriebe- 
nen Arbeit. Auch mancher moderne Leser 
wird aus diesen Sammelbüchern traditio- 
neller Spiritualität Gewinn schöpfen. 

/. Sudbradi S] 

Sermons capitulaires de la Chartreuse 
de Mayence du debut de XV' siede. 
Introduction, Texte critique, Traduc- 
tion et Notes par Dom Philippe Dupont 
OSB, Salzburg 1978 (= Analecta Car- 
tusiana 46, ed. J. Hogg, Universität 
Salzburg). 193 S., Offsetdruck. DM 
75.•. 

Predigten von Kartäusern sind selten, da 
nur Prioren oder von ihnen Beauftragte 
vor der Kommunität predigen durften. 
Solche Ansprachen werden sermones capi- 
tulares genannt, von denen Dupont zwölf 
der Mainzer Kartause über die großen Her- 
ren- und Heiligenfeste des Kirchenjahres 
aus der Zeit um 1418 in lateinischer Fas- 
sung mit französischer Übersetzung vor- 
legt (24-181). Er schickt der Edition eine 
kurze Einführung zu ihrer Datierung und 



Buchbesprechungen 

Eigenart mit einem Aufriß ihres Lehrge- 
haltes voraus (1-22). Die drei Ordensge- 
lübde - Armut, Keuschheit und Gehorsam 
- werden darin ausdrücklich angesprochen. 
Das ist für den monastischen Orden der 
Kartäuser auffallend und zeugt von sei- 
ner Offenheit in dieser Zeit. Auf eine spe- 
zielle kartusianische Spiritualität kommt 
der Prediger nicht zu sprechen, wohl aber 
auf bestimmte Tugenden, wie Schweigen 
(106) oder Bescheidenheit (108). Nachfolge 
Christi und die Passion des Herrn nehmen 
eine zentrale Stellung ein. Sündenbewußt- 
sein und Reue sind im Gegensatz zur 
Mentalität der Zeit ausgewogen. Erwäh- 
nenswert ist dem Herausgeber die Mario- 
logie (62: Maria, Mittlerin der Gnade). Er 
sieht in den nicht besonders originellen 
Sermones, die die Erlösung ganzheitlich 
betrachten, ein Spiegelbild der Zeit. Sehr 
informativ ist die Lektüre der sehr schwie- 
rigen Verifizierung der patristischen, früh- 

77 

mittelalterlichen und vor allem der zeit- 
genössischen Quellen, die nicht namentlich 
genannt werden oder auf die nur ange- 
spielt wird. Mit einem Knäuel von Pseu- 
dographen mußte sich der Editor herum- 
schlagen. Eine Übersicht der herangezoge- 
nen Literatur wäre hilfreich gewesen. Eini- 
ge Berichtigungen seien angemerkt: Com- 
pendium theologicae veritatis ist Hugo Ri- 
pelin v. Straßburg und nicht Albertus Mag- 
nus zuzueignen, der auch nicht nach den 
Forschungen von Albert Fries der Verfas- 
ser von De laudibus BMV ist, das Ende 
des 13. Jahrhunderts entstanden ist. Bei 
Paschasius Radbertus könnte auch die 
neuere Edition von A. Ripberger vermerkt 
werden. - Die Edition gewährt einen klei- 
nen Einblick in das Leben einer Kartause 
und trägt einen weiteren Mosaikstein bei 
zur Erstellung einer Geschichte des Kartäu- 
serordens und seiner vielschichtigen Spiri- 
tualität. Walter Baier 

Biographien 

Otloh von St. Emmeram. Das Buch von 
seinen Versuchungen. Eine geistliche 
Autobiographie aus dem 11. Jahrhun- 
dert, eingeleitet und übersetzt von 
Wilhelm Blum, Münster, Aschendorff 
1977 (Aevum Christianum 13). VI/69 
S., Pappband DM IC- 

Autobiographien großer religiöser Persön- 
lichkeiten gehören seit jeher zum Grund- 
bestand der Bücher, die für die geistliche 
Lesung empfohlen werden, man denke nur 
an die Confessiones des Aurelius Augu- 
stinus oder die Geschichte einer Seele der 
Kleinen Therese. Das hier anzuzeigende 
Büchlein erreicht zugegebenermaßen nicht 
die Bedeutung dieser beiden großen Wer- 
ke, die ja, jedes auf seine Weise, Geschich- 
te gemacht haben. Wie sie, ist aber die hier 
erstmals in deutscher Übersetzung vorge- 
stellte Selbstbiographie des Mönchs Otloh 
von St. Emmeram nicht eigentlich ein 
•Geistliches Tagebuch" (wie etwa das des 
Ignatius von Loyola), sondern die Be- 
schreibung seines eigenen inneren Weges 
und seiner Schwierigkeiten zum Nutzen 
anderer Menschen, die sich auf einem ähn- 
lichen Weg befinden. 

O. stammt aus der Diözese Freising, ist 
etwa um das Jahr 1010 geboren. Nach ei- 
ner Grundausbildung in der Schule des 
Klosters Tegernsee beabsichtigte er zu- 
nächst, Weltpriester zu werden. Ein von 
ihm selbst verschuldetes Zerwürfnis mit 
dem Archipresbyter der Diözese Freising 
warf ihn aus dieser beruflichen Entwick- 
lung heraus; er kam nach Regensburg, wo 
er im Jahr 1032 um Aufnahme in die be- 
rühmte Benediktinerabtei St. Emmeram 
bat. Außer einigen kürzeren Reisen und 
einem vierjährigen Aufenthalt im Kloster 
Fulda lebte er bis zu seinem Tode nicht 
lange nach 1070 in St. Emmeram. Er leitete 
dort jahrelang die berühmte Schreibschule 
und hat damit nachhaltigen Einfluß auf die 
Erwerbungspolitik von St. Emmeram und 
anderen Klöstern gehabt. 

Das •Buch über die Versuchungen eines 
gewissen Mönches" ist eigentlich kein selb- 
ständiges Werk, sondern die Neuausgabe 
eines Teils eines früheren Werkes von O., 
nämlich des •Bekenntnisses" aus dem 
•Liber de cursu spirituali". Es ist in kunst- 
voller Steigerung in fünf Stufen aufgebaut; 
teilweise sogar in gebundener Sprache ab- 
gefaßt, denn O. liebt es, Höhepunkte der 



Buchbesprechungen 78 

Darstellung durch Hexameter zu markie- 
ren. Die erste Versuchung betrifft O. per- 
sönlich: es ist die Frage, ob er mit seinem 
Eintritt ins Kloster den richtigen Weg ge- 
wählt hat. Die zweite Versuchung betrifft 
das Gottesbild: er kann Gott nur noch als 
strengen Richter, nicht mehr als liebenden 
Vater sehen. Die dritte Versuchung besteht 
darin, daß er nicht mehr an Gottes Barm- 
herzigkeit glauben kann, die vierte betrifft 
das Chorgebet und die fünfte besteht in 
Zweifeln an der Heiligen Schrift, ja an der 
Existenz Gottes. Das Ergebnis dieser Ver- 
suchungen und der Grund, weshalb O. sie 
seinen Lesern mitteilt, ist die Erfahrung: 
alle Versuchungen führen O. schließlich 
zu nur größerem Gottvertrauen und ins 
Gebet. Er erkennt, daß nicht er selbst, son- 
dern nur die Gnade Gottes ihn aus all dem 
herausführen kann. Das kunstvolle Gebet, 
in das schließlich alles mündet, hat 600 Jah- 
re später noch Fenelon bewundert. 

Wir haben sonst aus dem 11. Jahrhun- 
dert kaum vergleichbare Selbstbiographien, 
solche, in denen der Mensch selbst wirklich 
sichtbar wird, heraustritt aus dem Gold- 
hintergrund, auf dem die zeitgenössischen 
Gemälde Menschen darstellen. Mag also 
diese, bisher sprachlich schwerer zugäng- 
liche geistliche Autobiographie nicht an die 
großen und berühmten Vorbilder heran- 
reichen: sie kann dennoch als fruchtbare 
geistliche Lesung nur empfohlen werden. 

H. Schulte SJ 

Chesterton, Gilbert Keith: Thomas von 
Aquin. Der Heilige mit dem gesunden 
Menschenverstand. Freiburg-Basel- 
Wien, Herder 1978. 190 S. Geb. DM 
24,80. 

Vielleicht ist heute erst die Zeit gekommen, 
um der schon 1933 erschienenen Mono- 
graphie des berühmten Schriftstellers und 
Kulturphilosophen ihre volle Wirkung zu 
schenken. Die hier vorliegende, schon 1957 
erschienene Übersetzung (eine erste deut- 
sche Übersetzung gab es schon 1935) ist gut 
und gibt etwas von dem unterkühlten Hu- 
mor des englischen Originals wieder. 

Chesterton zeichnet seinen Thomas oft 
genug kritisch, aber immer liebevoll ver- 
stehend. Es geht ihm um das Philosophie- 

ren und Theologisieren des Kirchenlehrers; 
aber damit kommt die volle Persönlichkeit 
des Heiligen ins Spiel. Der geistigen Weite 
des Thomas gelang es nach Chesterton, den 
Kern von Wahrheit auch dort zu entdek- 
ken, wo andere nur Häresien fürchteten; 
seine Nüchternheit setzte die Welt und 
den Leib wieder in die rechte Bedeutung 
ein, die eine weltflüchtige Spiritualität der 
damaligen Zeit verfehlte. Aus seiner Fröm- 
migkeit heraus konnte er in unübertroffe- 
ner Weise zugleich sachlich wie ehrerbietig 
von Gott sprechen. Chesterton geht mit 
stets originellen Sichten der großen, über 
Jahrhunderte gültigen Synthese des Tho- 
mas nach. Und - das ist das Erstaunliche 
an dieser Monographie - man beginnt zu 
ahnen, daß nicht diese oder jene Lehre 
des heiligen Thomas die Größe seines 
Denkens ausmacht, sondern diese in der 
nüchternen Kühnheit liegt, mit der er die 
Wahrheit des Glaubens und die Wahrheit 
der Welt vereinen konnte. 

Dies nennt Chesterton den •gesunden 
Menschenverstand"; und dies ist es, was 
seine Thomas-Darstellung, die der von Jo- 
sef Pieper recht verwandt ist, heute von 
neuem lehren könnte. /• Sudbrack SJ 

Bialas, Martin: Das Leiden Christi 
beim hl. Paul vom Kreuz (1694-1775). 
Eine Untersuchung über die Passions- 
zentrik der geistlichen Lehre des Grün- 
ders der Passionisten mit einem 
Geleitwort von Jürgen Moltmann. 
Aschaffenburg, Paul Pattloch Verlag 
1978. 544 S. Geb. DM 34,•. 

Nach der Veröffentlichung des Tagebuchs 
(d. Ztschr. 50 [1977] 475 ff) legt Bialas nun 
seine umfangreiche Regensburger Disser- 
tation über Paul vom Kreuz vor. Dazu hat 
er viel Material bewältigt, aus dem er auch 
reichlich zitiert: Akten des Heiligspre- 
chungsprozesses; Regel entwürfe des Heili- 
gen; die große, gut editierte Korrespon- 
denz; nicht editierte Predigt- und Betrach- 
tungsentwürfe; zeitgenössische Annalen; 
dazu auch der in diesem Buch vollständig 
übersetzte, neu aufgefundene Traktat: 
Morte Mistica, Mystischer Tod. 

Es geht um das Zentrum der mystischen 
Lehre (wenn man nicht lieber von •Leben" 



Buchbesprechungen 

sprechen sollte) des Heiligen. Paul Franz 
Danei, wie der bürgerliche Name des Ge- 
nuesers lautet, spricht gerne von der Nich- 
tigkeit des Menschen; aber er kann dies 
tun, weil er damit nur einen Pol aussagt, 
weil damit ein Bezug gemeint ist zum an- 
deren Pol, zu Gott, der alles ist (Niente - 
Tutto). Paul vom Kreuz kann deshalb so 
radikal die Ergebung in Gottes Willen und 
die Innerlichkeit betonen, weil ihn die Be- 
gegnung mit Jesus wie von selbst in den 
Dienst am Mitmenschen entläßt. Das Leid 
(Pauls Gründung der Passionisten nennt 
sich nach passio - Leid Christi) ist die Auf- 
bruchstelle, wo der Mensch immer neu hin- 
ausgerissen wird aus dem Haftenbleiben im 
Selbst, in der Eigengenügsamkeit. Bei kei- 
nem Mystiker wird es so deutlich wie bei 
Paul vom Kreuz, daß eine Mystik, die das 
Kreuz, die dunkle Nacht hinter sich gelas- 
sen hat, nicht mehr christlich ist. So ist das 
Leiden Christi für Paul Angelpunkt seiner 
Erfahrung. Bialas holt weit (manchmal zu 
weit) aus. Im ausführlichen Forschungsbe- 
richt tut er sich schwer, den pessimistischen 
Ultrakonservativismus des Biographen E. 
Zoffoli (1962-8: 5881 Druckseiten) zu kor- 
rigieren. Mir scheint auch, daß man über li- 
terarische Abhängigkeit (und Unabhängig- 
keit) weiter nachdenken sollte; bei Theresia 
von Avila handelt es sich um Allgemeinhei- 
ten; bei Tauler wird der Zeitensprung 
übersehen. 

Das zentrale Anliegen Pauls vom Kreuz, 
die Verehrung des Leidens Christi, wird 
durch diese Arbeit überaus eindringlich in 
das heutige Gespräch über Spiritualität 
eingebracht. /. Sudbrack SJ 

Dürig, Walter: Angelus Silesius. Das 
Gedankengut des schlesischen Gottsu- 
chers als lebendiges Erbe. Hildesheim, 
Verlag August Lax 1977, 32 S. brosch. 

DM 3 •. 

Ein Kenner und Verehrer des Johannes 
Scheffler, genannt Angelus Silesius, gibt zu 
seinem dreihundertsten Todestag (1677) 
eine Darstellung seiner Persönlichkeit und 
seines Werkes. Wer nur dessen Cherubini- 

79 

sehen Wandersmann (in dem Fr. W. Hegel 
ein Beispiel von Pantheismus fand) kennt, 
muß den Schlesischen Konvertiten mißver- 
stehen. Auf der einen Seite ist er ein Mann 
der Kirche, was zu harten kontroverstheo- 
logischen Schriften und zur Sehnsucht nach 
Mission führt; auf der anderen Seite sind 
seine kühnen, pantheistisch klingenden 
Äußerungen im Cherubinischen Wanders- 
mann nur zu verstehen auf dem Grund 
einer radikalen Demut, die in allem sich 
als •empfangend" und nicht •leistend", als 
•abhängig" und nicht •in sich stehend" 
weiß. Eine reiche Bibliographie vervoll- 
ständigt diese Broschüre. 

/. Sudbrack S] 

Kranz, Gisbert: Engagement und Zeug- 
nis. Elf Lebensbilder. Regensburg, Ver- 
lag Friedrich Pustet 1977, 374 S., Kart. 

DM 23,80. 

Gisbert Kranz versteht es ohne das weiner- 
liche Pathos von •Die Heiligen kehren wie- 
der" Lebensbilder von Christen zu zeichnen 
und ihre Bedeutung für heute sichtbar zu 
machen: Nikolaus von Kues, den Apostel 
der Einheit; Filippo Neri, den liebenswür- 
digen, aber ganz und gar nicht harmlosen 
Heiligen Roms; Petrus Canisius, auch heute 
noch ein Beispiel für katholische Ökumene; 
Francois Fenelon, verkannt und doch treu 
zur Kirche; Clemens Maria Hofbauer, der 
im Konfessionsstreit hart urteilte, aber nie- 
manden verurteilte; Johann Michael Sailer 
mit überraschend pastoralen, katechetischen 
Einsichten; John Henry Newman, dessen 
geistige Bedeutung noch lange nicht ausge- 
schöpft ist; Bischof Wilhelm Emmanuel von 
Ketteier, der ebenso selbstbewußt im Kul- 
turkampf seinen Mann stand, wie er die 
soziale Sendung der Kirche schon früh er- 
kannte; Papst Leo XIII., den Friedens- 
papst; Pius X., den heiligen Papst; zuletzt 
Clemens August von Galen, eine propheti- 
sche Gestalt unserer Zeit. 

Die Darstellungen sind gut lesbar, sorg- 
fältig gearbeitet und weisen - ausdrücklich 
oder unausdrücklich - in unsere Zeit hinein. 

J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Wunder und Heilungen 

Paciorkowski, Richard: Guerisons par- 
anormales dans le Christianisme con- 

temporain. Varsovie (Warschau), Aca- 
demie de Theologie Gatholique 1976, 
168 S. 

Der polnische Wissenschaftler behandelt 
•die paranormalen, die außergewöhnlichen 
Heilungen innerhalb der heutigen Chri- 
stenheit" unter dem Blickwinkel der Natur- 
wissenschaften. Mit einer umfassenden 
Kenntnis der christlichen modernen Litera- 
tur (L. Beirnaert, A. Carrell, W. Gruehn, 
R. Hostie, J. Lhermitte, L. Monden, M. 
Oraison, G. Siegmund, P. Tournier u. a.) 
und unter steter Fühlungnahme mit Psy- 
chologie und Psychoanalyse wird die Frage 
gestellt: Wie lassen sich •Wunderheilun- 
gen" in das heutige Weltbild der Physik 
und Biologie einordnen? 

Nach einer kurzen Beschreibung der Phä- 
nomene stellt das zweite Kapitel die ent- 
scheidenden Fragen: Wie lassen sich solche 
•Heilungen" erkennen? und was bedeuten 
sie überhaupt? Der Vf. kommt zum Ergeb- 
nis: Ohne den religiösen Kontext ist jede 
Analyse dieser Fakten einseitig und irre- 
führend. Gerade die mathematische Natur- 
wissenschaft unterstreicht die unaufheb- 
bare Korrelation beider Seiten, der des 
Phänomens und der der religiös-morali- 
schen Umwelt. 

Auf dieser Grundlage erarbeitet Pacior- 
kowski den religiösen Sinn der •sogenann- 
ten Wunderheilungen". Er beginnt mit den 
Ergebnissen von Suggestion, Psychoana- 
lyse und auch von Parapsychologie und 
zeigt nochmals deutlicher, daß die horizon- 
tale (= das empirisch überprüfbare Fak- 
tum) und die vertikale Ebene (= dessen re- 
ligiöse Bedeutung) um so untrennbarer wer- 
den, je tiefer sie in die personale Mitte des 
Menschen eingreifen. 

Neben der Materialfülle liegt der Vor- 
zug der Studie darin, daß sie die modernen 
Natur- und Human-Wissenschaften ernst- 
nimmt und ausgiebig verwertet. Interessant 
wäre zu sehen, wie die Frage unter herme- 
neutischem Blickwinkel sich zeigen würde. 
Sicher käme es hier zu einem ähnlichen Er- 
gebnis, daß nämlich nur eine grundsätzli- 

80 

ehe Bejahung einer •naturwissenschaftli- 
chen Dunkelzone" (die verschiebbar sein 
muß) dem Phänomen der •paranormalen, 
außergewöhnlichen Heilungen" gerecht 
werden könnte. Audi wer einen anderen 
Weg zum Verständnis sucht (vgl. Theolo- 
gische Berichte 5, Benziger Verlag 1976), 
wird von dieser Studie viel Gewinn haben. 

]. Sudbrack SJ 

Blumhardt, Johann Christoph: Die 
Krankheitsgeschichte der Gottliebin 
Dittus. Hrsg. und eingeleitet v. Ger- 
hard Schäfer. Mit einer Interpretation 
der Krankenheilung von Theodor Bo- 
vet. Göttingen, Vandenhoeck & Rup- 
recht 1978. X/78 S., Brosch. DM 7,80. 

Johann Christoph Blumhardt der Ältere 
(1805-1880) ist eine der großen Figuren 
der schwäbischen evangelischen Erwek- 
kungsbewegung. Bei der Heilung der Gott- 
liebin Dittus (1843) von ihrer, wie er glaub- 
te, dämonischen Besessenheit, erlebte er 
eine Art von Bekehrung. Vorliegendes 
Bändchen enthält den Bericht des Predi- 
gers über diesen Vorfall. Der bekannte 
Seelsorger-Arzt Theodor Bovet interpre- 
tiert diese - wie er meint - Heilung von 
Hysterie in doppelter Weise: Einerseits 
könnten die Spuk- und anderen Geschich- 
ten um die Kranke kaum anders als para- 
psychologisch oder mit Hilfe von Geister- 
Einwirkung erklärt werden. Die dämoni- 
sche Besessenheit selbst aber, sprich: die 
Hysterie, sei so total geheilt worden, daß 
zur Erklärung keine tiefenpsychologische 
oder medizinische •Eingriffe" genügten. 
Die alleinige Anrufung Jesu (Blumhardt 
wollte keinen Exorzismus, sondern nur Je- 
sus) hat hier eine Umwandlung der Per- 
sönlichkeit bewirkt, die durch eine natür- 
liche' Therapie kaum erfolgt wäre". Auch 
wer Bovet nicht in allem zustimmen kann, 
wird - gerade in unserem Jahrzehnt - sei- 
ne gewissenhafte Untersuchung zusammen 
mit dem Original-Bericht Blumhardts mit 
Nutzen studieren. /. Sudbrack SJ 




