BUCHBESPRECHUNGEN

Meditation

Tilmann, Klemens — Peinen, Hedvig-
Teresia von: Die Fithrung zur Medita-
tion. Christliche Glaubensmeditation.
Ein Werkbuch 2. Ziirich-Einsiedeln-
Kéln, Benziger 1978. 413 S., brosdh.,
DM 32,

Der vorliegende Band (fiir den mit Til-
mann zugleich cine jingere Mitautorin
zeichnet) bildet eine Einheit mit dem schon
frither erschienenen 1. Bd. des gleichen
Haupttitels. Ging es darin dem Autor ganz
allgemein um eine Beschreibung dessen,
was Meditation ist, was sie anzielt und wie
sie in verschiedenen Weisen und noch ver-
schiedeneren Methoden vollzogen wird, so
bandelt Bd. II ausschlieflich von der
christlichen  Glaubensmeditation.  Die
Grundlagen des Meditierens, in dem Sinn,
wie dieses Wort seit den letzten zwei Jahr-
zehnten gebraucht wird, die entsprechende
Terminologie in den Details usw. werden
in diesem zweiten Band darum vorausge-
setzt. Letzteres zn betonen ist wichtig, weil
Tilmann bei aller Ahnlichkeit mit anderen
Autoren doch wieder in seiner eigenen
Weise beschreibt, was er unter Meditation
versteht, welchem Ziel sie dient, wie eine
in Ubung (oder auch Mode) gckommene
Terminologie (,Kleines Ich“, ,grofles Ich*,
»Wesens-Ich“, ,Seinserfahrung® usw.) zu
verstchen ist und wie, d. h. in welchen
Phasen der meditative Prozef} verlduft bzw.
verlanfen soll. — Und noch ein Weiteres:
Obwobhl die beiden hier genannten Bénde
schon verhédltnismidflig viel dber dic
»Grundiibung® sowie iiber die verschiede-
nen und verschiedenartigsten Einzeliibun-
gen bzw. -vollziige ausfithren, hat der Vf.
noch ein eigenes Buch zum Thema , Ubung*“
geschrieben (,Ubung zur Meditation®,
ebenfalls bei Benziger), auf das er ofter
verweist und das er wohl als integralen
Bestandteil des gesamten Meditationswer-
kes betrachtet. So ergibt sich ein Oecuvre
von insgesamt gut 900 Seiten. Dafl sich in
einer so breit angelegten und allenthalben

ins Detail gehenden ,Summa“ der Medi-
tation vieles oftmals wiederholt, brancht
nicht zu verwundern. Das Ganze ist ja auch
nicht als ,Lesehuch gedacht, sondern wird
ausdriicklich als ,Werkbuch® bezeichnet;
man soll damit umgehen wie mit einem
Instrumentariom, kann bald hier, bald da
ein Stiick nachlesen, um immer tiefer in
eine meditative Lebenshaltung zu gelan-
gen und auch an andere etwas davon zu
vermitteln.

Versuchen wir den wesentlichen Inhalt
des zweiten Bandes zu skizzieren und einige
Punkte hervorzuheben, die dem Werk seine
besondere Note geben. — Nach einer etwas
lockeren Darlegung der Hauptmomente
christlicher Glaubensmeditation gehen die
Verfasser dem Weg nach, den die Glau-
bensmeditation von ihrem ersten, noch un-
reflexen ,Aunftauchen® bis zur Stufe der
»Versenkung® zuriiklegt. Die erste Weg-
strecke wird ,aktive Innerung“ oder ,Be-
trachtung® (im traditionellen Sinn) ge-
nannt. Wegen der noch bewuflten Betiti-
gung der aktiven Seelenkrifte (Verstand
und Wille) kann man hier nach den Auto-
ren noch nicht von ,Meditation“ sprechen,
die eben diese Krifte (fiberhaupt das be-
wuflte Eigentun) immer mehr zurficktreten
1t zugunsten eines Gefithrtwerdens durch
den ,inneren Meister® (die ,innere Stim-
me*), eines inneren Erlebens, einer Tiefen-
erfabrung. Im Einlassen von Vorstellun-
gen, biblischen Geheimnissen und bedeut-
samen religiosen Texten, von Bildern und
Symbolen und in der Wiederholung von
Gebetsworten soll die iiberrationale Erleb-
nisschicht der Tiefe geweckt und intensiviert
werden. So wird der Meditierende endlich
vorbereitet zur Hochstgestalt der Medita-
tion, zur Versenkung, die zugleich eine vom
Glauben geleitete Versenkung ins ecigene
Selbst als auch in Gott ist, vermittels des
Geistes Gottes {darum ,Versenkung ins
Pneuma®). Dabei wird die christliche Ver-
senkung bei aller Aneignung 6stlicher Me-
ditationsmethoden in entscheidenden Punk-



Buchbesprechungen

ten von deren Zielsetzung abgesetzt. (Hier
hat wohl die Erfahrung der Mitautorin
ihren Niederschlag gefunden). Die zweite
Hilfie des Bandes dient dann der
Betonung des notwendigen Wandlungs-
bzw. Bekehrungsprozesses, ohne den die
christliche Meditation ihr Ziel nicht er-
reicht, und schliefft mit einer Fiille ver-
schiedenartigster Anleitongen zum Vollzug.

Will man das Buch nach seinen Haupt-
kennzeichen charakterisieren, dann wird
man wohl sagen, dafl es den Verfassern
(und hier kommt wohl Tilmann das Haupt-
verdienst zu) gelingt, mit einfachsten Wor-
ten und einprigsamen Bildern (Verglei-
chen u. dergl)) auch dem wenig oder gar
nicht vorbereiteten Leser die einzelnen
Schritte meditativer Vollziige klarzuma-
chen. Die phidnomenologische Beschreibung
ist vielleicht das Hauptkennzeichen und der
Vorzug dieses Werkes. Die theoretische,
insbesondere die theologische Reflexion
tritt dahinter merklich zuriick, so dafl man-
che, auch wichtige Fragen (was es genauer
um den Tiefengrund der Seele, um Seinser-
fahrung, um die Versenkung ins Pneuma
usw. ist), noch weiterer Uberlegungen be-
dirften. Und noch twas: Das Engagement
der Verfasser und der Aufban des umfas-
send angelegten Werkes wird in der Abfol-
ge seiner stindig intensiver werdenden
Meditaionsstufen auf viele Leser den Ein-
druck machen, als stelle der Zustand tief-
ster meditativer Versenkung die Héhe
christlichen Lebens dar, was so sicherlich
nicht stimmt. F. Wulf S§]

1. Oberhammer, Gerhard: Strukiuren
Yogischer Meditation. Untersuchungen
zur Spiritualitit des Yoga. Veroffentli-
chungen der Kommission fiir Spra-
chen und Kulturen Siidasiens, Heft 13.
Wien Verlag der Usterreichischen Aka-
demie der Wissenschaften 1977, 244
S. (Usterreichische Akademie der Wis-
senschaften. Philosophisch-Historische
Klasse, Sitzungsberichte, 322. Band),
brosch. DM 60,—.

2. Oberhammer, Gerhard (Hrsg.):
Transzendenzerfahrung, Vollzugshori-
zont des Heils. Das Problem in indi-
scher und christlicher Tradition. Ar-

73

beitsdokumentation eines Symposiums.
Wien, Institut fir Indologie der Uni-
versitdt Wien 1978,253 S. (Publications
of the De Nobili Research Library, Vol.
5), brosch. Schilling 270,—,

Abseits, vielleicht zu sehr abseits von den
Modewellen der Meditationsbewegungen,
der Jugendreligionen, des Zeitungsklat-
sches und der Medienpropaganda gibt es
auch ernsthafte Versuche, die nicht nur rein
historiographisch die Spiritualitit der fern-
ostlichen Religionen beschreiben, sondern
in echte, gegenwartsbezogene Auseinan-
dersetzung mit ibnen eintreten. G. Ober-
hammer, der Veranstalter des Wiener
Symposiums vom 9. bis 13. Februar 1977
lieR allen Teilnehmern seine Untersuchung
dber ,Strukturen Yogischer Meditation®
zugehen. Der zweite, zur Diskussion wich-
tigere und leichter verstindliche Band gibt
die auf der Tagung diskutierten Referate
wieder. Um mit dem Naheliegenden anzu-
fangen: Karl Rahner gibt eine Beurteilung
der ,Transzendenz-Erfahrung®, die das
leichtsinnige Umgehen mit seinem Namen
unmoglich machen sollte: Natiirlich aner-
kennt er, daf es auferhalb des Christen-
tums echte Mystik gebe. Aber dann zeigt
er, dafl keinerlei Mystik ,unter einem
eigentlich theologischen Gesichtspunkt eine
hohere Stufe des christlichen Aufstiegs zur
Vollendung bedeute®, dafl das Uberschrei-
ten der geschopflichen Vermittlung in die
Unmittelbarkeit zu Gott (den z. B. eine so-
genannte gegenstandslose Meditation zu
behaupten scheint) christlich-theologisch
falsch ist, und dafl es wahrscheinlich eine
Art von ,Mystik“ gibt, die in den Bereich
der Leiberfahrung, des psychotechnischen
Trainings, oder der Parapsychologie, aber
nicht in die Gottesmystik gehére. Piet
Schoonenbergs Untersuchung iiber ,Gott als
Person oder als das unpersénlich Gottli-
che®, 1488t die Schwierigkeit des interreli-
gidsen Gesprachs ahnen. Was er sagt: ,Gott
ist nicht individuell, Gott ist doch persén-
lich®, wird inhaltlich ausgelegt: , Wir miis-
sen Gott das Bei-sich-sein (d. i. Selbstbe-
wulltsein) des Geistes zuerkennen... Die
Erfahrung der Freiheit Gottes... Eigent-
lich sprechen wir nur deshalb von Gott als
Person, damit die Freiheit dieser Liebe an-
erkannt bleibt.* A.-M. Haas belegt die
»christologische Grundlegung der mysti-



Buchbesprechungen

schen Erfahrung® bei Edkhart — Tauler ~
Seuse und damit ,eine grundsitzliche Un-
geschuldetheit der Transzendenzerfah-
rung®, ,daf die Gnade je grofler ist als
die geistlichen Wege, die sich der Mensch
zu Gott bahnen méochte“. Die Absetzung
des Christentums von der Gnosis (E. Lan-
ne), dargestellt an Irenius, kénnte mafige-
bend fir die heutige Diskussion werder.
Die iibrigen Aufsitze setzen im aufer-
christlichen Bereich an, und kommen nur
zaghaft zur Konfrontation mit dem Chri-
stentum. Das Wichtigste dazu sagt wohl
Oberhammer mit einer Art auszugshaften
Kurzfassung seines grofien Buches: Es zeige
sich im ,samkhyistischen Yoga“ eine Ver-
mischung zweier Phinomene: ,In-Erschei-
nung-Treten der transzendenten Geist-
natur® und ,Transzendenzerfahrung®, mit

HI. Geist

Sandfuchs, Wilhelm (Hrsg.): Die Ga-
ben des Geistes. Acht Betrachtungen.
Echter Verlag, Wiirzburg 1977. 111 S,,
kart. DM 12,80.

Eine Reihe von Hérsendungen im Kirchen-
funkprogramm des Bayer. Rundfunks. Die
Beitrdge stammen von Karl Lehmann,
Nikolaus Lobkowicz, Kardinal Ratzinger,
Hans Urs von Balthasar, Walter Kasper,
Eugen Biser, Otto Knoch, Kardinal Hoff-
ner. Thre Themen lauteten: Die Gabe des
Verstandes, Die Gabe der Wissenschaft,
Die Gabe der Weisheit, Die Gabe des Rates,
Die Gabe der Frommigkeit, Die Gabe der
Furcht, Die Gabe der Stiarke, Das Wirken
des Geistes — heute. Die Siebenzahl der
Gaben geht zuriick auf Jes 11, 2; zu den
sechs Gaben des bebriischen Urtextes ha-
ben die griechische und die lateinische Bi-
beliitbersetzung noch eine siebte Gabe, die
der Frommigkeit (nicht ohne Grund), hin-
zugefigt.

Nach einer knappen FEinfithrung in die
Themenreihe als ganze (Lehmann) suchen
die einzelnen Autoren in erster Linie den
genaueren Gehalt der entsprechenden Gabe
herauszuarbeiten, um sie dann in Bezie-
hung zum Geheimnis und zum Wirken des
HI. Geistes zu setzen {6fter sind auch beide

74

schematisierenden Worten: ,Selbsterfah-
rung® und ,Erfabrung des Grofleren, An-
deren“. Die konkrete Synthese werde nicht
geleistet. Und so komme es schul-intern
zur ,erstaunlichen Entmythologisierung der
theistischen Meditation, in der die Medi-
tation iiber Gott den Herrn nicht etwa zur
Erfahrung Gottes, sondern zur Erfahrung
der je eigenen Spontaneitit des Bewuft-
seins fithrt.“

Schade, daf die Diskussionen des Sym-
posiums selbst nicht beigefiigt sind; durch
sie wire manches von der hoch-gelebrten
und abstrakten Auseinandersetzung greif-
barer geworden. So haben wir ein vorziig-
liches, aber doch etwas ungeordnetes Ma-
terial fiir das interreligiése Gesprich iber
Meditation und Mystik vor uns.

J. Sudbrade S]

Gesichtspunkte unmittelbar miteinander
verkniipft). Die einzelnen Gaben haben, wie
in verschiedener Weise gezeigt wird, einen
humanen und allgemecin religiésen (reli-
gionsgeschichtlich zu fassenden) Unter-
grund, der imn Christlichen einbezogen und
iiberschritten oder auch von dem die Gabe
des Geistes abgesetzt wird. Von daher er-
gibt sich ein unmittelbarer Bezug sowohl
zum realen Leben als auch zum Glaubens-
vollzug. Hin und wieder wird auch konkret
gesagt, wie die Gabe erfahren und als sol-
che erkannt wird.

Zweifelsohne ein theologisch wie geist-
lich sehr wertvolles Biichlein, das den ,,un-
bekannten Gott“, wie man den HIl. Geist
genannt hat, dem Christen ndher bringt,
das aber vor allem auch Hilfen anbietet,
um in der gegenwirtigen Sprachverwirrung
die Geister zu unterscheiden, gegen alle
Zeittrends auf dem Weg der Nachfolge
Christi zu bleiben und in seinem Geist zu
handeln. Was mich persénlich bei dem
einen oder anderen der Autoren etwas ge-
stort hat, ist die vorherrschende und auch
zu pauschale Verdammung des Ungeistes
der heutigen Situation in Welt und Kirche.
Erreicht doch das Biichlein in erster Linie
die ihren Glauben noch ernst nehmenden
und im Geheimnis der Kirche leben wollen-



Buchbesprechungen

den Christen, die darum aufgemuntert und
in mehr positiver Weise zur vollen Ver-
wirklichung eines an Christus und seinem
Evangelium orientierten Lebens hingefiihrt
werden sollten; die anderen stehen nicht
Hunter der Kanzel®. F. WulfS§]

Porsch, Felix: Anwalt der Glaubenden.
Das Wirken des Geistes nach dem
Zeugnis des Johannesevangeliums,
Stuttgart, Verlag Kath. Bibelwerk 1978
(Reihe: Geist und Leben, in den Verla-
gen Kath. Bibelwerk und Echter). 203
S., kart. DM 26,80

Der V{. ist Fachexeget und steht im theolo-
gischen Lehrberuf. Er bat schon einige wis-
senschaftliche Arbeiten iiber die Geisttheo-
logie sowie iiber das Wirken des Hl. Gei-
stes nach dem Jobannesevangelium veréf-
fentlicht und ist darum mit dem vierten
Evangelium sehr vertraut. Im vorliegenden
Biichlein méchte er sein exegetisches Wis-
sen fiir die Praxis, d. h. fiir das geistliche
Leben des Christen nutzbar machen. Er
méchte aufzeigen, in welcher Weise der
Geist des Vaters und des Sohnes ein ,Bei-

Frommigkeitsgeschichte

Baier, Walter: Untersuchungen zu den
Passionsbetrachtungen in der ,vita
Christi“ des Ludolf von Sachsen. Ein
quellenkritischer Beitrag zu Leben und
Werk Ludolfs und zur Geschichte der
Passionstheologie in 3 Banden. I. Band:
111/195 S.; II. Band: S. 196 — 389; I1I.
Band: S. 390 — 614. Brosch. DM 85,—
(Analecta Cartusiana 44) Salzburg, In-
stitut fiir englische Sprache und Litera-
tur Universitdt Salzburg 1977.

Vorliegende Doktorthese von 1977 verdient
unter vielfiltiger Riicksicht Beachtung. Das
Leben und das Werk eines grofien geistli-
chen Schriftstellers des Mittelalters wird —
soweit die Quellen es erméglichen — unter-
sucht: Ludolf von Sachsen ist um 1300
geboren im norddeutschen Raum, wird als
junger Mann Dominikaner, tritt 1339 in

75

stand“ (Paraklet) oder ,Anwalt der Glau-
benden® ist. Danach ist ein Leben aus dem
Glauben in der Einheit mit Christus in sei-
nem ganzen Umfang und im Verlauf des
daraus folgenden geistlichen Prozesses vom
Geist geleitet und durchweht. Man kénnte
bei Johannes im Vergleich ctwa zu Paulus
und Lukas, die stirker den charismatisch-
ekstatischen Charakter cines Lebens aus
dem Geist hervorheben, cher von einem
»pneumatischen® Leben sprechen. Um seine
Ausfiibrungen fiirr den Leser fruchtbar zu
machen, hat der Vi. nach jedem gréferen
Abschnitt einige ,Anregungen fiir Medi-
tation und Praxis“ eingeschoben; sie wollen
ein Stiick jener Ubersetzungsarbeit leisten,
die jede solide exegetische Auslegung ver-
langt, um Inhalt und Sprache der Vergan-
genheit zu deuten, Das Buch ist kein Le-
sebuch in dem Sinn, dafl man es in einem
Zug lesen konnte; es erfordert vielmehr
einige Mitarbeit und eignet sich darum in
besonderer Weise fiir eine biblische Grup-
penarbeit. Bei solcher Durcharbeit kommen
neue Aspekte der Geistfrommigkeit in den
Blick, die sonst leicht iibersehen werden. -
Fin sehr solides und hilfreiches Budh.
F.WulfS]

die Straflburger Kartause ein, wo er — nach
cinem Priorat in Koblenz und cinem lange-
ren Aufenthalt in der Mainzer Kartause —
am 10. 4. 1378 stirbt. Sein umfangreiches
»Leben Jesu® wird zu einer der einflufi-
reichsten Schriften, weit iiber das Mittelal-
ter hinans, wie Baier reich belegt. Auch
andere Sdiriften von ihm sind erhalten.
Dem allen geht der 1. Band nach. Der
zweite untersucht ,Die Quellen des ersten
Prologs und der Passionsbetrachtungen der
Vita Christi“; der dritte erarbeitet die
spirituelle Theologie der Passionsbetrach-
tungen.

Die Arbeit Baiers zeichnet sich aus durch
umfangreiche ~ man ist versucht zu sagen
erschdpfende ~ Quellenforschungen. Der 2.
Band bietet damit einen Zugang zur mittel-
alterlichen Spiritualitit, an dem in Zukunft
keine Forschung mehr voriibergehen darf.
Eindrucksvoll wird dokumentiert, auf welch



Buchbesprechungen

breiter traditioneller Basis die damalige
Frommigkeit aufruhte. Das Pbidnomen der
»Deutschen Mystik® z. B. (Seuse und Tauler
sind gleichaltrige Dominikaner) muf} ohne
Kenntnis dieses tiefen Strombettes einsei-
tig, wenn nicht gar falsch gedeutet werden.
Das Quellen- und Literaturverzeichnis
(559-602) bietet eine wichtige Hilfe, in die-
sen Geist des Mittelalters einzudringen.

Mittelpunkt der Arbeit aber ist die spiri-
tuelle Theologie Ludolfs von Sachsen, die
Baier anhand der zentralen Kapitel der
Passionsbetrachtungen (immer ausgreifend
auf das ganze Werk) erarbeitet. Ludolf
war ganz und gar nicht der weltfliichtige
Moénch, den man in dem Kartiuser vermu-
tet. Es ist ein Anliegen Baiers, die Offen-
heit und Reife seiner Spiritualitit zu zei-
gen. Zweierlei ist besonders wichtig fir
heute: a) die konsequente christologische
Fundamentierung: Der ,Konigsweg® des
Menschen ist der der ,leidenden Mensch-
heit Jesu“; b) die Lehre von der Medita-
tion, die ganz und gar schriftbezogen ist:
»Lectio-Lesung, Meditation-Eindringen,
Conformatio-Gleichschaltung®, und oftmals
mit dazwischengeschobener ,,Contemplatio-
Beschauung®.

Den Einflufl der Vita Christi auf Igna-
tius von Loyola erdrtert Baier ausfiihrlich.
Er kann seine scharfe Kritik an der Igna-
tius-Forschung (auch an Hugo Rahner)
ausgezeichnet belegen. Viel mehr vom ig-
natianischen Geist, als man bisher vermu-
tete, findet sich schon im Werk Ludolfs von
Sachsen. Besonders die von modernen Ex-
erzitien-Interpreten arg vernachlissigten
Meditationen des Lebens Jesu nach der
Heiligen Schrift haben bei Ludolf breiten
Ranm. Manche Formulierung (,magis®,
~Fundament*, ,Ebre Gottes* usw.) ist
ebenfalls vorgebildet.

Ich bin iberzeugt, dafl Baier nicht nur
der Ignatiusforschung einen neuen Anstof}
gegeben hat. Zwei Fragen seiner Arbeit
mogen dies erhirten. Ludolf ist — im Ge-
gensatz zu Bernhard von Clairvaux oder
Heinrich Seuse, die er beide stark benutzt
— ein Compilator, wie sehr ihm auch die
Synthese des Compilierten gelingt. Nach
der quellenkritischen Arbeit Bajers wire
nun mit literarkundlichem Werkzeug zu
crarbeiten: Was ist geistiges Eigentum Lu-
dolfs und was ist nur zusammengetragen?

76

Dieses von Baier durchaus gesehene Pro-
blem (449f) verdient methodisch noch
mehr Beachtung. Darauf baut die zweite
Frage auf: Was ist selbstverstindliches
Allgemeingut oder doch breiter Besitz der
damaligen Spiritualitit und was ist spe-
ziell Ludolf von Sachsen eigen? Sind nicht
manche vermeintlichen Parallelen zu Igna-
tius von Loyola einer allgemein verbreite-
ten Spiritualitit zu verdanken und wur-
den durch Predigt und Glaubensunterwei-
sung weitergegeben?

Auf Ludolfs von Sachsen , Vita Christi®
angewandt (und im Sinne Baiers argumen-
tierend) heifit dies: das Buch ist weniger
eine aus der Zeit herausragende Einzellei-
stung eines Genies als ein fiberaus gelun-
gener und deshalb giltiger Typus der da-
maligen Spiritualitit. Aber gerade des-
halb, weil Ludolf auch Repridsentant der
mittelalterlichen Spiritutalitit ist, verdient
die Arbeit Baiers weit fiber den Speziali-
stenkreis hinaus bekannt zu werden. Ein-
zelne Druckfehler (z. B. 578-9: D. und F.
Bertrand, W. Bertram ohne ,r“; L. Bouyer
im Text 262 als Boyer zitiert) hindern nir-
gendwo den FluBl der auch gut geschriebe-
nen Arbeit. Auch mancher moderne Leser
wird aus diesen Sammelbiichern traditio-
neller Spiritualitit Gewinn schopfen.

J. Sudbrack S]

Sermons capitulaires de la Chartreuse
de Mayence du début de XVe siecle.
Introduction, Texte critique, Traduc-
tion et Notes par Dom Philippe Dupont
OSB, Salzburg 1978 (= Analecta Car-
tusiana 46, ed. J. Hogg, Universitit
Salzburg). 193 S., Offsetdruck. DM
75—

Predigten von Kartiusern sind selten, da
nur Prioren oder von ihnen Beauftragte
vor der Kommunitit predigen durften.
Solche Ansprachen werden sermones eapi-
tulares genaunt, von denen Dupont zwdlf
der Mainzer Kartause iiber die grofen Her-
ren- und Heiligenfeste des Kirchenjahres
aus der Zeit um 1418 in lateinischer Fas-
sung mit franzésischer Ubersetzung vor-
legt (24-181). Er schickt der Edition eine
kurze Einfiihrung zu ihrer Datierung und



Budibesprechungen

Eigenart mit einem Aufrifl ihres Lehrge-
haltes voraus (1-22). Die drei Ordensge-
liibde — Armut, Keuschheit und Gehorsam
— werden darin ausdriicklich angesprochen.
Das ist fiir den monastischen Orden der
Kartiuser auffallend und zeugt von sei-
ner Offenheit in dieser Zeit. Auf eine spe-
zielle kartusianische Spiritualitit kommt
der Prediger nicit zu sprechen, wohl aber
auf bestimmte Tugenden, wie Schweigen
(106) oder Bescheidenheit (108). Nachfolge
Christi und die Passion des Herrn nehmen
eine zentrale Stellung ein. Siindenbewufit-
sein und Reue sind im Gegensatz zur
Mentalitit der Zeit ausgewogen. Erwih-
nenswert ist dem Herausgeber die Mario-
logie (62: Maria, Mittlerin der Gnade). Er
sieht in den nicht besonders originellen
Sermones, die die Erlésung ganzheitlich
betrachten, ein Spiegelbild der Zeit. Sehr
informativ ist die Lektiire der sehr schwie-
rigen Verifizierung der patristischen, friih-

Biographien

Otloh von St. Emmeram. Das Buch von
seinen Versuchungen. Eine geistliche
Autobiographie aus dem 11. Jahrhun-
dert, eingeleitet und iibersetzt von
Wilhelm Blum, Miinster, Aschendorff
1977 (Aevum Christianum 13). VI1/69
S., Pappband DM 10,-.

Autobiographien grofler religiéser Person-
lichkeiten gehéren seit jeher zum Grund-
bestand der Biicher, die fiir die geistliche
Lesung empfohlen werden, man denke nur
an die Confessiones des Aurelius Augu-
stinus oder die Geschichte einer Secle der
Kleinen Therese. Das hier anzuzeigende
Biichlein erreicht zugegebenermaflen nicht
die Bedeutung dieser beiden grofien Wer-
ke, die ja, jedes auf seine Weise, Geschich-
te gemacht haben. Wie sie, ist aber die hier
erstmals in deutscher Ubersetzung vorge-
stellte Selbstbiographie des Ménchs Otloh
von St. Emmeram nicht eigentlich ein
»Geistliches Tagebuch® (wie etwa das des
Ignatinvs von Loyola), sondern die Be-
schreibung seines eigenen inneren Weges
und seiner Schwierigkeiten zum Nutzen
anderer Menschen, die sich auf einem dhn-
lichen Weg befinden.

77

mittelalterlichen und vor allem der zeit-
gendssischen Quellen, die nicht namentlich
genannt werden oder auf die nur ange-
spielt wird. Mit einem Knduel von Pseu-
dographen mufite sich der Editor herum-
schlagen. Eine Ubersicht der herangezoge-
nen Literatur wire hilfreich gewesen. Eini-
ge Berichtigungen seien angemerkt: Com-
pendium theologicae veritatis ist Hugo Ri-
pelin v. Strafiburg und nicht Albertus Mag-
nus zuzueignen, der auch nicht nach den
Forschungen von Albert Fries der Verfas-
ser von De landibus BMV ist, das Ende
des 13. Jahrhunderts entstanden ist. Bei
Paschasius Radbertus konnte auch die
neuere Edition von A. Ripberger vermerkt
werden. — Die Edition gewdhrt einen klei-
nen Einblick in das Leben einer Kartause
und trigt einen weiteren Mosaikstein bei
zur Erstellung einer Geschichte des Kartdu-
serordens und seiner vielschichtigen Spiri-
tualitit. Walter Baier

O. stammt aus der Didzese Freising, ist
etwa um das Jahr 1010 geboren. Nadch ei-
ner Grundausbildung in der Schule des
Klosters Tegernsee beabsichtigte er zu-
nichst, Weltpriester zu werden. Ein von
ihm selbst verschuldetes Zerwiirfnis mit
dem Ardhipresbyter der Ditzese Freising
warf ihn aus dieser beruflichen Entwick-
lung heraus; er kam nach Regensburg, wo
er im Jahr 1032 um Aufnahme in die be-
riihmte Benediktinerabtei St. Emmeram
bat. Aufler einigen kiirzeren Reisen und
einem vierjibrigen Aufenthalt im Kloster
Fulda lebte er bis zu seinem Tode nicht
lange nach 1070 in St. Emmeram. Er leitete
dort jahrelang die berithmte Schreibschule
und hat damit nachhaltigen Einflufl auf die
Erwerbungspolitik von St. Emmeram und
anderen Klgstern gehabt.

Das ,Buch iiber die Versuchungen eines
gewissen Ménches® ist eigentlich kein selb-
stindiges Werk, sondern die Neuausgabe
eines Teils eines fritheren Werkes von O.,
nimlich des ,Bekenntnisses* aus dem
,Liber de cursu spirituali“. Es ist in kunst-
voller Steigerung in fiinf Stufen aufgebaut;
teilweise sogar in gebundener Sprache ab-
gefafit, denn O. liebt es, Hohepunkte der



Buchbesprechungen

Darstellung durch Hexameter zu markie-
ren. Die erste Versuchung betrifft O. per-
sonlich: es ist die Frage, ob er mit seinem
Eintritt ins Kloster den richtigen Weg ge-
wihlt hat. Die zweite Versuchung betrifft
das Gottesbild: er kann Gott nur noch als
strengen Richter, nicht mehr als liebenden
Vater sehen. Die dritte Versuchung besteht
darin, daf} er nicht mehr an Gottes Barm-
herzigkeit glauben kann, die vierte betrifft
das Chorgebet und die fiinfte besteht in
Zweifeln an der Heiligen Schrift, ja an der
Existenz Gottes. Das Ergebnis dieser Ver-
suchungen und der Grund, weshalb O. sie
seinen Lesern mitteilt, ist die Erfahrung:
alle Versuchungen fithren O. schlieBlich
zu nur groBerem Gottvertrauen und ins
Gebet. Er erkennt, daf} nicht er selbst, son-
dern nur die Gnade Gottes ihn aus all dem
herausfithren kann. Das kunstvolle Gebet,
in das schlieflich alles miindet, hat 600 Jah-
re spater noch Fénelon bewundert.

Wir haben sonst aus dem 11. Jahrhun-
dert kaum vergleichbare Selbstbiographien,
solche, in denen der Mensch selbst wirklich
sichtbar wird, heraustritt aus dem Gold-
hintergrund, auf dem die zeitgendssischen
Gemilde Menschen darstellen. Mag also
diese, bisher sprachlich schwerer zuging-
liche geistliche Autobiographie nicht an die
groflen und berithmten Vorbilder heran-
reichen: sie kann dennoch als fruchtbare
geistliche Lesung nur empfohlen werden.

H. Schulte S]

Chesterton, Gilbert Keith: Thomas von
Aquin. Der Heilige mit dem gesunden
Menschenverstand.  Freiburg-Basel-
Wien, Herder 1978. 190 S. Geb. DM
24,80.

Vielleicht ist heute erst die Zeit gekommen,
um der schon 1933 erschienenen Mono-
graphie des berithmten Schriftstellers und
Kulturphilosophen ihre volle Wirkung zu
schenken. Die hier vorliegende, schon 1957
erschienene Ubersetzung (eine erste deut-
sche Ubersetzung gab es schon 1935) ist gut
und gibt etwas von dem unterkithlten Hu-
mor des englischen Originals wieder.
Chesterton zeichnet seinen Thomas oft
genug kritisch, aber immer liebevoll ver-
stchend. Es geht ibm um das Philosophie-

78

ren und Theologisieren des Kirchenlehrers;
aber damit kommt die volle Personlichkeit
des Heiligen ins Spiel. Der geistigen Weite
des Thomas gelang es nach Chesterton, den
Kern von Wahrheit auch dort zu entdek-
ken, wo andere nur Hiresien fiirchteten;
seine Nudhternheit setzte die Welt und
den Leib wieder in die rechte Bedeutung
ein, die eine weltfliichtige Spiritualitit der
damaligen Zeit verfehlte. Aus seiner From-
migkeit heraus konnte er in uniibertroffe-
ner Weise zugleich sachlich wie chrerbietig
von Gott sprechen. Chesterton geht mit
stets originellen Sichten der groflen, iiber
Jahrhunderte giiltigen Synthese des Tho-
mas nach. Und ~ das ist das Erstaunliche
an dieser Monographie — man beginnt zu
ahnen, dafl nicht diese oder jene Lehre
des heiligen Thomas die Gréfle seines
Denkens ausmacht, sondern diese in der
niichternen Kiihnheit liegt, mit der er die
Wahrheit des Glaubens und die Wahrheit
der Welt vereinen konnte.

Dies nennt Chesterton den ,gesunden
Menschenverstand“; und dies ist es, was
seine Thomas-Darstellung, die der von Jo-
sef Pieper recht verwandt ist, heute von
neuem lehren kénnte. J. Sudbrack S]

Bialas, Martin: Das Leiden Christi
beim hl. Paul vom Kreuz (1694-1775).
Eine Untersuchung iiber die Passions-
zentrik der geistlichen Lehre des Griin-
ders der Passionisten mit einem
Geleitwort von Jirgen Moltmann.
Aschaffenburg, Paul Pattloch Verlag
1978. 544 S. Geb. DM 34,—.

Nach der Verdffentlichung des Tagebuchs
(d. Ztschr. 50 [1977] 475 ff) legt Bialas nun
seine umfangreiche Regensburger Disser-
tation itber Paul vom Kreuz vor. Dazu hat
er viel Material bewiltigt, aus dem er auch
reichlich zitiert: Akten des Heiligspre-
chungsprozesses; Regelentwiirfe des Heili-
gen; die grofle, gut editierte Korrespon-
denz; nicht editierte Predigt- und Betrach-
tungsentwiirfe; zeitgendssische Annalen;
dazu auch der in diesem Buch vollstindig
ubersetzte, neu aufgefundene Traktat:
Morte Mistica, Mystischer Tod.

Es geht um das Zentrum der mystischen
Lehre (wenn man nicht lieber von ,Leben®



Buchbesprechungen

sprechen sollte) des Heiligen. Paul Franz
Danei, wie der biirgerliche Name des Ge-
nuesers lautet, spricht gerne von der Nich-
tigkeit des Menschen; aber er kann dies
tun, weil er damit nur c¢inen Pol aussagt,
weil damit ein Bezug gemeint ist zum an-
deren Pol, zu Gott, der alles ist (Niente —
Tutto). Paul vom Kreuz kann deshalb so
radikal die Ergebung in Gottes Willen und
die Innerlichkeit betonen, weil ihn die Be-
gegnung mit Jesus wie von selbst in den
Dienst am Mitmenschen entlafit. Das Leid
(Pauls Griindung der Passionisten nennt
sich nach passio — Leid Christi) ist die Auf-
bruchstelle, wo der Mensch immer neu hin-
ausgerissen wird aus dem Haftenbleiben im
Selbst, in der Eigengeniigsamkeit. Bei kei-
nem Mystiker wird es so deutlich wie bei
Paul vom Kreuz, dal eine Mystik, die das
Kreuz, die dunkle Nacht hinter sich gelas-
sen hat, nicht mehr christlich ist. So ist das
Leiden Christi fiir Paul Angelpunkt seiner
Erfahrung. Bialas holt weit (manchmal zu
weit) aus. Im ausfiihrlichen Forschungsbe-
richt tut er sich schwer, den pessimistischen
Ulirakonservativismus des Biographen E.
Zoffoli (1962-8: 5881 Druckseiten) zu kor-
rigieren. Mir scheint auch, daff man dber li-
terarische Abhingigkeit (und Unabhingig-
keit) weiter nachdenken sollte; bei Theresia
von Avila handelt es sich um Allgemeinhei-
ten; bei Tauler wird der Zeitensprung
iibersehen.

Das zentrale Anliegen Pauls vom Kreuz,
die Verehrung des Leidens Christi, wird
durch diese Arbeit iiberaus eindringlich in
das heutige Gesprich iiber Spiritualitit
eingebracht. J. Sudbrack S]

Diirig, Walter: Angelus Silesius. Das
Gedankengut des schlesischen Gottsu-
chers als lebendiges Erbe. Hildesheim,
Verlag August Lax 1977, 32 S. brosch.
DM 38,—.

Ein Kenner und Verchrer des Johannes
Scheffler, genannt Angelus Silesius, gibt zu
seinem dreihundertsten Todestag (1677)
eine Darstellung seiner Personlichkeit und
seines Werkes. Wer nur dessen Cherubini-

79

schen Wandersmann (in dem Fr. W. Hegel
e¢in Beispiel von Pantheismus fand) kennt,
mufl den Schlesischen Konvertiten mifiver-
stehen. Auf der einen Seite ist er ein Maun
der Kirche, was zu barten kontroverstheo-
logischen Schriften und zur Sehnsucht nach
Mission fithrt; auf der anderen Seite sind
seine kithnen, pantheistisch klingenden
Auferungen im Cherubinischen Wanders-
mann nur zu versteben auf dem Grund
einer radikalen Demut, die in allem sich
als ,empfangend“ und nicht ,leistend®, als
»abhingig® und nicht ,in sich stehend®
weifl. Eine reiche Bibliographie vervoll-
stindigt diese Broschiire.

J. Sudbrack S]

Kranz, Gisbert: Engagement und Zeug-
nis. Elf Lebensbilder. Regensburg, Ver-
lag Friedrich Pustet 1977, 374 S., Kart.
DM 23,80.

Gisbert Kranz versteht es ohne das weiner-
liche Pathos von ,Die Heiligen kehren wie-
der“ Lebensbilder von Christen zu zeichnen
und ihre Bedeutung fiir heute sichtbar zu
machen: Nikolaus von Kues, den Apostel
der Einheit; Filippo Neri, den liebenswiir-
digen, aber ganz und gar nicht harmlosen
Heiligen Roms; Petrus Canisius, auch heute
noch ein Beispiel fiir katholische Ukumene;
Frangois Fénelon, verkannt und doch treu
zur Kirche; Clemens Maria Hofbauer, der
im Konfessionsstreit hart urteilte, aber nie-
manden verurteilte; Johann Michael Sailer
mit iiberraschend pastoralen, katechetischen
Einsichten; John Henry Newman, dessen
geistige Bedeutung noch lange nicht ausge-
schopft ist; Bischof Wilhelm Emmanuel von
Ketteler, der ebenso selbstbewufit im Kul-
turkampf seinen Mann stand, wie er die
soziale Sendung der Kirche schon frith er-
kannte; Papst Leo XIIL, den Friedens-
papst; Pius X., den heiligen Papst; zuletzt
Clemens August von Galen, eine propheti-
sche Gestalt unserer Zeit.

Die Darstellungen sind gut lesbar, sorg-
filtig gearbeitet und weisen ~ ausdriicklich
oder unausdriicklich — in unsere Zeit hinein.

J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen

Wunder und Heilungen

Paciorkowski, Richard: Guérisons par-
anormales dans le Christianisme con-
temporain. Varsovie (Warschau), Aca-

démie de Théologie Catholique 1976,
168 S.

Der polnische Wissenschaftler behandelt
»die paranormalen, die aufiergewhnlichen
Heilungen innerhalb der heutigen Chri-
stenheit” unter dem Blickwinkel der Natur-
wissenschaften. Mit einer umfassenden
Kenntnis der christlichen modernen Litera-
tur (L. Beirnaert, A. Carrell, W. Gruehn,
R. Hostie, J. Lhermitte, L. Monden, M.
Oraison, G. Siegmund, P. Tournier u.a.)
und unter steter Fiihlungnahme mit Psy-
chologie und Psychoanalyse wird die Frage
gestellt: Wie lassen sich ,Wunderheilun-
gen® in das heutige Weltbild der Physik
und Biologie einordnen?

Nach einer kurzen Beschreibung der Phi-
nomene stellt das zweite Kapitel die ent-
scheidenden Fragen: Wie lassen sich solche
»Heilungen® erkennen? und was bedeuten
sic iiberhaupt? Der Vf. kommt zum Ergeb-
nis: Ohne den religiésen Kontext ist jede
Analyse dieser Fakten einseitig und irre-
fithrend. Gerade die mathematische Natur-
wissenschaft unterstreicht die unaufheb-
bare Korrelation beider Seciten, der des
Phénomens und der der religiés-morali-
schen Umwelt.

Auf dieser Grundlage erarbeitet Pacior-
kowski den religiésen Sinn der ,sogenann-
ten Wunderheilungen®. Er beginnt mit den
Ergebnissen von Suggestion, Psychoana-
lyse und auch von Parapsychologie und
zeigt nochmals deutlicher, daf} die horizon-
tale (= das empirisch iiberpriifbare Fak-
tum) und die vertikale Ebene (= dessen re-
ligiose Bedeutung) um so untrennbarer wer-
den, je tiefer sie in die personale Mitte des
Menschen eingreifen.

Neben der Materialfiille liegt der Vor-
zug der Studie darin, dafi sie die modernen
Natur- und Human-Wissenschaften ernst-
nimmt und ausgiebig verwertet. Interessant
wire zu schen, wie die Frage unter herme-
neutischem Blickwinkel sich zeigen wiirde.
Sicher kime es hier zu einem dhnlichen Er-
gebnis, dafl nimlich nur eine grundsitzli-

80

che Bejahung einer ,naturwissenschaftli-
chen Dunkelzone® (die verschiebbar sein
mufl) dem Phinomen der ,paranormalen,
aufiergewdhnlichen Heilungen® gerecht
werden konnte. Auch wer einen anderen
Weg zum Verstindnis sucht (vgl. Theolo-
gische Berichte 5, Benziger Verlag 1976),
wird von dieser Studie viel Gewinn haben.

J. Sudbrack S]

Blumhardt, Johann Christoph: Die
Krankheitsgeschichte der Gottliebin
Dittus. Hrsg. und eingeleitet v. Ger-
hard Schifer. Mit einer Interpretation
der Krankenheilung von Theodor Bo-
vet. Gottingen, Vandenhoedk & Rup-
recht 1978. X/78 S., Brosch. DM 7,80.

Johann Christoph Blumhardt der Altere
(1805-1880) ist eine der grofen Figuren
der schwibischen evangelischen Erwek-
kungsbewegung. Bei der Heilung der Gott-
liebin Dittus (1843) von ihrer, wie er glaub-
te, ddmonischen Besessenheit, erlebte er
cine Art von Bekehrung. Vorliegendes
Béndchen enthilt den Bericht des Predi-
gers iiber diesen Vorfall. Der bekannte
Seelsorger-Arzt Theodor Bovet interpre-
tiert diese ~ wie er meint — Heilung von
Hysterie in doppelter Weise: Einerseits
kénnten die Spuk- und anderen Geschich-
ten um die Kranke kaum anders als para-
psychologisch oder mit Hilfe von Geister-
Einwirkung erklirt werden. Die dimoni-
sche Besessenheit selbst aber, sprich: die
Hysterie, sei so total geheilt worden, daff
zur Erklirung keine tiefenpsychologische
oder medizinische ,Eingriffe* geniigten.
Die alleinige Anrufung Jesu (Blumhardt
wollte keinen Exorzismus, sondern nur Je-
sus) hat hier eine Umwandlung der Per-
sonlichkeit bewirkt, die durch eine ,natiir-
liche Therapie kaum erfolgt wire“. Auch
wer Bovet nicht in allem zustimmen kann,
wird ~ gerade in unserem Jahrzehnt - sei-
ne gewissenhafte Untersuchung zusammen
mit dem Original-Bericht Blumhardts mit
Nutzen studieren. J. Sudbrack S]





