
Franz Michel Willam 96 

einem sinnvollen, bergenden Geheimnis. Er konnte wohl nicht wissen, was 
•heimgehen" heißt, wie die deutsche Sprache so tief sagt. Dazu braucht es 
mehr als das kosmische •Stirb und Werde" oder die höheren Sphären, in 
die hinein die Mater gloriosa in der letzten Faust-Szene verschwimmt. Es 
braucht die Begegnung des Glaubenden mit dem, auf den hin unser Herz 
geschaffen ist und in dem allein es heimkommen kann. 

Vielleicht leben wir selbst noch in der Gespanntheit zwischen Zurück- 
schaudern vor dem Tod und gläubigem Sichöffnen, Sichbereiten für den 
Ruf. Vielleicht suchen wir uns abzulenken wie jene alte Frau, die gleich 
zwei Fernsehapparate in ihrem Zimmer aufbauen ließ, um nur ja nicht zur 
Besinnung zu kommen. Vielleicht hat der Alltag unser Lauschen, unser 
Hörvermögen abgestumpft. Vielleicht unterdrückt das selbstherrliche und 
geizige Ich unser Verlangen nach dem Unendlichen und damit das Vermö- 
gen, uns endgültig für ihn zu entscheiden. Vielleicht auch gehören wir zu 
den Unruhigen, die nie sicher sind, ob hinter dem Tod wirklich etwas ist, 
wirklich der uns erwartet, ohne den alles sinnlos wird. Und doch braucht 
es nicht viel, um frei zu werden für das Geheimnis des Todes. Johannes 
XXIII. hatte den alles entscheidenden Schritt bereits getan, als er in den 
letzten drei Tagen nur immer wiederholte: •Herr, du weißt, daß ich dich 
liebe." 

Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 

Aus den Quellen neu gesehen 

Franz Michel Willam, Andelsbuch (Vorarlberg) 

Es gibt genügend Publikationen, die den Konzilspapst Johannes XXIII. 
als einen gütigen, lauteren und frommen Priester darstellen, der sich aber 
wegen der Unkompliziertheit seines Wesens und der Einfachheit seines 
Gemütes der Tragweite seiner Entscheidung, als er das Konzil ankündigte, 
nicht ganz bewußt gewesen sei. So sei er eher durch Zufall als aus bewuß- 
ter Überlegung zum Papst des Aggiornamento geworden. Nicht immer be- 
ruhen solche Urteile auf Nichtwissen. Oft genug steht auch die geheime 
Absicht dahinter, die vom Konzil geöffneten Türen wieder zuzuschlagen, 
als sei es nur der Irrweg einer Kirche gewesen, die unter schwacher Leitung 
den Irrtümern der Zeit nachgegeben habe. Doch bei genauerem Zusehen 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 97 

erhärtet sich bald, daß Angelo Roncalli immer schon ein Mann war, der 
ein festes Stehen im überlieferten Glauben der Kirche mit dem klaren 
Blick für die Notwendigkeiten der Zeit verband. Schon im Februar 1965 
hatte Kardinal Lercaro in dieser Hinsicht anläßlich eines Vortrages in 
Florenz gesagt, Johannes XXIII. habe in sein Amt keineswegs nur unbe- 
schriebene Blätter mitgebracht, auch nicht nur Tugenden und Gaben des 
Heiligen Geistes. •Er war vielmehr", wie er betonte, •ein Mann von 
außerordentlichem Wissen und wacher Erfahrung, die ihm nicht einfach 
zugeflogen waren, sondern die er sich geduldig und beharrlich, in groß- 
mütigem und tatkräftigem Einsatz, vom Licht einer echten, wenn auch 
äußerst zurückhaltenden Genialität geleitet, erworben hatte". Dies mit 
allen uns zur Verfügung stehenden Mitteln festzustellen, sei unser Recht 
und unsere Pflicht1. 

Dahin zielen denn auch die folgenden Ausführungen. Sie sollen das Bild 
des •guten Papstes Johannes" (1881 - 1963), wie er in der Erinnerung wei- 
ter Kreise fortlebt, in chronologischer Folge durch Züge ergänzen, die meist 
unterschlagen werden, ihm aber ein kräftigeres Pohl geben und ihn insbe- 
sondere als einen Mann kennzeichnen, in dem nicht nur die Idee des Kon- 
zils geboren wurde, sondern dem das Konzil auch selbst viel zu danken hat. 
Das geschieht durch eine ausgiebige Benutzung der Quellen, die uns seit 
längerem in reichem Maße zur Verfügung stehen. Dabei wird aber nicht 
der Anspruch einer streng durchgeführten historischen Arbeit gemacht. 
Der Leser soll vielmehr selbst am Zeichnen des Bildes beteiligt werden, in- 
dem er durch die vielen angeführten Zeugnisse Zug um Zug dieses Bild 
nachzukontrollieren vermag. 

Seine Herkunft aus dem Bergamasker Alpenland 

Der Charakter der Bergamasker wurde von zwei Gegebenheiten geprägt: 
Da ist einmal die Mischung von romanischen und germanischen Erbele- 
menten. Ein Urahne des Papstes hat den alemannischen Namen Teubaldo, 
der einem Dietbold entspricht - man denke an den alten Ortsnamen Die- 
poldsau2. Im Namen des Bischofs von Bergamo, Giacomo Maria Radini- 
Tedeschi (1905-1914), dessen Sekretär Don Angelo Roncalli war, findet 

1 Zitiert nach: Angelina e Giuseppe Alberigo, Giovanni XXIII., profezia nella fedeltä, 
Brescia 1978, 505: •Perö altrettanto indubbiamente noi abbiamo il diritto e il dovere di 
accertare con tutti i mezzi a nostra disposizione come, giä prima della suprema elezione, 
il sacco fosse di fatto tutt'altro ehe vuoto, fosse giä pieno e non solo di virtü e di doni 
dello Spirito, ma anche di tesori eccezionali di scienza e di esperienza non infusi, ma 
pazientemente e constantemente acquisiti nell' esereizio di un impegno, generoso e attivo, 
giä guidato da una luce di autentica se pur discretissime genialitä." 
2 Giovanni XXIII., // Giornale dell'Anima e altri scritti di pietä, Roma 1964, 420 (im 



Franz Michel Willam 98 

sich das Romanische und Germanische (tedesco = deutsch) miteinander 
verbunden; die Familie wanderte im 13. Jahrhundert aus der Schweiz nach 
Piacenza aus3. - Dazu ein zweiter Zug: Auf Grund des romanisch-germa- 
nischen Erbes hatte sich zu Bergamo im Mittelalter eine ausgesprochen 
christlich-demokratische Denkweise ausgebildet. Sie beruhte auf der Ach- 
tung der persönlichen Freiheit, die dann jeder mehr unbewußt als bewußt 
für sich in Anspruch nahm. Das führte zu dem, was Angelo Roncalli in 
seiner Radini-Tedeschi-Biographie den •riserbo bergamasco" nennt. Im 
Blick auf diesen riserbo, diese Zurückhaltung, heißt es im Bericht über den 
Eucharistischen Diözesankongreß von 1914: •Ein besonderer Grund des 
Wohlgefallens war für den Bischof die Feststellung, daß seine Priester, 
zumindest die führenden unter ihnen, endlich die traditionelle Bergamas- 
ker Zurückhaltung überwunden hatten und in den Versammlungen die 
Früchte ihrer eigenen Studien unbefangen vorlegten"4. 

Daß auch Papst Johannes jene Zurückhaltung, die er für die Bergamas- 
ker bezeichnend findet, persönlich eignet, bezeugt sein Freund und litera- 
rischer Gesprächspartner Don Giuseppe de Luca, jener Italiener, der sein 
Leben lang in Zeitschriftenartikeln für Kardinal Newman warb. De Luca 
sagt vom Roncalli-Papst: •Ich gehöre nicht zu denen, die finden, er sei ein 
leicht zugänglicher Mensch, leutselig, fügsam, ein einziges schönes Fest in 
der Familie oder im Collegio. Im Gegenteil: Er weiß genau, was er will; 
er sagt es nicht und er trägt niemandem auf, es zu sagen. Und da kommt 
er selber. Er lächelt; er scherzt; aber sein Geheimnis bleibt bei ihm selbst. 
Eine geschlossene Tür, und dahinter sein Gebet, seine Seele - und wenn 
man sich auch von seinem liebsten Freund kein offeneres Lächeln und kei- 
nen festlicheren Empfang wünschen könnte, so wird doch keiner sich dem 
Glauben hingeben dürfen, ihn so mit ein paar Worten gefaßt zu haben 
oder fassen zu können"5. 

Als •bergamaskischer" Bergamasker fühlte sich Roncalli durchaus wohl. 
Nach der Ernennung zum Kardinal gestand er dem Bischof Bernareggi 
von Bergamo, er bete jeden Tag: •Ich danke, Herr, daß du mich erschaf- 
fen, erlöst, Christ und Priester . . . und Bergamasker hast werden lassen"6. 

folgenden zitiert: Giornale; letzte deutsche Ausgabe: Johannes XXIII. Geistliches Tage- 
buch und andere Geistliche Schriften, Freiburg-Basel-Wien  1964;  die zitierte  Stelle 
S. 427 (die Seitenzahl der deutschen Ausgabe wird immer in Klammern gesetzt). 
3 Angelo Roncalli, Mons. Giacomo Maria Radini-Tedeschi, Vescovo di Bergamo, Roma 
1963, 10. 4 Radini, 61. 
5 Im Vorwort zu: Angelo Roncalli (Johannes XXIII.), Baronius. Vortrag, gehalten am 
4. 12. 1907 im Seminar zu Bergamo bei Anlaß der dreihundertsten Wiederkehr seines 
Todestages, Einsiedeln 1963, 18. 
6 P. H. Jongen, S.M.M., Johannes XXIII. - Selbstverlag Marianisches Sekretariat, Salz- 
burg, S. 66 (im folgenden zitiert: Jongen). 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 99 

Religiöse Führung durch P. Francesco Pitocchi CSSR 

Gilt es, der Begegnung des jungen Angelo Roncalli mit P. Pitocchi gerecht 
zu werden, ist es schwer, sich an den engen Rahmen eines Aufsatzes zu hal- 
ten. Wie für den hl. Augustinus die Begegnung mit dem hl. Ambrosius als 
Bischof von Mailand, so ist für den späteren Papst Johannes XXIII. die 
Begegnung mit P. Pitocchi von entscheidender Bedeutung gewesen. Nun 
darf man sich unter P. Pitocchi nicht einen zweiten Augustinus vorstellen. 
Als Angelo Roncalli im Dezember 1902 zum erstenmal mit P. Pitocchi 
sprach, stellte dieser eine Ruine von einem Menschen dar. Tatsächlich war 
er ein Kraftwerk der Gnade Gottes. Als Weltpriester war er 1885 in den 
Redemptoristenorden eingetreten und dozierte dort zunächst Literatur- 
geschichte. 

Schon damals war er auch ein gesuchter Beichtvater. Über die 
späteren Jahre berichtet H. Jongen: •Jeder freie Augenblick sah ihn im 
Beichtstuhl, der immer umlagert war. Solchen Anstrengungen hielt seine 
Gesundheit nicht stand. 1896 benahm ihm eine krampfhafte Kontraktion der 
Halsnerven die freie Beweglichkeit, und er konnte nicht mehr in der Öf- 
fentlichkeit erscheinen. Das Übel quälte ihn Tag und Nacht und gestattete 
ihm nicht einmal, sich aufs Bett zu legen. Allen aufgewendeten Kosten 
und Fachärzten und Medikamenten zum Trotz besserte sich sein Zustand 
nicht mehr, und er duldete heroisch 26 Jahre lang, bis der Tod ihn er- 
löste"7. 

In der Zeitschrift •Sursum corda", die P. Pitocchi nach dessen Tod eine 
Sondernummer widmete, bezeugten 28 Kardinäle, Bischöfe und Priester 
ihm als ihrem ehemaligen Seelenführer Dank und Bewunderung. Zu de- 
nen, die sich am ausführlichsten und ergriffensten äußerten, zählte Angelo 
Roncalli. Aus seinen Darlegungen, die eine Biographie des Verstorbenen 
bieten, erfährt man, daß der Satz •Gott ist alles, ich bin nichts" sich von der 
ersten Unterredung Roncallis mit P. Pitocchi herleitet8. 

Diese erste Aussprache fiel in die Exerzitien nach dem Militärdienst, 
•nach der babylonischen Gefangenschaft" (Dezember 1902). Roncalli war 
sich der Bedeutung des Besuches sogleich bewußt. Am 16. 12. 1902 gibt er 
seinen Tagebucheintragungen den heute aller Welt bekannten Titel •Das 
Tagebuch der Seele - II Giornale dell' Anima". Am gleichen Tag trägt er 
als Neubeginn für das Tagebuch gar nichts anderes ein als den Satz, den 
er von P. Pitocchi übernommen hat: •Gott ist alles, ich bin nichts - für 
heute genügt das"9. 

7 Jongen, 21. 8 Jongen, 22. 9 Giornale, 100 (121). 



Franz Michel Willam 100 

Die Entdeckung des Prinzips der geschichtlichen Differenzierung und des 
Aggiornamentos durch das Studium von Thomas und Newman 

Am 16. 1. 1903 wurde dem jungen Roncalli dann jene Erkenntnis zuteil, 
die man mit Prof. Maurice Nedoncelle, Straßburg, das Gesetz der ge- 
schichtlichen Differenzierung nennen kann. Bei der Bedeutung dieser Ein- 
tragung bleibt nichts anderes übrig, als sie zur Gänze wiederzugeben. Ron- 
calli schreibt: •Mit einer Gewalt, daß ich es mit Händen greifen kann, bin 
ich davon überzeugt: Die Vorstellung, die ich mir von der Nachahmung 
der Heiligkeit anderer gebildet habe, ist falsch! ... Von den Tugenden der 
Heiligen muß ich die Substanz und nicht die Akzidentien übernehmen. Ich 
bin nicht der hl. Aloisius. Ich muß mich nicht genau auf die Weise heiligen, 
wie er es getan hat, sondern auf die Weise, wie mein von ihm verschiede- 
nes Wesen, mein Charakter, meine von den seinen verschiedenen Lebens- 
bedingungen es mit sich bringen. Ich muß nicht die kümmerliche und dürre 
Reproduktion eines wenn auch noch so vollendeten Heiligentyps sein. Gott 
will, daß wir in Nachahmung dem Beispiel der Heiligen solcherart folgen, 
daß wir uns das Lebensmark - il succo vitale - ihrer Tugenden zu eigen 
machen, es in unser Blut umwandeln und den uns eigenen Veranlagungen 
und besonderen Lebensumständen anpassen - adattare. Wäre der hl. Aloi- 
sius der, der ich bin, würde er auf einem anderen Weg heilig werden, als 
auf dem, den er eingeschlagen hat"10. 

Wie zu sehen, findet sich in diesen Zeilen das Begriffspaar Substanz- 
Akzidentien und der Begriff anpassen. Hier gebraucht Roncalli noch das 
Wort •adattare", weil das Wort •aggiornare", das er als Patriarch von 
Venedig einführte, damals überhaupt noch nicht in dem Sinne gebräuch- 
lich war, den er ihm später gab. 

Zur Formulierung des Prinzips der geschichtlichen Differenzierung, der 
Anpassung, des Aggiornamento, hatte ihm das Studium des Aquinaten 
verholfen. Dies verrät er uns, indem er bald darauf, am Thomastag, voll 
Begeisterung erklärt, dessen Werke als die Werke eines Heiligen im Ori- 
ginal zu lesen11. Man hat den Eindruck, daß es sich bei dieser Eintragung 
für ihn um die persönliche Lösung der Frage handelt, wie er die Heiligen 
nachzuahmen habe. 

Doch schon in den Exerzitien des gleichen Jahres, im Dezember 1903, 
stellt er das Gesetz der geschichtlichen Differenzierung als Grundprinzip 
der Verkündigung der Glaubenslehre überhaupt hin: •Immer werde ich 

10 Giornale, 112 (133). - Franz Michel Willam, Vom jungen Roncalli (1903-1907) zum 
Papst Johannes XXIII. (1958-1963), Innsbruck 1967, 32-33 (zitiert: Willam, Papst Jo- 
hannes). 
11 Giornale, 121 (143). 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 101 

danach streben, in allen theologischen und biblischen Fragen zuerst die 
überlieferte Lehre der Kirche zu erforschen und von dieser Grundlage aus 
auf die neuen Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung eingehen"12. 

Auf diesem Weg wird Roncalli noch weitergeführt, als er die Schriften 
Newmans kennenlernte. Sie bestärkten ihn in seiner Entdeckung. Nach dem 
Zeugnis des Sekretärs Loris Capovilla hat er sich schon als Theologiestu- 
dent in Rom (1900-1904) mit dem großen englischen Konvertiten befaßt. 
Den äußeren Anlaß dafür, Newman mit ruhigem Gewissen zu studieren, 
konnte für einen absolut kirchlich Gesinnten, wie der junge Roncalli eben 
war, die Tatsache bieten, daß der damals noch regierende Papst Leo XIII. 
Newman 1879 zum Kardinal ernannt hatte. Da Newman, wie Roncalli mit 
Freude feststellte, Thomas im Original gelesen hatte, war die Identifizie- 
rung der erkenntnistheoretischen Formel für induktives Denken des Tho- 
mas mit jener Newmans beinahe schon gegeben, sobald er die •Apologie", 
das damals bekannteste Werk, in die Hand bekam. In England hatte sich 
nämlich von der Thomas-Zeit des Mittelalters her die Definition des in- 
duktiven Denkens als Probabilitäten-Denken erhalten. •Die Probabilität 
ist für uns der Führer im Leben!" hieß es bei Newman. An der gleichen 
Stelle spricht Newman auch von •konvergierenden Probabilitäten"13. Das 
reimte sich ohne weiteres mit dem zusammen, was Thomas •arguere, scire, 
dicere, per probabilitatem" nennt. 

Es war der gleiche Weg, wenn Roncalli von Thomas herkommend New- 
man las, wie für Newman, wenn er aus seiner Tradition zu Thomas fand, 
dessen 28-bändige Ausgabe er schon als Anglikaner erworben hatte14. 

Das starke Interesse an der demokratisch-sozialen Bewegung 

In der Volksgemeinschaft der Bergamasker war, wie schon bemerkt, ein 
vom christlichen Mittelalter überkommener Sinn für demokratische Initia- 
tiven lebendig. Er wirkte sich auch im kirchlichen Leben aus, nicht zuletzt 
in Gründungen sozialer Einrichtungen verschiedener Art. Getragen wurde 
die soziale Bewegung der Region von der gesamtitalienischen •Opera dei 
Congressi", die den deutschen Katholikentagen entsprach. Ihr Präsident 
wurde gegen Ende des Jahres 1902 Graf Grosoli. Am 15. Juli 1904 ver- 
faßte dieser nun ein Manifest, das zu einer Auseinandersetzung unter den 

12 Giornale, 152 (174 f). 
13 Joh. Artz, Newman-Lexikon, Grünewald-Verl. Mainz 1975, Stichwort •Wahrschein- 
lichkeit": 1147-1152, besonders 1151. 
14 Franz Michel Willam, Aristotelische Erkenntnislehre bei Whately und Newman und 
ihre Bezüge zur Gegenwart, 1960, 310; ebda: Die Gleichheit des Ansatzes mit dem Ansatz 
Karl Rahners (S. 316-321) bestätigt von Karl Rahner selbst in: Grundkurs des Glaubens, 
1976, 22. 



Franz Michel Willam 102 

katholischen Laien führte, Mißfallen in Rom hervorrief und zur Aufhe- 
bung der •Opera dei Congressi" in Italien durch Papst Pius X. führte. Der 
Streit im katholischen Lager sollte damit noch keineswegs beigelegt sein, 
wie die Zukunft erwies. 

Über das Erleben jener Tage hat später Roncalli in einer Biographie des 
Bischofs Radini-Tedeschi mit folgenden Worten berichtet: •Im Jahre 1903 
kam es beim Kongreß der Zentralleitung der Opera dei Congressi zu Aus- 
einandersetzungen zwischen der alten intransigenten Garde und den 
jungen christlichen Demokraten. Im Jahre darauf, im Jahre 1904, wurde 
Grosoli wieder scharf angegriffen. Als sich nun der Staatssekretär des Hl. 
Stuhles, Mery del Val, am 6. Juli auf die Seite des Grafen stellte, sandte 
dieser am 15. Juli 1904 an alle Gruppen der Opera ein Rundschreiben. Er 
forderte die Katholiken auf zu handeln, Epochen und geschichtliche Ereig- 
nisse als Meilensteine eines Weges nach vorwärts zu betrachten, eifersüch- 
tig darauf bedacht, daß ihr Werk als Werk der gegenwärtigen Generation 
nicht mit Fragen vermengt werde, die nicht zum lebendigen Bewußtsein 
des Volkes gehörten"15. 

Welch tiefen Eindruck die Aufhebung der •Opera dei Congressi" wegen 
des Manifestes von Graf Grosoli auf den jungen Roncalli machte, läßt sich 
sehr schwer vorstellen. Mußte er doch erkennen, daß das Manifest inhalt- 
lich sich mit seiner Formulierung des Gesetzes der geschichtlichen Differen- 
zierung einfachhin deckte. Da ist es kein Wunder, wenn das Motiv vom 
•Weg" - vom cammino - in den Ansprachen Roncallis als Papst neben 
dem Wortpaar Substanz-Akzidentien begleitend einhergeht. Hierher ge- 
hört auch der berühmte Ausspruch vom •Schritt nach vorne" - un passo 
innanzi. 

In die gleiche Zeit gehört auch die Gestalt des Verlegers Nicolö Rez- 
zara. Er war der nimmermüde Werber für soziale Zielsetzungen, gründete 
die Tageszeitung •Das Echo von Bergamo" und das Wochenblatt •Der 
Landbote". Beide, Graf Grosoli und Nicolö Rezzara, hat Roncalli nie 
mehr vergessen. Vom Grafen Grosoli sagte er als Patriarch von Venedig: 
•Seit 1905, da wir uns im Vatikan bei der Weihe von Msgr. Giacomo Ra- 
dini-Tedeschi zum Bischof von Bergamo kennengelernt hatten, dessen 
Sekretär ich war, bis zum 19. März 1925, da er mich bei meiner Weihe 
zum Bischof mit seiner Anwesenheit erfreute, gab es zwischen uns einen 
ununterbrochenen Strom von brüderlicher Liebe, die für mich jedesmal 
eine geistige Erhebung und eine tiefe Erbauung war; es war die Liebe 
zur Kirche, zum Heiligen Vater, zur katholischen Sache, die jene heilige 
Seele mit einer unvergleichlichen Einfachheit, Geradheit und Hochher- 

15 Radini, 62. 



Johannes XXIII. und das 11. Vatikanische Konzil 103 

zigkeit ausstrahlte"16. - Über Nicolö Rezzara erzählte Angelo Roncalli zur 
gleichen Zeit dem Bischof von Vicenza, der Heimat Rezzaras: •Rezzara 
war der größte Schöpfer und Förderer der katholischen Aktion in meinem 
Bergamo. Während der zehn Jahre, die die kostbarsten meines Wirkens 
als junger Priester und die letzten des wunderbaren und hocherbaulichen 
Lebens Rezzaras waren, gewöhnte ich mich daran, sozusagen täglich mit 
ihm zu verkehren"17. 

•Keime" für das II. Vatikanische Konzil 

Im Jahre 1907 war der 300. Todestag des Kirchenhistorikers Cesare Ba- 
ronius (1538-1607). Bischof Radini-Tedeschi und Kardinal Ferrari hat- 
ten veranlaßt, daß Roncalli als Professor für Kirchengeschichte am Prie- 
sterseminar von Bergamo die Festrede hielt. Die Spannung vor dieser 
Rede kann man sich heute kaum mehr vorstellen. Folgende Ereignisse wa- 
ren explosionsartig aufeinandergefolgt: Papst Pius X. hatte im Dekret 
Lamentabili auf die Irrtümer des Modernismus hingewiesen und im 
Rundschreiben Pascendi ihn verurteilt. Ernesto Buonaiuti, der einstige 
Mittheologe Roncallis, hatte darauf anonym das Programm der Moder- 
nisten veröffentlicht, dem 1905 der Artikel •Dogma und Geschichte" vor- 
ausgegangen war. Buonaiuti hatte, wie er sich selbst ausdrückt, im Schat- 
ten eines Purpurmantels, im Schatten des verehrungswürdigen Kardinals 
Newman, vor den Angriffen Schutz gesucht und diesen gleich Loisy in 
seiner Weise ausgelegt18. 

Roncalli benützte die Festansprache dazu, zum Schluß über die •Krisis" 
zu sprechen, •die wir soeben durchmachen". In der Rede hatte er die gei- 
stige Entwicklung der Neuzeit unter dem Einfluß des naturwissenschaft- 
lichen Denkens Bacons und seiner Schüler dargelegt. Aber auch seine 
Meinung dazu geäußert: Bacons These von der Erfahrung als Quelle alles 
Wissens in Ehren! Uns genügt die Rückkehr zum originalen Thomas! •Den 
giftigen Einflüssen einer leeren, nicht bei der Wirklichkeit ansetzenden 
Philosophie werden wir stets und mit Nachdruck die weisen Ableitungen - 
deduzioni - der Philosophia perennis entgegenstellen, indem wir aus den 
so reinen Quellen des Aquinaten schöpfen und sie mit den neuen Bedürf- 
nissen der Zeit in Harmonie bringen - porre in armonia . .. Über der phi- 
losophischen Vertiefung und der positiven Forschung stehe jedoch der 

18 Angelo Giuseppe Card. Roncalli, Patriarca di Venezia, Scritti e Discorsi. Vol. IV, 
Edizioni Paoline, Roma 1962, Scritti, IV 105-106. 
17 Ebda 117. 
18 Ernesto Buonaiuti, Geschichte des Christentums, I. Altertum, A. Francke, AG. Bern 
1946, 15-17. 



Franz Michel Willam 104 

Glaube, stehe immer der Glaube! Der Glaube, der gnadenhaft eingegos- 
sene Habitus der Seele, der Zweifel und Ungewißheit aufhebt, der uns 
vor nichts fürchten läßt, der uns geborgen hält in jenem Artikel unseres 
Credo, das wir alle Tage beten, ,und die eine, heilige, katholische und apo- 
stolische Kirche' - dessen sicher, daß der Sieg der Wahrheit, wie immer 
sie vor uns hintreten und von welcher Seite sie auch immer kommen mag - 
und sei es auch von Seiten der Naturwissenschaften -, jedesmal auch ein 
Sieg der Kirche sein wird"19. 

Pietro de Luca, von dessen freundschaftlichem Verhältnis zu Papst Jo- 
hannes schon die Rede war, erklärte die Rede vom 4. Dezember 1907 als 
den •Keim", der sich zum Zweiten Vatikanischen Konzil entfaltete. Eben- 
sogut kann man diese Rede als eine erste Entfaltung jener Notiz des Ta- 
gebuches vom Dezember 1903 bezeichnen, in der er als Regel aufstellt: 
•Zuerst die überlieferte Lehre der Kirche erheben und von ihr aus als 
Grundlage auf die neuen Daten der wissenschaftlichen Forschung einge- 
hen"20. 

Nicht ausgeschlossen ist, daß Roncalli bei dieser Festansprache sich auf 
jene Arbeit über Cesare Baronius besann, die er als Theologe begonnen 
hatte und die möglicherweise auch zu jener Zeit schon mit einem Blick 
auf die Lage der Kirche zur Stunde verbunden worden war21. Damals - 
1902 - hatte es ihn einen schweren Kampf gekostet, als man ihm die Arbeit 
über sein Spezialproblem verbot und die Pflege der Kranken zuwies22. 

In die gleichen Jahre fällt noch ein Ereignis, das das Konzil vorberei- 
ten sollte. In seiner Leidenschaft für geschichtliche Urkunden entdeckte 
Roncalli auf dem Dachboden des Priesterseminars von Mailand die Vi- 
sitationsakten aus der Zeit des hl. Karl Borromäus: 39 Bände in Pergament 
gebunden. Mit Achille Ratti, dem damaligen Vorstand der Ambrosiana 
und späteren Papst Pius XL, wurde die Veröffentlichung sämtlicher Vi- 
sitationsakten beschlossen. Die Vorarbeiten vertraute Roncalli Don Pietro 
Forno an23. Roncalli war davon so begeistert, daß er in dem von ihm ge- 
leiteten Diözesanblatt gleich in 26 Fortsetzungen von diesen Akten berich- 
tete. Drei Monate vor der Wahl Roncallis zum Papst lag der letzte Band 
gedruckt vor. 

19 Angelo Roncalli, II Cardinale Cesare Baronio. Conferenza, tenuta il 4 Dicembre 1907 
nel Seminario di Bergamo, Ricorendo il terzo Centenario dalle motte. Roma 1961, 43^44 
(deutsche Ausgabe, Einsiedeln 1963, 57). 
20 Giornale 152 (174 f). 
21 Jongen, 37. 
22 Giornale 89 (109). - Willam, Papst Johannes 25. 
23 Jongen, 47; Willam, Papst Johannes 122-123. 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 105 

Verdächtigungen 

Gleich Kardinal Newman kam auch Roncalli •unter die Wolke" - so 
hatte sich Newman hinsichtlich seiner eigenen Verdächtigung als Irrlehrer 
ausgedrückt. 

Im Jahre 1911 erhielt Roncalli den Auftrag, ein Urteil über seinen Kol- 
legen P. Mojoli und dessen Vorlesungen, die des Modernismus verdächtigt 
wurden, abzugeben. Roncalli war dabei äußerst behutsam und wohlwol- 
lend. Berührten die aufgeworfenen Fragen vielleicht auch seine eigenen 
Probleme? Auf jeden Fall schrieb er in seinem Gutachten so viel dem 
lebhaften Temperament seines Kollegen und seiner oft mangelhaften Vor- 
bereitung auf die Vorlesungen zu, daß für Modernismus nichts mehr übrig 
blieb: •Hat man die Wahrheit, und zwar die ganze Wahrheit zu sagen, 
so begreife ich nicht, daß man sie mit den Blitzen und Donnerschlägen des 
Sinai und nicht mit der Ruhe und Heiterkeit Jesu am See und auf dem 
Berge begleiten sollte. - Was mich betrifft, so gestehe ich, daß ich mich 
mehrere Male beim Zuhören angestrengt habe, die Lehrweise P. Mojolis 
auf Grund eines reflex aufgestellten Prinzips ausgezeichnet zu finden, aber 
es gelang mir nicht - die Unterschiede zwischen seinem Vorgehen und mei- 
nem eigenen Charakter waren zu groß ... Es scheint mir nicht am Platze, 
auf seine - wie soll man es nennen - unüberlegten Äußerungen im einzel- 
nen einzugehen, die ihm entschlüpften und gerade aus seinem Munde be- 
sonders mißfielen. Ich erinnere mich noch gut an das, was er von Leo XIII., 
dem 90jährigen, über dessen Verhältnis zur Jugend und zur Democrazia 
Christiana sagte .. . Ebenso erinnere ich mich auch, wie die Rede von einem 
Schuß Kantianismus bei einem Prälaten war, den er hinterher Kardinal 
Mercier sein ließ"24. 

Roncalli sprach Prof. Mojoli von den gegen ihn erhobenen Vorwürfen 
frei; in Rom zählte man Mojoli trotz dieses Gutachtens zu den Modernisten 
• indirekt wurde damit auch Prof. Roncalli als ihnen nahestehend hinge- 
stellt. Wie ernst es ein solches Gerücht zu nehmen galt, sollte sich einige 
Jahre später herausstellen. 

Im Juni 1914 machte Kardinal De Lai anläßlich einer Audienz Prof. 
Roncalli in •freundlichen, aber sehr deutlichen Worten" darauf aufmerk- 
sam, in der Exegese wie auch in der Kirchengeschichte Vorsicht walten zu 
lassen. Betroffen davon, begab sich Roncalli sogleich zur Erforschung seines 
Gewissens in die Kirche AI Gesü. Vierzehn Tage später rechtfertigte er 
sich dem Kardinal gegenüber in einem ausführlichen Schreiben und er- 
klärte sich dazu bereit, seine Aussagen mit einem Eid zu belegen. 

24 Radini, 246-247. 



Franz Michel Willam 106 

Am Schluß des Schreibens wies Roncalli auf seine Ansprache vom 4. 12. 
1907 als seine beste Rechtfertigung hin25. 

Von der Energie des Schreibens beeindruckt, dankte Kardinal De Lai 
Roncalli mit der Versicherung, es habe sich nicht um einen Tadel, sondern 
um eine heilsame Mitteilung gehandelt. Als eine Mahnung zur Vorsicht 
trug Roncalli eine Abschrift des Briefes an De Lai ständig bei sich. Zur 
Vorsicht gehörte in jenen Tagen natürlich auch, den Namen Newman nie 
zu nennen! 

Die Biographie des Bischofs Giacomo Maria Radini-Tedeschi 

Die innere Einstellung Roncallis bei Abfassung der Biographie des Bi- 
schofs Radini-Tedeschi, dessen getreuer Diener er als Sekretär von 1905 
bis 1914 gewesen war, kann man mit den Worten •rückwärtsblickend - 
vorwärtsschauend" charakterisieren. Dies war bei Wahrung aller ge- 
schichtlichen Treue möglich, da ja der Bischof mit Roncalli •unter die 
Wolke" zu stehen gekommen war. Für das Ideal, das Roncalli vor sich 
sieht, prägt er den Satz: •Uralt in der Lehre, durchaus modern in der 
sprachlichen Fassung"26. Wie er lautet, ist er eine neue Fassung des Ge- 
setzes der geschichtlichen Differenzierung und des kommenden Aggiorna- 
mento. Worte wie •neue Zeiten-neue Bedürfnisse" - •nuovi tempi - nuovi 
bisogni" u. ä. ziehen sich als Begleitmelodie durch das ganze Buch27. Und 
interessant: Schon auf der ersten Seite des Textes für die Ankündigung des 
II. Vatikanischen Konzils kehrt dieses Motiv in der lateinischen Redeweise 
•hodiernis necessitatibus accomodare" dem Sinn nach genau wieder28. 

Papst Benedikt XV. hatte als erste Maßnahme verordnet, die bis dahin 
mit allen Mitteln betriebene Suche nach Modernisten aufzugeben. So 
scheute Roncalli nicht vor der Bemerkung zurück, das Dekret Lamentabili 
sei providentiell und sehr weise gewesen, habe aber der wissenschaftlichen 
Aufhellung des Anliegens der Modernisten un freno, einen Stopp aufer- 
legt29. Diese Erkenntnis mag auf den späteren Beschluß, ein Konzil mit der 
Losung •Anpassung" einzuberufen, unbewußt von Einfluß gewesen sein. 

In die Zukunft weisen Bemerkungen wie: Bei manchen Neuerungen 
fühle man sich zuerst gestoßen, nachdem sie aber durchgeführt seien, wun- 
dere man sich darüber, daß man das nicht schon längst getan habe30. Ein 

25 Loris F. Capovilla, X. Anniversario della morte di Papa Giovanni, 61-69. - Willam, 
Geist der Kirche, in: •Christ in der Gegenwart" Nr. 3/1975, S. 20. 
28 Radini, 100. 
27 Radini, 28, 32, 62, 63, 67, 87, 91. 
28 Discorsi Messaggi Colloqui del Santo Padre Giovanni XX1I1, Roma, I/805(cit. DMC). 
29 Radini, 85. 30 Radini, 90. 



Johannes XXIII. und das 11. Vatikanische Konzil 107 

andermal spricht er von Neuerungen, die Bischof Radini-Tedeschi •der 
Stimme seines Gewissens gehorchend" durchgeführt habe31. 

Der Mann der Ökumene 

Schon im Alter von etwa siebzehn Jahren hatte Roncalli sich vorgenom- 
men: •Mein Gebet für die Bekehrung des Orients und die Vereinigung der 
getrennten Kirchen' (so sagte er damals schon!) will ich noch inniger fort- 
setzen"32. 

Das Leben von 1920 bis zur Ernennung zum Erzbischof und Kardinal 
von Venedig 1953 gab Roncalli Gelegenheit, mit den einzelnen Kirchen 
in •Ost und West", wie er sich einmal ausdrückt, vertraut zu werden33. Ins 
Heilige Land, nach Polen und Österreich war Roncalli schon als Sekretär 
des Bischofs Radini-Tedeschi gekommen. Als Organisator des Päpstlichen 
Missionswerkes kam er nach Frankreich, Belgien, Holland und Deutsch- 
land (mit München und Aachen als Hauptstation). 

Im Jahre 1925 wird Roncalli als päpstlicher Visitator nach Bulgarien 
entsandt, wo die Katholiken, teils dem lateinischen, teils dem byzantini- 
schen Ritus angehörend, rund sieben Millionen christlich Orthodoxen ge- 
genüber eine Minderheit bildeten. Im Jahre 1931 wird er zum Apostoli- 
schen Delegierten in Bulgarien ernannt. Im Jahre 1934 macht ihn Pius XI. 
zum Apostolischen Delegierten für Griechenland und die Türkei. 

Aus dieser Zeit sei folgende Begebenheit erwähnt: Als er in Istanbul die 
Gläubigen nach der Messe ein Gebet in französischer Sprache sprechen 
hörte, sorgte er dafür, daß schon am nächsten Sonntag in den Bänken ein 
Blatt mit einer Übersetzung des Gebetes ins Türkische auflag34. Daß er 
selbst die türkische und neugriechische Sprache lernte, war für Roncalli 
eine Selbstverständlichkeit35. 

Das gute Verhältnis zum Patriarchen Athenagoras von Istanbul geht auf 
diese Zeit zurück. Nach der Wahl Roncallis zum Papst berief Athenagoras 
sich auf diese Zeit der gegenseitigen Freundschaft36. 

Wie ein Skifahrer alle Berge auf ihre Verwendbarkeit für Skiabfahr- 
ten, wie ein Rudersportler jeden Fluß auf seine Eignung für Bootsfahrten 
prüft, so machte Roncalli in seinem christlich ausgerichteten Geist jede 
Stellung zu einer Gelegenheit, sich pastoral, d. h. seelsorglich zu betätigen. 
So wurde er im Wechsel des Ortes und der Ämter innerlich zu dem, als den 

31 Radini, 156. 32 Giornale 13, 22 (33 f., 43). 
33 Giornale: Rom 203-209; Bulgarien 211-228; Türkei und Griechenland 229-267; Paris 
269-286; Venedig 287-298. 34 Giornale 231; Jongen, 58. 
35 Giornale 236 (251, 260); Jongen, 59. 
38 Jongen, 61. 



Franz Michel Willam 108 

er - zum Erzbischof und Patriarchen von Venedig ernannt - sich der Welt 
und der Kirche darstellen sollte. 

Der Preis des Lächelns 

Als eine Art Mythos machte in den Jahren des Konzils sich die Ansicht 
breit, die der Konzilstheologe Edward Schillebeeckx unter dem Schlagwort 
•Zusammenspiel des Papstes Johannes XXIII. mit dem Weltepiskopat" 
mit folgenden Sätzen wiedergab: •Einerseits haben wir allen Grund, zu 
behaupten, dieser Papst sei in seinen theologischen Ansichten schließlich 
doch der scholastischen Theologie verhaftet gewesen, die er vor vielen 
Jahren von seinen italienischen Lehrern übernommen hatte. Es wäre un- 
richtig, diesen Papst als Vertreter der neuen Theologie darzustellen, als 
habe er dieser auf dem Konzil zum Durchbruch verholfen. Es gab aber 
tatsächlich eine Art harmonie preetablie zwischen dem Papst und den 
bischöflichen Vertretern einer sich erneuernden Theologie, nur ergab sich 
diese nicht aus den theologischen Ansichten des Papstes, sondern infolge 
seiner priesterlichen und pastoralen Aufgeschlossenheit für das Heil der 
Kirche und Welt. Ein wirklich christlicher Mensch ist - Gott sei Dank - 
noch etwas mehr als nur eine ,theologische Ansicht' entweder progressiver 
oder konservativer Richtung. Die Erneuerung und der Durchbruch einer 
dem Leben näher stehenden Theologie sind nicht vom Papst, sondern vom 
Weltepiskopat ausgegangen"37. 

Nun war zwar Papst Johannes, wie er selbst erkannte, eine Neigung 
zur Güte und zum Ausgleich von Natur aus eigen. Wenige aber werden 
mit gleicher Unerbittlichkeit sich darum bemühen, die naturgegebene Güte, 
die verstehen und zusammenführen will, zu verchristlichen. Dieser Ver- 
christlichung des Lächelns gelten u. a. folgende Eintragungen im Tage- 
buch: 

•Eine heilige Freude soll mich nie verlassen, denn was immer auch ge- 
schehen mag: In Ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir" (Während 
der Priesterweihe-Exerzitien 1.•10. August 1904.)38. 

•Mein beständiges Lächeln muß den Kampf gegen den Egoismus, der 
manchmal heftig tobt, zu verdecken wissen und, wenn es darauf ankommt, 
den Sieg des Geistes über die widerstrebenden Sinne und die Eigenliebe 
widerspiegeln, damit Gott und mein Nächster von mir immer den besse- 
ren Teil erhalten" (August 1914, nach zehn Jahren Priestertum.)39. 

37 E. Schillebeeckx, Die Signatur des Zweiten Vatikanums. Rückblick nach drei Sitzungs- 
perioden. Herder Wien 1965, 82-84. 
38 Giornale 177 (185). 
39 Giornale 192 (215). 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 109 

Wie eine Rüdeverbindung mit den Tagebucheintragungen der Bergamo- 
Zeit wirkt es, wenn Roncalli bei den Exerzitien vom Frühjahr 1930 in 
Bulgarien nach Schilderung seiner schwierigen Lage den Satz nieder- 
schreibt: •Das Gedenken an den hl. Franz von Sales läßt mich freudig mit 
andern seine Worte wiederholen: ,Ich bin wie ein Vogel, der in einem 
Dornbusch singt'"40. 

Ihre Christlichkeit erweist die Güte eines Menschen - sei sie ihm von 
Natur mitgegeben oder in langem Ringen erworben - vor allem dann, 
wenn sie nicht auf Kosten der Wahrheit oder der Einsicht in einen unbe- 
dingt einzuschlagenden, von Gott gewiesenen Weg geht. Nun haben wir 
aber gesehen, wie sehr der Roncalli-Papst nicht nur sich um eine immer 
tiefere Erkenntnis des Credo der Kirche bemüht hatte, sondern zugleich 
auch in wachsendem Maß zu der Überzeugung gekommen war, daß es in 
der Pastoral entscheidend darum gehe, den überlieferten Glauben in die 
jeweilige Zeit hineinzusprechen. Konnte er darum je die Grundeinsicht 
seines priesterlichen Lebens und Denkens, das Prinzip der geschichtlichen 
Differenzierung und des Aggiornamentos, seiner Güte zum Opfer bringen, 
ohne sich untreu zu werden? War es darum wirklich nur •priesterliche und 
pastorale Aufgeschlossenheit", wie Schillebeeckx meint, die Papst Johan- 
nes sich mit •den bischöflichen Vertretern einer sich erneuernden Theolo- 
gie" treffen ließ, oder mußte er nicht gerade jetzt, wo ihm die Leitung der 
Kirche anvertraut war, seine Stunde für gekommen erachten, den ihm von 
Gott gewiesenen Weg zu Ende zu gehen und die ganze Kirche auf diesen 
Weg zu führen? In der Tat: Seine Idee des jeweiligen geschichtlichen Kai- 
ros christlicher Verkündigung und des •Auf-den-Tag-Bringens" der Bot- 
schaft des Evangeliums ließ ihn schon in der Vorbereitungsphase und dann 
ganz entscheidend in den kritischen Stunden der ersten Sitzungsperiode 
zum vermittelnden und einigenden Faktor des Konzils werden. Betrachtet 
man dagegen ein weitverbreitetes Urteil der kritischen Nachwelt über den 
Konzilspapst, so muß man sich einerseits vor Augen halten, inwiefern ihm 
der Ruf der Güte auf eine Weise geschadet, die Güte selbst hinwiederum 
sein Verhalten während des Konzils mitbestimmt, aber nie verfälscht hat. 

Generalprobe in Venedig 

Bischof Alfredo Cavagna sagt im Vorwort zum Index der Discorsi Mes- 
saggi Colloqui: •Die letzte Vorbereitung Angelo Roncallis für den Stuhl 
Petri bedeutete Venedig"41. 
10 Giornale 221 (242). 
41 DMD-Indice I-V, 13. Die Ansprachen und Schreiben Roncallis aus der Zeit seines 
Patriarchates umfassen vier Bände mit annähernd 2000 Seiten. Manche Teile der Anspra- 
chen könnte man mit solchen aus der Konzilszeit austauschen. 



Franz Michael Willam 110 

Was in Venedig geschah, ist sowohl inhaltlich als auch formell die große 
Überraschung. Der Patriarch geht dazu über, das Wort •pastoral" von 
•Pastor" abzuleiten, Pastor dann mit •Hirte" zu übersetzen und im Sinne 
des Hirtengleichnisses aus dem Johannesevangelium auszulegen, indem 
er von Johannes 1. das Prinzip der Milde, 2. das Prinzip der Anpassung 
und 3. das Prinzip des Ökumenismus übernimmt. 

Zum Prinzip der Milde hatte sich der junge Angelo Roncalli schon in 
seinem Gutachten über die Vorlesungen des P. Mojoli und in der Biogra- 
phie des Bischofs Radini-Tedeschi bekannt, in der er es für besser erklärt, 
die Feder in das Tintenfaß des hl. Franz von Sales als in das des hl. Hiero- 
nymus zu tauchen42. Nach 1953 liest er aber das Prinzip der Milde von den 
Hirten-Gleichnissen im 10. Kapitel des Johannesevangeliums ab43. Einmal 
zitiert der Patriarch in prophetischer Weise den Satz: •Das Gesetz der 
Milde ist in seinem Munde"44. 

Das Prinzip der Anpassung: Anläßlich der Feier seines 50jährigen Prie- 
sterjubiläums am 10. August 1954 mahnt er seinen Klerus mit Hinweis auf 
das 10. Kapitel des Johannesevangeliums: •Der Herr hat uns zum Heile 
der Völker berufen. So verlangt er von uns zumindest, daß wir alle Schafe 
kennen, die unserer persönlichen Obhut anvertraut sind. Nur so können 
wir sie in der einen oder anderen Form, eines nach dem andern, zu uns 
heranrufen. Der Hirt ruft die Schafe bei ihrem eigenen Namen - proprias 
oves vocat nominatim . .. Die pastorale Regierung eines Bischofs ist ein 
äußerst hohes, äußerst schwieriges und äußerst heikles Amt. Die Kunst 
aller Künste ist die Seelenführung. Wie man von jeder Kunst sagt: ars una 
species mille - es gibt nur eine Kunst, aber der Spielarten und der Aus- 
drucksweisen sind unzählige, so muß man in besonderer Weise solches vom 
Amt der Seelenführung - ministero pastorale - sagen"45. 

In Venedig prägt Roncalli den Ausdruck •Corso di aggiornamento". 
Damit war das Losungswort für das Konzil gefunden. Den ersten Corso di 
aggiornamento eröffnet der Patriarch schon am 14. 9. 1954 und weist dabei 
gleich in der Einleitung auf Bischof Radini-Tedeschi als ein •unvergleich- 
liches Beispiel" einer modernen Pastoral hin46. Das zukunftsweisende Wort 
•Aggiornamento" gebraucht er schon am 1. 12. 1953 bei Ankündigung des 
Marianischen Jahres (hundert Jahre nach der Verkündigung der Lehre 
von der Unbefleckt Empfangenen). Prophetisch wirkt diese Prägung, da 
er sie jetzt mit dem dritten Provinzial-Konzil verbindet, die auf die geistige 

42 Radini, 150. 
43 Das Wort •Milde" kehrt in den Ansprachen des Patriarchen Roncalli mehrmals und 
in den Ansprachen des Papstes Johannes XXIII. rund zwanzigmal wieder. 

44 Scritti 111/18. 45 Scritti IV, 52; I, 130. 4e Scritti 1,305-307. 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 111 

Erneuerung der Diözese abzielt47. Auch das Wort vom •neuen Pfingsten" 
spricht Roncalli als Patriarch von Venedig zum ersten Mal aus48. 

Vor 1953 sind Zitate aus dem Johannesevangelium selten; in der Zeit 
von 1953 bis 1958 wird Johannes mit seinen Hirten-Gleichnissen zweiund- 
siebzigmal zitiert. In der Zeit des Pontifikates zitiert der Papst den Evan- 
gelisten ungefähr fünfundachtzigmal. Von diesen Zitaten gehört die 
Mehrzahl dem zehnten Kapitel oder den Abschiedsreden des Johannes- 
evangeliums an49. 

Die Idee des Ökumenismus: Schon in diesen Jahren begründet Roncalli 
die Idee des Ökumenismus gern mit der johanneischen Bildrede von der 
einen Herde und dem einen Hirten. Die Mehrzahl der Hinweise gehört den 
zwei Jahren unmittelbar vor der Papstwahl an50. 

Die Ernte des Konzils 

Nicht weniger als viermal legt Johannes XXIII. in den Jahren seines 
Pontifikates die auf dem Gesetz der historischen Differenzierung grün- 
dende Aggiornamento-Idee im Sinn des Thomas vor: einmal (am 4. Ok- 
tober 1961) vor dem Konzil und dreimal (am 11. Oktober 1962, am 4. No- 
vember 1962 und am 23. Dezember 1962) während des Konzils. Freilich 
nennt er, wie schon erwähnt, Thomas nicht mit Namen, inhaltlich schlie- 
ßen sich jedoch alle vier Darlegungen der Aggiornamento-Idee an die 
Darlegungen der Baronius-Gedächtnisrede vom 4. September 1907 an, in 
denen er die Theologen zur Einführung der induktiven Forschungs- und 
Darstellungsmethode auffordert. Am deutlichsten ist dieser Zusammen- 
hang in der Ansprache anläßlich des großen Weihnachtsempfanges vom 
23. Dezember 1962 zu erkennen. Darin heißt es: •Es geht nicht um die 
Diskussion über dieses oder jenes Thema der fundamentalen Lehre der 
Kirche in einer ausführlichen Wiederholung der Lehre der Väter und der 
Theologen alter und neuer Zeit, die - wie man annehmen kann - dem 
Geiste schon gegenwärtig und wohlvertraut ist. Dazu bedarf es wirklich 
keines Konzils. Der christliche, katholische und apostolische Geist der gan- 
zen Welt erwartet mehr: Von einer erneuerten, frohen und ruhigen Zu- 
stimmung zur gesamten Lehre der Kirche in ihrer Vollständigkeit und 
Klarheit, wie sie noch aus den Akten des Konzils von Trient und des Ersten 
Vatikanischen Konzils hervorleuchtet, soll es zu einem Sprung nach vor- 

47 Scritti I, 125. Die Worte aggiornare und aggiornamento werden ferner gebraucht: 
Scritti 1-125, 232, 303; 11-62, 150, 158, 159, 189, 246, 446; 111-14, 17, 18, 167, 168, 184, 
254, 264, 310, 372. 48 Scritti III, 193. 
49 Willam, Papst Johannes, 132-133. 
50 Scritti II, 170; III/S9, 47, 237, 240, 352, 480. 



Franz Michel Willam 112 

wärts - un balzo innanzi -, zu einer Durchdringung der Lehre und einer 
lebendigeren Gewissensbildung bei vollkommener Treue zur authenti- 
schen Lehre kommen; diese muß aber entsprechend den Forschungsmetho- 
den und der Darstellungsweise des modernen Denkens studiert und aus- 
gelegt werden, wobei alles in den Formen und Proportionen eines Lehr- 
amts zu bemessen ist, dem ein vorwiegend pastoraler Charakter eignet"51. 

In der öffentlichen Ankündigung des Konzils nennt Papst Johannes auch 
den •hochberühmten englischen Schriftsteller Kardinal John Henry New- 
man" als Gewährsmann für innerkirchliche Entwicklungen. Wenn er sagt, 
die Klärung von Schwierigkeiten werde durch den •Sententiarum attritus" 
erreicht, so sind diese Worte eine galante Übersetzung einer Stelle aus 
Newmans Werk über die Dogmenentwicklung, das Johannes XXIII. nach 
Aussage seines Sekretärs Capovilla während des Konzils immer griff- 
bereit zur Hand hatte. Newman spricht dort davon, daß man durch Zu- 
rechtrücken von extremen Behauptungen nach rechts und nach links 
schließlich zur Klärung gelange52. 

Den Newmanschen Ausdruck •konvergieren" im Sinne vom Hinzielen 
einer Reihe von Tatsachen auf einen gemeinsamen Mittelpunkt gebraucht 
Roncalli zum erstenmal 1904 und dann siebenmal als Patriarch und sech- 
zehnmal als Papst des Konzils. 

Im Werk über die Dogmenentwicklung nennt Newman als Merkmal 
echter Lehre •dauernde Lebenskraft" (vigour), ein Ausdruck, dem beim 
Papst das italienische •perenne giovinezza" entspricht, das in der Kon- 
zilszeit rund fünfzigmal vorkommt. 

Das Cammino-Motiv des Grafen Grosoli kehrt in der Zeit des Patriar- 
chates rund fünfzigmal und in der Zeit des Pontifikates rund hundertdrei- 
ßigmal wieder. 

Der Papst, der wußte, was er wollte 

Während des Konzils war es nach dem Willen des Papstes, daß die Kon- 
zilsväter ihre Ansichten freimütig bekanntgaben. Nur ein einziges Mal 
griff er ein, aber mit diesem einen Mal führte er die Wende des Konzils 
in dem Sinne herbei, daß er dem geschichtlichen Denken, d. h. dem Prin- 
zip des Aggiornamento zum Durchbruch verhalf. Das erreichte er, indem 
er für die Behandlung der Konzilsaussagen über die Offenbarung •autori- 
tativ" eine neue Fassung verlangte, bei deren Ausarbeitung der Sekretär für 
die Einheit der Christen, Kardinal Bea, gleichberechtigt mitbeteiligt war53. 

51 DMG V/55-56. 52 DMC 1/820. 
53 Angelina e Giuseppe Alberigo, Giovanni XXIII, profezia nella fedeltä, a. a. O., 93; 
Karl Rahner-Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Herder-Bücherei Bd. 270 
bis 273, 1966, 361. 



Johannes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil 113 

Zuvor hatte er der Bibelkommission mit Auflösung gedroht, falls sie wei- 
terhin nur die Entgleisungen von Exegeten dokumentiere54. Diese Tat- 
sache bezeugt direkt, daß er die Wende in eigener Entscheidung herbei- 
führte. 

Während des Konzils wurde sich Papst Johannes selbst dessen bewußt, 
daß es jetzt um das erkenntnisphilosophische Problem der Anpassung der 
Lehre an die Bedürfnisse der Zeit ging, mit dem er sich in der Bergamo- 
Zeit befaßt hatte. Aus dieser Vergegenwärtigung heraus griff er nämlich 
in den Konzils jähren 1960-1962 wieder zu seinen Aufzeichnungen aus der 
Bergamo-Zeit und begleitete - bildlich gesprochen - mit diesen Blättern 
in der Hand die Debatte in der Konzilsaula. 

Gelegentlich versah er die Eintragungen mit aktuellen Zusätzen. Ein- 
mal fügt er seinem Lobpreis des hl. Franz von Sales als Beispiel der Ge- 
duld die Bemerkung an: Jetzt bedarf ich solcher Geduld55. - Ein andermal 
unterstreicht er die Zeilen, in denen er seine Entsendung zum Studium in 
Rom dankbar als Tat der Vorsehung bezeichnete56. 

Vermutlich um 1962 muß Papst Johannes wirklich schwerste Stunden 
mitgemacht haben; nur so ist es zu erklären, daß er folgende Sätze des 
Tagebuches aus dem Jahre 1903, Franz von Sales zitierend, nun als ak- 
tuell geworden, unterstrich: •Laßt den Bösen (die andere Vernunft, d. h. 
die Vernunft meines anderen Ichs) an die Tür eures Herzens anprallen und 
laßt ihn kreischen, wenn er euch tausenderlei Vorstellungen und aufdring- 
liche Gedanken eingibt; da er nur durch die Tür der Zustimmung einzutre- 
ten vermag, haltet diese gut verschlossen, so werdet ihr Frieden haben. 
Seid nicht besorgt, wenn um euer Schiff die Mächte der Finsternis toben, 
und fürchtet euch nicht, denn Gott ist bei euch"57. 

Wenn man die Persönlichkeit Johannes' XXIII. kennzeichnen wollte, 
könnte man eine Reihe von charakteristischen Ausdrücken anführen. Dazu 
gehört auch das Wort •Semplicitä", Einfachheit. So haben ihn die Men- 
schen erlebt, als einen, der nichts aus sich machte, der sich ganz offen gab 
und doch die Geheimnisse seines Herzens bewahrte. Von diesem Wort hat 
der Papst einmal in einer Ansprache für die römischen Fastenprediger des 
Jahres 1959 gesagt - und dabei sprach er genau über sich selbst -: •Die 
Einfachheit ist nicht ein Ins-Blaue-Hinein-Reden oder Aus-dem-Ärmel- 
Schütteln, wie man in Rom sagt; sie verlangt eine ernste Vorbereitung 
durch Gebet und Studium; sie stellt ihre Gedanken genau auf das Ziel ein, 

54 Alberigo, 86, 503. 55 Giornale 116/117. 56 Giornale 94. 
57 Giornale 138. 



Josef Sudbrack 114 

das sie sich setzt und bemißt die zur Verfügung stehende Zeit mehr nach 
der hinreichenden Unterweisung der Gläubigen als nach dem Vergnügen, 
sich selbst zu hören. Die Einfachheit liebt es nicht, sich selbst im voraus um 
eine gute Figur zu sorgen und sucht nicht nach feingedrechselter Rede, die 
in Beifall ausbrechen läßt. Sie ist vielmehr in Furcht vor dem, was der 
Gnade den Weg zu den Seelen versperren kann"58. 

Wie kraftvoll aber die Persönlichkeit des Papstes bei aller Einfachheit 
war, mag eine Tagebuchaufzeichnung über den hl. Stephanus verdeutli- 
chen, die er im Alter von gut 20 Jahren machte und die gleichsam eine 
Prophetie über sein Leben darstellt: •Der hl. Stephanus ist der erste, der 
zeigte, daß er in seiner persönlichen Einstellung die kosmopolitische Idee 
der neuen Religion intuitiv zu erfassen verstand und dem hebräischen Ex- 
klusivismus die ersten Einbußen zufügte, indem er der Wiedergeburt 
Christi neue Wirkbereiche erschloß und mit kühner Sicherheit den neuen 
Weg betrat, der der Ausbreitung des Christentums versperrt gewesen 
war"59. 

Diese Prophetie erlebte ihre Erfüllung im Pontifikat Angelo Roncallis 
und in seiner bedeutendsten Tat, dem II. Vatikanischen Konzil. 

Alberigo, 279. 59 Giornale 105 - 27. 12. 1902 (127). 

Die Lehre vom inneren Leben • 
Der Mönch und Theologe Thomas Merton 

Dritter und Schluß-Teil 
von •Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung"* 

Josef Sudbrack SJ, München 

Während seines Lebens als Trappist hat Thomas Merton (1915-1968) 
ständig über Kontemplation und Gotteserfahrung nachgedacht. Vielleicht 
sollte man sein ganzes Schrifttum zuerst einmal unter diese große Über- 
schrift stellen und dann erst unterteilen: 1. poetische Werke, die gerade in 
einer Gesamtausgabe neu erschienen sind, 2. politische Schriften, von denen 

Teil I und II in Heft 1 (1979) dieser Zeitschrift. S. 41-59. 




