Franz Michel Willam 96

einem sinnvollen, bergenden Geheimnis. Er konnte wohl nicht wissen, was
»heimgehen® heifit, wie die deutsche Sprache so tief sagt. Dazu braucht es
mehr als das kosmische ,,Stirb und Werde“ oder die héheren Sphéren, in
die hinein die Mater gloriosa in der letzten Faust-Szene verschwimmt. Es
braucht die Begegnung des Glaubenden mit dem, auf den hin unser Herz
geschaffen ist und in dem allein es heimkommen kann.

Vielleicht leben wir selbst noch in der Gespanntheit zwischen Zurtick-
schaudern vor dem Tod und glaubigem Sichéffnen, Sichbereiten fiir den
Ruf. Vielleicht suchen wir uns abzulenken wie jene alte Frau, die gleich
zwei Fernsehapparate in ihrem Zimmer aufbauen lieff, um nur ja nicht zur
Besinnung zu kommen. Vielleicht hat der Alltag unser Lauschen, unser
Hoérvermogen abgestumpft. Vielleicht unterdriickt das selbstherrliche und
geizige Ich unser Verlangen nach dem Unendlichen und damit das Verms-
gen, uns endgiiltig fiir ihn zu entscheiden. Vielleicht auch gehoren wir zu
den Unruhigen, die nie sicher sind, ob hinter dem Tod wirklich etwas ist,
wirklich der uns erwartet, ohne den alles sinnlos wird. Und doch braucht
es nicht viel, um frei zu werden fiir das Geheimnis des Todes. Johannes
XXIII. hatte den alles entscheidenden Schritt bereits getan, als er in den
letzten drei Tagen nur immer wiederholte: ,Herr, du weifit, daf ich dich
liebe.“

Johannes XXIIL und das II. Vatikanische Konzil

Aus den Quellen neu gesehen

Franz Michel Willam, Andelsbuch (Vorarlberg)

Es gibt geniigend Publikationen, die den Konzilspapst Johannes XXIII.
als einen giitigen, lauteren und frommen Priester darstellen, der sich aber
wegen der Unkompliziertheit seines Wesens und der Einfachheit seines
Gemiites der Tragweite seiner Entscheidung, als er das Konzil ankiindigte,
nicht ganz bewuflt gewesen sei. So sei er eher durch Zufall als aus bewuf}-
ter Uberlegung zum Papst des Aggiornamento geworden. Nicht immer be-
ruhen solche Urteile auf Nichtwissen. Oft genug steht auch die geheime
Absicht dahinter, die vom Konzil geéffneten Tiren wieder zuzuschlagen,
als sei es nur der Irrweg einer Kirche gewesen, die unter schwacher Leitung
den Irrtiimern der Zeit nachgegeben habe. Doch bei genauerem Zusehen



Johannes X XI111. und das 11. Vatikanische Konzil 97

erhirtet sich bald, dafl Angelo Roncalli immer schon ein Mann war, der
ein festes Stehen im iiberlieferten Glauben der Kirche mit dem klaren
Blick fiir die Notwendigkeiten der Zeit verband. Schon im Februar 1965
hatte Kardinal Lercaro in dieser Hinsicht anldfilich eines Vortrages in
Florenz gesagt, Johannes XXIII. habe in sein Amt keineswegs nur unbe-
schriebene Blitter mitgebracht, auch nicht nur Tugenden und Gaben des
Heiligen Geistes. ,Er war vielmehr®, wie er betonte, ,ein Mann von
auflerordentlichem Wissen und wacher Erfahrung, die ihm nicht einfach
zugeflogen waren, sondern die er sich geduldig und beharrlich, in grofi-
miitigem und tatkriftigem Einsatz, vom Licht einer echten, wenn auch
auBerst zuriickhaltenden Genialitdt geleitet, erworben hatte“. Dies mit
allen uns zur Verfiigung stehenden Mitteln festzustellen, sei unser Recht
und unsere Pflicht!.

Dahin zielen denn auch die folgenden Ausfithrungen. Sie sollen das Bild
des ,guten Papstes Johannes“ (1881 — 1963), wie er in der Erinnerung wei-
ter Kreise fortlebt, in chronologischer Folge durch Ziige erganzen, die meist
unterschlagen werden, ihm aber ein kréaftigeres Pofil geben und ihn insbe-
sondere als einen Mann kennzeichnen, in dem nicht nur die Idee des Kon-
zils geboren wurde, sondern dem das Konzil auch selbst viel zu danken hat.
Das geschieht durch eine ausgiebige Benutzung der Quellen, die uns seit
langerem in reichem Mafle zur Verfiigung stehen. Dabei wird aber nicht
der Anspruch einer streng durchgefithrten historischen Arbeit gemacht.
Der Leser soll vielmehr selbst am Zeichnen des Bildes beteiligt werden, in-
dem er durch die vielen angefithrten Zeugnisse Zug um Zug dieses Bild
nachzukontrollieren vermag.

Seine Herkunft aus dem Bergamasker Alpenland

Der Charakter der Bergamasker wurde von zwei Gegebenheiten gepragt:
Da ist einmal die Mischung von romanischen und germanischen Erbele-
menten. Ein Urahne des Papstes hat den alemannischen Namen Teubaldo,
der einem Dietbold entspricht — man denke an den alten Ortsnamen Die-
poldsau®. Im Namen des Bischofs von Bergamo, Giacomo Maria Radini-
Tedeschi (1905-1914), dessen Sekretair Don Angelo Roncalli war, findet

1 Zitiert nach: Angelina e Giuseppe Alberigo, Giovanni X X111, profezia nella fedelta,
Brescia 1978, 505: ,Perd altrettanto indubbiamente noi abbiamo il diritto e il dovere di
accertare con tutti i mezzi a nostra disposizione come, gia prima della suprema elezione,
il sacco fosse di fatto tutt‘altro che vuoto, fosse gia pieno e non solo di virtd e di doni
delio Spirito, ma anche di tesori eccezionali di scienza e di esperienza non infusi, ma
pazientemente e constantemente acquisiti nell‘ esercizio di un impegno, generoso ¢ attivo,
gia guidato da una luce di antentica s pur discretissime genialita.”

2 Giovanni XXIIL., Il Giornale dell'Anima e altri scritti di pietd, Roma 1964, 420 (im



Franz Michel Willam 98

sich das Romanische und Germanische (tedesco = deutsch) miteinander
verbunden; die Familie wanderte im 13. Jahrhundert aus der Schweiz nach
Piacenza aus®. — Dazu ein zweiter Zug: Auf Grund des romanisch-germa-
nischen Erbes hatte sich zu Bergamo im Mittelalter eine ausgesprochen
christlich-demokratische Denkweise ausgebildet. Sie beruhte auf der Ach-
tung der personlichen Freiheit, die dann jeder mehr unbewufit als bewufit
fiir sich in Anspruch nahm. Das fithrte zu dem, was Angelo Roncalli in
seiner Radini-Tedeschi-Biographie den ,riserbo bergamasco“ nennt. Im
Blick auf diesen riserbo, diese Zuriickhaltung, heifit es im Bericht iiber den
Eucharistischen Di6zesankongrefl von 1914: ,Ein besonderer Grund des
Wohlgefallens war fiir den Bischof die Feststellung, daf seine Priester,
zumindest die filhrenden unter ihnen, endlich die traditionelle Bergamas-
ker Zuriickhaltung iiberwunden hatten und in den Versammlungen die
Friichte jhrer eigenen Studien unbefangen vorlegtens.

Dafl auch Papst Johannes jene Zuriickhaltung, die er fiir die Bergamas-
ker bezeichnend findet, personlich eignct, bezeugt sein Freund und litera-
rischer Gesprachspartner Don Giuseppe de Luca, jener Italiener, der sein
Leben lang in Zeitschriftenartikeln fiir Kardinal Newman warb. De Luca
sagt vom Roncalli-Papst: ,Ich gehore nicht zu denen, die finden, er sei ein
leicht zugdnglicher Mensch, leutselig, fiigsam, ein einziges schones Fest in
der Familie oder im Collegio. Im Gegenteil: Er weiff genau, was er will;
er sagt es nicht und er tragt niemandem auf, es zu sagen. Und da kommt
er selber. Er lachelt; er scherzt; aber sein Geheimnis bleibt bei ihm selbst.
Eine geschlossene Tur, und dahinter sein Gebet, seine Secle — und wenn
man sich auch von seinem liebsten Freund kein offeneres Lacheln und kei-
nen festlicheren Empfang wiinschen kénnte, so wird doch keiner sich dem
Glauben hingeben diirfen, ihn so mit ein paar Worten gefait zu haben
oder fassen zu kénnen“s.

Als ,bergamaskischer” Bergamasker fiihlte sich Roncalli durchaus wohl.
Nach der Ernennung zum Kardinal gestand er dem Bischof Bernareggi
von Bergamo, er bete jeden Tag: ,Ich danke, Herr, dafl du mich erschaf-
fen, erl6st, Christ und Priester . . . und Bergamasker hast werden lassen®s.

folgenden zitiert: Giornale; letzte deutsche Ausgabe: Johannes XX1il. Geistliches Tage-
buch und andere Geistliche Schriflen, Freiburg—Basel-Wien 1964; die zitierte Stelle
S. 427 (die Seitenzahl der deutschen Ausgabe wird immer in Klammern gesetat).

3 Angelo Roncalli, Mons. Giacomo Maria Radini-Tedeschi, Vescovo di Bergamo, Roma
1963, 10. 4 Radini, 61.

® Im Vorwort zu: Angelo Roncalli (Johannes XXIIL.), Baronius. Vorirag, gehalten am
4. 12. 1907 im Seminar zu Bergamo bei AnlafS der dreihundertsten Wiederkehr seines
Todestages, Einsiedeln 1963, 18.

¢ P. H. Jongen, SMM., Johannes XXIII. — Selbstverlag Marianisches Sekretariat, Salz-
burg, S. 66 (im folgenden zitiert: Jongen).



Johannes XX111. und das 11. Vatikanische Konzil 99
Religiése Fihrung durch P. Francesco Pitocchi CSSR

Gilt es, der Begegnung des jungen Angelo Roncalli mit P. Pitocchi gerecht
zu werden, ist es schwer, sich an den engen Rahmen eines Aufsatzes zu hal-
ten. Wie fiir den hl. Augustinus die Begegnung mit dem hl. Ambrosius als
Bischof von Mailand, so ist fiir den spateren Papst Johannes X XIII. die
Begegnung mit P. Pitocchi von entscheidender Bedeutung gewesen. Nun
darf man sich unter P. Pitocchi nicht einen zweiten Augustinus vorstellen.
Als Angelo Roncalli im Dezember 1902 zum erstenmal mit P. Pitocchi
sprach, stellte dieser eine Ruine von einem Menschen dar. Tatséchlich war
er ein Kraftwerk der Gnade Gottes. Als Weltpriester war er 1885 in den
Redemptoristenorden eingetreten und dozierte dort zundchst Literatur-

geschichte.

Schon damals war er auch ein gesuchter Beichtvater. Uber die
spateren Jahre berichtet H. Jongen: , Jeder freie Augenblick sah ihn im
Beichtstuhl, der immer umlagert war. Solchen Anstrengungen hielt seine
Gesundheit nicht stand. 1896 benahm ihm eine krampfhafte Kontraktion der
Halsnerven die freie Beweglichkeit, und er konnte nicht mehr in der Of-
fentlichkeit erscheinen. Das Ubel quilte ihn Tag und Nacht und gestattete
ihm nicht einmal, sich aufs Bett zu legen. Allen aufgewendeten Kosten
und Fachirzten und Medikamenten zum Trotz besserte sich sein Zustand
nicht mehr, und er duldete heroisch 26 Jahre lang, bis der Tod ihn er-
loste®?.

In der Zeitschrift ,Sursum corda®, die P. Pitocchi nach dessen Tod eine
Sondernummer widmete, bezeugten 28 Kardindle, Bischofe und Priester
ihm als ihrem ehemaligen Seelenfithrer Dank und Bewunderung. Zu de-
nen, die sich am ausfithrlichsten und ergriffensten dufierten, zihlte Angelo
Roncalli. Aus seinen Darlegungen, die eine Biographie des Verstorbenen
bieten, erfahrt man, daf der Satz ,,Gott ist alles, ich bin nichts“ sich von der
ersten Unterredung Roncallis mit P. Pitocchi herleitet®.

Diese erste Aussprache fiel in die Exerzitien nach dem Militdrdienst,
»nach der babylonischen Gefangenschaft (Dezember 1902). Roncalli war
sich der Bedeutung des Besuches sogleich bewufit. Am 16. 12. 1902 gibt er
seinen Tagebucheintragungen den heute aller Welt bekannten Titel ,,Das
Tagebuch der Seele — 11 Giornale dell’ Anima®“. Am gleichen Tag trégt er
als Neubeginn fiir das Tagebuch gar nichts anderes ein als den Satz, den
er von P. Pitocchi iibernommen hat: ,Gott ist alles, ich bin nichts — fir
heute geniigt das“®.

7 Jongen, 21. 8 Jongen, 22. 9 Giornale, 100 (121).



Franz Michel Willam 100

Die Entdeckung des Prinzips der geschichtlichen Differenzierung und des
Aggiornamentos durch das Studium von Thomas und Newman

Am 16. 1. 1903 wurde dem jungen Roncalli dann jene Erkenntnis zuteil,
die man mit Prof. Maurice Nédoncelle, Strafiburg, das Gesetz der ge-
schichtlichen Differenzierung nennen kann. Bei der Bedeutung dieser Ein-
tragung bleibt nichts anderes iibrig, als sie zur Génze wiederzugeben. Ron-
calli schreibt: ,Mit einer Gewalt, dafl ich es mit Hinden greifen kann, bin
ich davon iiberzeugt: Die Vorstellung, die ich mir von der Nachahmung
der Heiligkeit anderer gebildet habe, ist falsch! .. . Von den Tugenden der
Heiligen mufl ich die Substanz und nicht die Akzidentien iibernehmen. Ich
bin nicht der hl. Aloisius. Ich mufl mich nicht genau auf die Weise heiligen,
wie er es getan hat, sondern auf die Weise, wie mein von ihm verschiede-
nes Wesen, mein Charakter, meine von den seinen verschiedenen Lebens-
bedingungen es mit sich bringen. Ich muf} nicht die kiimmerliche und diirre
Reproduktion eines wenn auch noch so vollendeten Heiligentyps sein. Gott
will, dafl wir in Nachahmung dem Beispiel der Heiligen solcherart folgen,
daf wir uns das Lebensmark — il succo vitale — ihrer Tugenden zu eigen
machen, es in unser Blut umwandeln und den uns eigenen Veranlagungen
und besonderen Lebensumstdnden anpassen — adattare. Wire der hl. Aloi-
sius der, der ich bin, wiirde er auf einem anderen Weg heilig werden, als
auf dem, den er eingeschlagen hat“!°,

Wie zu sehen, findet sich in diesen Zeilen das Begriffspaar Substanz-
Akzidentien und der Begriff anpassen. Hier gebraucht Roncalli noch das
Wort ,adattare”, weil das Wort ,aggiornare®, das er als Patriarch von
Venedig einfiihrte, damals tiberhaupt noch nicht in dem Sinne gebrauch-
lich war, den er ihm spater gab.

Zur Formulierung des Prinzips der geschichtlichen Differenzierung, der
Anpassung, des Aggiornamento, hatte ihm das Studium des Aquinaten
verholfen. Dies verrdt er uns, indem er bald darauf, am Thomastag, voll
Begeisterung erklért, dessen Werke als die Werke eines Heiligen im Ori-
ginal zu lesen'. Man hat den Eindruck, daf es sich bei dieser Eintragung
fiir ihn um die personliche Losung der Frage handelt, wie er die Heiligen
nachzuahmen habe.

Doch schon in den Exerzitien des gleichen Jahres, im Dezember 1903,
stellt er das Gesetz der geschichtlichen Differenzierung als Grundprinzip
der Verkiindigung der Glaubenslehre tiberhaupt hin: ,Immer werde ich

1 Giornale, 112 (183). — Franz Michel Willam, Vom jungen Roncalli (1903-1907) zum
Papst Johannes XXIII. (1958-1968), Innsbruck 1967, 32-33 (zitiert: Willam, Papst Jo-
hannes).

1t Giornale, 121 (148).



Johannes XXII1. und das 11. Vatikanische Konzil 101

danach streben, in allen theologischen und biblischen Fragen zuerst die
tberlieferte Lehre der Kirche zu erforschen und von dieser Grundlage aus
auf die neuen Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung eingehen®®2.

Auf diesem Weg wird Roncalli noch weitergefiihrt, als er die Schriften
Newmans kennenlernte. Sie bestirkten ihn in seiner Entdeckung. Nach dem
Zeugnis des Sekretirs Loris Capovilla hat er sich schon als Theologiestu-
dent in Rom (1900-1904) mit dem grofien englischen Konvertiten befafit.
Den dufleren Anlafl dafiir, Newman mit ruhigem Gewissen zu studieren,
konnte fiir einen absolut kirchlich Gesinnten, wie der junge Roncalli eben
war, die Tatsache bieten, dafl der damals noch regierende Papst Leo XIII.
Newman 1879 zum Kardinal ernannt hatte. Da Newman, wie Roncalli mit
Freude feststellte, Thomas im Original gelesen hatte, war die Identifizie-
rung der erkenntnistheoretischen Formel fiir induktives Denken des Tho-
mas mit jener Newmans beinahe schon gegeben, sobald er die »Apologie®,
das damals bekannteste Werk, in die Hand bekam. In England hatte sich
nimlich von der Thomas-Zeit des Mittelalters her die Definition des in-
duktiven Denkens als Probabilititen-Denken erhalten. ,Die Probabilitat
ist fiir uns der Fithrer im Leben!“ hief} es bei Newman. An der gleichen
Stelle spricht Newman auch von ,konvergierenden Probabilititen“*®. Das
reimte sich ohne weiteres mit dem zusammen, was Thomas ,arguere, scire,
dicere, per probabilitatem“ nennt.

Es war der gleiche Weg, wenn Roncalli von Thomas herkommend New-
man las, wie fiir Newman, wenn er aus seiner Tradition zu Thomas fand,
dessen 28-bindige Ausgabe er schon als Anglikaner erworben hatte™.

Das starke Interesse an der demokratisch-sozialen Bewegung

In der Volksgemeinschaft der Bergamasker war, wie schon bemerkt, ein
vom christlichen Mittelalter iberkommener Sinn fiir demokratische Initia-
tiven lebendig. Er wirkte sich auch im kirchlichen Leben aus, nicht zuletzt
in Griindungen sozialer Einrichtungen verschiedener Art. Getragen wurde
die soziale Bewegung der Region von der gesamtitalienischen ,,Opera dei
Congressi“, die den deutschen Katholikentagen entsprach. Thr Prasident
wurde gegen Ende des Jahres 1902 Graf Grosoli. Am 15. Juli 1904 ver-
fafite dieser nun ein Manifest, das zu einer Auseinandersetzung unter den

12 Giornale, 152 (174 ).

13 Joh. Artz, Newman-Lexikon, Grinewald-Verl. Mainz 1975, Stichwort ,Wahrschein-
lichkeit“: 1147-1152, besonders 1151.

14 Franz Michel Willam, Aristotelische Erkenntnislehre bei Whately und Newman und
ihre Beziige zur Gegenwart, 1960, 310; ebda: Die Gleichheit des Ansatzes mit dem Ansatz
Karl Rahners (S. 316-321) bestitigt von Karl Rahner selbst in: Grundkurs des Glaubens,
1976, 22.



Franz Michel Willam 102

katholischen Laien fiihrte, Mififallen in Rom hervorrief und zur Aufhe-
bung der ,,Opera dei Congressi“ in Italien durch Papst Pius X. fiihrte. Der
Streit im katholischen Lager sollte damit noch keineswegs beigelegt sein,
wie die Zukunft erwies.

Uber das Erleben jener Tage hat spiter Roncalli in einer Biographie des
Bischofs Radini-Tedeschi mit folgenden Worten berichtet: ,Im Jahre 1908
kam es beim Kongref der Zentralleitung der Opera dei Congressi zu Aus-
einandersetzungen zwischen der alten intransigenten Garde und den
jungen christlichen Demokraten. Im Jahre darauf, im Jahre 1904, wurde
Grosoli wieder scharf angegriffen. Als sich nun der Staatssekretir des HI.
Stuhles, Mery del Val, am 6. Juli auf die Seite des Grafen stellte, sandte
dieser am 15. Juli 1904 an alle Gruppen der Opera ein Rundschreiben. Er
forderte die Katholiken auf zu handeln, Epochen und geschichtliche Ereig-
nisse als Meilensteine eines Weges nach vorwirts zu betrachten, eifersiich-
tig darauf bedacht, dafl ihr Werk als Werk der gegenwirtigen Generation
nicht mit Fragen vermengt werde, die nicht zum lebendigen Bewufltsein
des Volkes gehorten®?s,

Welch tiefen Eindruck die Aufhebung der ,Opera dei Congressi wegen
des Manifestes von Graf Grosoli auf den jungen Roncalli machte, 148t sich
sehr schwer vorstellen. Muflte er doch erkennen, dafl das Manifest inhalt-
lich sich mit seiner Formulierung des Gesetzes der geschichtlichen Differen-
zierung einfachhin deckte. Da ist es kein Wunder, wenn das Motiv vom
»Weg“ — vom cammino — in den Ansprachen Roncallis als Papst neben
dem Wortpaar Substanz-Akzidentien begleitend einhergeht. Hierher ge-
hért auch der beriihmte Ausspruch vom ,,Schritt nach vorne* —~ un passo
innanzi.

In die gleiche Zeit gehort auch die Gestalt des Verlegers Nicold Rez-
zara. Er war der nimmermiide Werber fir soziale Ziclsetzungen, griindete
die Tageszeitung ,Das Echo von Bergamo“ und das Wochenblatt ,Der
Landbote“. Beide, Graf Grosoli und Nicolo Rezzara, hat Roncalli nie
mehr vergessen. Vom Grafen Grosoli sagte er als Patriarch von Venedig:
»Seit 1905, da wir uns im Vatikan bei der Weihe von Msgr. Giacomo Ra-
dini-Tedeschi zum Bischof von Bergamo kennengelernt hatten, dessen
Sekretdr ich war, bis zum 19. Marz 1925, da er mich bei meiner Weihe
zum Bischof mit seiner Anwesenheit erfreute, gab es zwischen uns einen
ununterbrochenen Strom von briiderlicher Liebe, die fiir mich jedesmal
eine geistige Erhebung und eine tiefe Erbauung war; es war die Liebe
zur Kirche, zum Heiligen Vater, zur katholischen Sache, die jene heilige
Seele mit einer unvergleichlichen Einfachheit, Geradheit und Hochher-

15 Radint, 62.



Johannes X X111. und das 11. Vatikanische Konzil 103

zigkeit ausstrahlte“:¢, — Uber Nicolé Rezzara erzihlte Angelo Roncalli zur
gleichen Zeit dem Bischof von Vicenza, der Heimat Rezzaras: ,Rezzara
war der grofite Schopfer und Forderer der katholischen Aktion in meinem
Bergamo. Wiahrend der zehn Jahre, die die kostbarsten meines Wirkens
als junger Priester und die letzten des wunderbaren und hocherbaulichen
Lebens Rezzaras waren, gewohnte ich mich daran, sozusagen tiglich mit
ihm zu verkehren“?’.

,Keime“ fir das II. Vatikanische Konzil

Im Jahre 1907 war der 300. Todestag des Kirchenhistorikers Cesare Ba-
ronius (1538-1607). Bischof Radini-Tedeschi und Kardinal Ferrari hat-
ten veranlafit, dafl Roncalli als Professor fir Kirchengeschichte am Prie-
sterseminar von Bergamo die Festrede hielt. Die Spannung vor dieser
Rede kann man sich heute kaum mehr vorstellen. Folgende Ereignisse wa-
ren explosionsartig aufeinandergefolgt: Papst Pius X. hatte im Dekret
Lamentabili auf die Irrtiimer des Modernismus hingewiesen und im
Rundschreiben Pascendi ihn verurteilt. Ernesto Buonaiuti, der einstige
Mittheologe Roncallis, hatte darauf anonym das Programm der Moder-
nisten veroffentlicht, dem 1905 der Artikel ,Dogma und Geschichte vor-
ausgegangen war. Buonaiuti hatte, wie er sich selbst ausdriickt, im Schat-
ten eines Purpurmantels, im Schatten des verehrungswiirdigen Kardinals
Newman, vor den Angriffen Schutz gesucht und diesen gleich Loisy in
seiner Weise ausgelegt?®.

Roncalli beniitzte die Festansprache dazu, zum Schluf} tber die ,Krisis*
zu sprechen, ,die wir soeben durchmachen®. In der Rede hatte er die gei-
stige Entwicklung der Neuzeit unter dem Einflufl des naturwissenschaft-
lichen Denkens Bacons und seiner Schiiler dargelegt. Aber auch seine
Meinung dazu geduflert: Bacons These von der Erfahrung als Quelle alles
Wissens in Ehren! Uns geniigt die Riickkehr zum originalen Thomas! ,Den
giftigen Einfliissen einer leeren, nicht bei der Wirklichkeit ansetzenden
Philosophie werden wir stets und mit Nachdruck die weisen Ableitungen —
deduzioni — der Philosophia perennis entgegenstellen, indem wir aus den
so reinen Quellen des Aquinaten schopfen und sie mit den neuen Bediirf-
nissen der Zeit in Harmonie bringen — porre in armonia . . . Uber der phi-
losophischen Vertiefung und der positiven Forschung stehe jedoch der

18 Angelo Giuseppe Card. Roncalli, Patriarca di Venezia, Scritti ¢ Discorsi. Vol. 1V,
Edizioni Paoline, Roma 1962, Scritti, I'V 105-106.

17 Ebda 117.

18 Ernesto Buonaiuti, Geschichte des Christentums, 1. Altertum, A. Francke, AG. Bern
1946, 15-17.



Franz Michel Willam 104

Glaube, stehe immer der Glaube! Der Glaube, der gnadenhaft eingegos-
sene Habitus der Seele, der Zweifel und Ungewiflheit aufhebt, der uns
vor nichts fiirchten 148t, der uns geborgen hilt in jenem Artikel unseres
Credo, das wir alle Tage beten, ,und die eine, heilige, katholische und apo-
stolische Kirche® — dessen sicher, dafl der Sieg der Wahrheit, wie immer
sie vor uns hintreten und von welcher Scite sie auch immer kommen mag —
und sei es auch von seiten der Naturwissenschaften —, jedesmal auch ein
Sieg der Kirche sein wird“?®,

Pietro de Luca, von dessen freundschaftlichem Verhltnis zu Papst Jo-
hannes schon die Rede war, erklirte die Rede vom 4. Dezember 1907 als
den ,Keim“, der sich zum Zweiten Vatikanischen Konzil entfaltete. Eben-
sogut kann man diese Rede als eine erste Entfaltung jener Notiz des Ta-
gebuches vom Dezember 1903 bezeichnen, in der er als Regel aufstellt:
»Zuerst die iiberlieferte Lehre der Kirche erheben und von ihr aus als
Grundlage auf die neuen Daten der wissenschaftlichen Forschung einge-
hen“20,

Nicht ausgeschlossen ist, dafl Roncalli bei dieser Festansprache sich auf
jene Arbeit iiber Cesare Baronius besann, die er als Theologe begonnen
hatte und die moglicherweise auch zu jener Zeit schon mit einem Blick
auf die Lage der Kirche zur Stunde verbunden worden war®. Damals —
1902 — hatte es ihn einen schweren Kampf gekostet, als man ihm die Arbeit
iber sein Spezialproblem verbot und die Pflege der Kranken zuwies®.

In die gleichen Jahre fillt noch ein Ereignis, das das Konzil vorberei-
ten sollte. In seiner Leidenschaft fiir geschichtliche Urkunden entdeckte
Roncalli auf dem Dachboden des Priesterseminars von Mailand die Vi-
sitationsakten aus der Zeit des hl. Karl Borromdus: 39 Béinde in Pergament
gebunden. Mit Achille Ratti, dem damaligen Vorstand der Ambrosiana
und spdteren Papst Pius XI., wurde die Verdffentlichung simtlicher Vi-
sitationsakten beschlossen. Die Vorarbeiten vertraute Roncalli Don Pietro
Forno an®. Roncalli war davon so begeistert, daf er in dem von ihm ge-
leiteten Didzesanblatt gleich in 26 Fortsetzungen von diesen Akten berich-
tete. Drei Monate vor der Wahl Roncallis zum Papst lag der letzte Band
gedruckt vor.

'* Angelo Roncalli, Il Cardinale Cesare Baronio. Conferenza, tenuta il 4 Dicembre 1907
nel Seminario di Bergamo, Ricorendo il terzo Centenario dalle morte. Roma 1961, 4544
(deutsche Ausgabe, Einsiedeln 1963, 57).

2 Giornale 152 (174 f).

21 Jongen, 37.

2 Giornale 89 (109). — Willam, Papst Johannes 25.

2 Jongen, 47; Willam, Papst Johannes 122-123.



Johannes X X111. und das 11. Vatikanische Konzil 105
Verdachtigungen

Gleich Kardinal Newman kam auch Roncalli ,unter die Wolke“ —~ so
hatte sich Newman hinsichtlich seiner eigenen Verdichtigung als Irrlehrer
ausgedriickt.

Im Jahre 1911 erhielt Roncalli den Auftrag, ein Urteil iiber seinen Kol-
legen P. Mojoli und dessen Vorlesungen, die des Modernismus verdachtigt
wurden, abzugeben. Roncalli war dabei duflerst behutsam und wohlwol-
lend. Beriihrten die aufgeworfenen Fragen vielleicht auch seine eigenen
Probleme? Auf jeden Fall schrieb er in seinem Gutachten so viel dem
lebhaften Temperament seines Kollegen und seiner oft mangelhaften Vor-
bereitung auf die Vorlesungen zu, dafl fiir Modernismus nichts mehr iibrig
blieb: ,Hat man die Wahrheit, und zwar die ganze Wahrheit zu sagen,
so begreife ich nicht, dafl man sie mit den Blitzen und Donnerschldgen des
Sinai und nicht mit der Ruhe und Heiterkeit Jesu am See und auf dem
Berge begleiten sollte. — Was mich betrifft, so gestehe ich, dafl ich mich
mehrere Male beim Zuhéren angestrengt habe, die Lehrweise P. Mojolis
auf Grund eines reflex aufgestellten Prinzips ausgezeichnet zu finden, aber
es gelang mir nicht — die Unterschiede zwischen seinem Vorgehen und mei-
nem eigenen Charakter waren zu grofl . . . Es scheint mir nicht am Platze,
auf seine — wie soll man es nennen — uniiberlegten Auflerungen im einzel-
nen einzugehen, die ihm entschliipften und gerade aus seinem Munde be-
sonders miffielen. Ich erinnere mich noch gut an das, was er von Leo XIII,,
dem 90jahrigen, Giber dessen Verhiltnis zur Jugend und zur Democrazia
Christiana sagte . . . Ebenso erinnere ich mich auch, wie die Rede von einem
Schufl Kantianismus bei einem Prilaten war, den er hinterher Kardinal
Mercier sein lief3“24,

Roncalli sprach Prof. Mojoli von den gegen ihn erhobenen Vorwiirfen
frei; in Rom z&hlte man Mojoli trotz dieses Gutachtens zu den Modernisten
— indirekt wurde damit auch Prof. Roncalli als ihnen nahestehend hinge-
stellt. Wie ernst es ein solches Geriicht zu nehmen galt, sollte sich einige
Jahre spater herausstellen.

Im Juni 1914 machte Kardinal De Lai anldflich einer Audienz Prof.
Roncalli in ,freundlichen, aber sehr deutlichen Worten“ darauf aufmerk-
sam, in der Exegese wie auch in der Kirchengeschichte Vorsicht walten zu
lassen. Betroffen davon, begab sich Roncalli sogleich zur Erforschung seines
Gewissens in die Kirche Al Gest. Vierzehn Tage spiter rechtfertigte er
sich dem Kardinal gegeniiber in einem ausfithrlichen Schreiben und er-
klérte sich dazu bereit, seine Aussagen mit einem Eid zu belegen.

24 Radini, 246-247.



Franz Michel Willam 106

Am Schluf} des Schreibens wies Roncalli auf seine Ansprache vom 4. 12.
1907 als seine beste Rechtfertigung hin®.

Von der Energie des Schreibens beeindruckt, dankte Kardinal De Lai
Roncalli mit der Versicherung, es habe sich nicht um einen Tadel, sondern
um eine heilsame Mitteilung gehandelt. Als eine Mahnung zur Vorsicht
trug Roncalli eine Abschrift des Briefes an De Lai stindig bei sich. Zur
Vorsicht gehorte in jenen Tagen natiirlich auch, den Namen Newman nie
zu nennen!

Die Biographie des Bischofs Giacomo Maria Radini-Tedeschi

Die innere Einstellung Roncallis bei Abfassung der Biographie des Bi-
schofs Radini-Tedeschi, dessen getreuer Diener er als Sekretdr von 1905
bis 1914 gewesen war, kann man mit den Worten ,riickwartsblickend —
vorwirtsschanend® charakterisieren. Dies war bei Wahrung aller ge-
schichtlichen Treue méglich, da ja der Bischof mit Roncalli ,unter die
Wolke“ zu stehen gekommen war. Fiir das Ideal, das Roncalli vor sich
sieht, pragt er den Satz: ,Uralt in der Lehre, durchaus modern in der
sprachlichen Fassung“?. Wie er lautet, ist er eine neue Fassung des Ge-
setzes der geschichtlichen Differenzierung und des kommenden Aggiorna-
mento. Worte wie ,neue Zeiten—neue Bediirfnisse“ — ,nuovi tempi — nuovi
bisogni® u. 4. ziehen sich als Begleitmelodie durch das ganze Buch®”. Und
interessant: Schon auf der ersten Seite des Textes fir die Ankiindigung des
I1. Vatikanischen Konzils kehrt dieses Motiv in der lateinischen Redeweise
»hodiernis necessitatibus accomodare“ dem Sinn nach genau wieder®.
Papst Benedikt XV. hatte als erste Mafinahme verordnet, die bis dahin
mit allen Mitteln betriebene Suche nach Modernisten aufzugeben. So
scheute Roncalli nicht vor der Bemerkung zuriick, das Dekret Lamentabili
sei providentiell und sehr weise gewesen, habe aber der wissenschaftlichen
Aufhellung des Anliegens der Modernisten un freno, einen Stopp aufer-
legt®. Diese Erkenntnis mag auf den spateren Beschluf}, ein Konzil mit der
Losung ,Anpassung“ einzuberufen, unbewufit von Einflufl gewesen sein.
In die Zukunft weisen Bemerkungen wie: Bei manchen Neuerungen
fiihle man sich zuerst gestoflen, nachdem sie aber durchgefihrt seien, wun-
dere man sich dariiber, dall man das nicht schon ldngst getan habe®. Ein

2 Loris F. Capovilla, X. Anniversario della morte di Papa Giovanni, 61-69. — Willam,
Geist der Kirche, in: ,,Christ in der Gegenwart“ Nr. 8/1975, S. 20.

26 Radini, 100.

27 Radini, 28, 32, 62, 63, 67, 87, 91.

8 Discorsi Messaggi Colloqui del Santo Padre Giovanni X X111, Roma, 1/805(cit. DMC).
2 Radini, 85. 30 Radini, 90.



Johannes XXI1I1. und das 11. Vatikanische Konzil 107

andermal spricht er von Neuerungen, die Bischof Radini-Tedeschi ,der
Stimme seines Gewissens gehorchend® durchgefiihrt habe®!.

Der Mann der Okumene

Schon im Alter von etwa siebzehn Jahren hatte Roncalli sich vorgenom-
men: ,Mein Gebet fiir die Bekehrung des Orients und die Vereinigung der
,getrennten Kirchen® (so sagte er damals schon!) will ich noch inniger fort-
setzen“%,

Das Leben von 1920 bis zur Ernennung zum Erzbischof und Kardinal
von Venedig 1953 gab Roncalli Gelegenheit, mit den einzelnen Kirchen
in ,Ost und West®, wie er sich einmal ausdriickt, vertraut zu werden®. Ins
Heilige Land, nach Polen und Usterreich war Roncalli schon als Sekretér
des Bischofs Radini-Tedeschi gekommen. Als Organisator des Papstlichen
Missionswerkes kam er nach Frankreich, Belgien, Holland und Deutsch-
land (mit Miinchen und Aachen als Hauptstation).

Im Jahre 1925 wird Roncalli als papstlicher Visitator nach Bulgarien
entsandt, wo die Katholiken, teils dem lateinischen, teils dem byzantini-
schen Ritus angehorend, rund sieben Millionen christlich Orthodoxen ge-
geniiber eine Minderheit bildeten. Im Jahre 1931 wird er zum Apostoli-
schen Delegierten in Bulgarien ernannt. Im Jahre 1934 macht ihn Pius XI.
zum Apostolischen Delegierten fur Griechenland und die Thirkei.

Aus dieser Zeit sei folgende Begebenheit erwahnt: Als er in Istanbul die
Glaubigen nach der Messe ein Gebet in franzésischer Sprache sprechen
horte, sorgte er dafiir, dafl schon am néchsten Sonntag in den Banken ein
Blatt mit einer Ubersetzung des Gebetes ins Tirkische auflag®. Daf} er
selbst die tiirkische und neugriechische Sprache lernte, war fiir Roncalli
eine Selbstverstiandlichkeit®.

Das gute Verhaltnis zum Patriarchen Athenagoras von Istanbul geht auf
diese Zeit zuriick. Nach der Wahl Roncallis zum Papst berief Athenagoras
sich auf diese Zeit der gegenseitigen Freundschaft®.

Wie ein Skifahrer alle Berge auf ihre Verwendbarkeit fir Skiabfahr-
ten, wie ein Rudersportler jeden Fluf} auf seine Eignung fiir Bootsfahrten
priift, so machte Roncalli in seinem christlich ausgerichteten Geist jede
Stellung zu einer Gelegenheit, sich pastoral, d. h. seelsorglich zu betatigen.
So wurde er im Wecdhsel des Ortes und der Amter innerlich zu dem, als den

81 Radini, 156. 32 Giornale 13, 22 (33 £., 43).

3 Giornale: Rom 208-209; Bulgarien 211-228; Tiirkei und Griechenland 229-267; Paris
269-286; Venedig 287-298. 3 Giornale 281; Jongen, 58,

35 Giornale 286 (251, 260); Jongen, 59.
36 Jongen, 61.



Franz Michel Willam 108

er — zum Erzbischof und Patriarchen von Venedig ernannt — sich der Welt
und der Kirche darstellen sollte.

Der Preis des Lachelns

Als eine Art Mythos machte in den Jahren des Konzils sich die Ansicht
breit, die der Konzilstheologe Edward Schillebeeckx unter dem Schlagwort
»Zusammenspiel des Papstes Johannes XXIII. mit dem Weltepiskopat®
mit folgenden Sdtzen wiedergab: ,Einerseits haben wir allen Grund, zu
behaupten, dieser Papst sei in seinen theologischen Ansichten schlieflich
doch der scholastischen Theologie verhaftet gewesen, die er vor vielen
Jahren von seinen italienischen Lehrern tibernommen hatte. Es wire un-
richtig, diesen Papst als Vertreter der neuen Theologie darzustellen, als
habe er dieser auf dem Konzil zum Durchbruch verholfen. Es gab aber
tatsichlich eine Art harmonie préétablie zwischen dem Papst und den
bischoflichen Vertretern einer sich erneuernden Theologie, nur ergab sich
diese nicht aus den theologischen Ansichten des Papstes, sondern infolge
seiner priesterlichen und pastoralen Aufgeschlossenheit fiir das Heil der
Kirche und Welt. Ein wirklich christlicher Mensch ist — Gott sei Dank —
noch etwas mehr als nur eine ,theologische Ansicht‘ entweder progressiver
oder konservativer Richtung. Die Erneuerung und der Durchbruch einer
dem Leben naher stehenden Theologie sind nicht vom Papst, sondern vom
Weltepiskopat ausgegangen“®.

Nun war zwar Papst Johannes, wie er selbst erkannte, cine Neigung
zur Giite und zum Ausgleich von Natur aus eigen. Wenige aber werden
mit gleicher Unerbittlichkeit sich darum bemiihen, die naturgegebene Giite,
die verstehen und zusammenfithren will, zu verchristlichen. Dieser Ver-
christlichung des Lachelns gelten u. a. folgende Eintragungen im Tage-
buch:

»Eine heilige Freude soll mich nie verlassen, denn was immer auch ge-
schehen mag: In Thm leben wir, bewegen wir uns und sind wir“ (Wihrend
der Priesterweihe-Exerzitien 1.-10. August 1904.)3%,

»Mein bestindiges Lacheln mufl den Kampf gegen den Egoismus, der
manchmal heftig tobt, zu verdecken wissen und, wenn es darauf ankommt,
den Sieg des Geistes liber die widerstrebenden Sinne und die Eigenliebe
widerspiegeln, damit Gott und mein Nichster von mir immer den besse-
ren Teil erhalten® (August 1914, nach zehn Jahren Priestertum.)®.

7 K. Schillebeeckx, Die Signatur des Zweiten Vatikanums. Riickblick nach drei Sitzungs-
perioden. Herder Wien 1965, 82-84.

38 Giornale 177 (185).

¥ Giornale 192 (215).



Johannes XX1I1. und das 11. Vaiikanische Konzil 109

Wie eine Riickverbindung mit den Tagebucheintragungen der Bergamo-
Zeit wirkt es, wenn Roncalli bei den Exerzitien vom Friithjahr 1930 in
Bulgarien nach Schilderung seiner schwierigen Lage den Satz nieder-
schreibt: ,Das Gedenken an den hl. Franz von Sales 143t mich freudig mit
andern seine Worte wiederholen: ,Ich bin wie ein Vogel, der in einem
Dornbusch singt®“4°.

Ihre Christlichkeit erweist die Giite eines Menschen — sei sie ihm von
Natur mitgegeben oder in langem Ringen erworben — vor allem dann,
wenn sie nicht auf Kosten der Wahrheit oder der Einsicht in einen unbe-
dingt einzuschlagenden, von Gott gewiesenen Weg geht. Nun haben wir
aber gesehen, wie sehr der Roncalli-Papst nicht nur sich um eine immer
tiefere Erkenntnis des Credo der Kirche bemiiht hatte, sondern zugleich
auch in wachsendem Maf zu der Uberzeugung gekommen war, daff es in
der Pastoral entscheidend darum gehe, den iberlieferten Glauben in die
jeweilige Zeit hineinzusprechen. Konnte er darum je die Grundeinsicht
seines priesterlichen Lebens und Denkens, das Prinzip der geschichtlichen
Differenzierung und des Aggiornamentos, seiner Giite zum Opfer bringen,
ohne sich untreu zu werden? War es darum wirklich nur , priesterliche und
pastorale Aufgeschlossenheit®, wie Schillebeeckx meint, die Papst Johan-
nes sich mit ,,den bischoflichen Vertretern einer sich erneuernden Theolo-
gie® treffen lieff, oder mufite er nicht gerade jetzt, wo ithm die Leitung der
Kirche anvertraut war, seine Stunde fir gekommen erachten, den thm von
Gott gewiesenen Weg zu Ende zu gehen und die ganze Kirche auf diesen
Weg zu fithren? In der Tat: Seine Idee des jeweiligen geschichtlichen Kai-
ros christlicher Verkindigung und des ,, Auf-den-Tag-Bringens“ der Bot-
schaft des Evangeliums lief} ihn schon in der Vorbereitungsphase und dann
ganz entscheidend in den kritischen Stunden der ersten Sitzungsperiode
zum vermittelnden und einigenden Faktor des Konzils werden. Betrachtet
man dagegen ein weitverbreitetes Urteil der kritischen Nachwelt iiber den
Konzilspapst, so mufl man sich einerseits vor Augen halten, inwiefern ihm
der Ruf der Giite auf eine Weise geschadet, die Giite selbst hinwiederum
sein Verhalten wiahrend des Konzils mitbestimmt, aber nie verfilscht hat.

Generalprobe in Venedig

Bischof Alfredo Cavagna sagt im Vorwort zum Index der Discorsi Mes-
saggi Colloqui: ,Die letzte Vorbereitung Angelo Roncallis fir den Stuhl
Petri bedeutete Venedig“4l.

% Giornale 221 (242).

4 DMD-Indice I-V, 13. Die Ansprachen und Schreiben Roncallis aus der Zeit seines

Patriarchates umfassen vier Bande mit anndhernd 2000 Seiten. Manche Teile der Anspra-
chen kénnte man mit solchen aus der Konzilszeit austauschen.



Franz Michael Willam 110

Was in Venedig geschah, ist sowohl inhaltlich als auch formell die grofie
Uberraschung. Der Patriarch geht dazu iiber, das Wort ,pastoral® von
»Pastor“ abzuleiten, Pastor dann mit ,Hirte“ zu iibersetzen und im Sinne
des Hirtengleichnisses aus dem Johannesevangelium auszulegen, indem
er von Johannes 1. das Prinzip der Milde, 2. das Prinzip der Anpassung
und 3. das Prinzip des Okumenismus tibernimmt.

Zum Prinzip der Milde hatte sich der junge Angelo Roncalli schon in
seinem Gutachten iiber die Vorlesungen des P. Mojoli und in der Biogra-
phie des Bischofs Radini-Tedeschi bekannt, in der er es for besser erklart,
die Feder in das Tintenfafl des hl. Franz von Sales als in das des hl. Hiero-
nymus zu tauchen®?. Nach 1953 liest er aber das Prinzip der Milde von den
Hirten-Gleichnissen im 10. Kapitel des Johannesevangeliums ab*. Einmal
zitiert der Patriarch in prophetischer Weise den Satz: ,Das Gesetz der
Milde ist in seinem Munde“#.

Das Prinzip der Anpassung: Anldflich der Feier seines 50jahrigen Prie-
sterjubildums am 10. August 1954 mahnt er seinen Klerus mit Hinweis auf
das 10. Kapitel des Johannesevangeliums: ,Der Herr hat uns zum Heile
der Volker berufen. So verlangt er von uns zumindest, daff wir alle Schafe
kennen, die unserer personlichen Obhut anvertraut sind. Nur so kénnen
wir sie in der einen oder anderen Form, eines nach dem andern, zu uns
heranrufen. Der Hirt ruft die Schafe bei ihrem eigenen Namen — proprias
oves vocat nominatim ... Die pastorale Regierung eines Bischofs ist ein
duflerst hohes, duflerst schwieriges und auflerst heikles Amt. Die Kunst
aller Kiinste ist die Seelenfiihrung. Wie man von jeder Kunst sagt: ars una
species mille — es gibt nur eine Kunst, aber der Spielarten und der Aus-
drucksweisen sind unzahlige, so mufl man in besonderer Weise solches vom
Amt der Seelenfiihrung — ministero pastorale — sagen“#.

In Venedig prigt Roncalli den Ausdruck ,Corso di aggiornamento®.
Damit war das Losungswort fir das Konzil gefunden. Den ersten Corso di
aggiornamento eréfinet der Patriarch schon am 14. 9. 1954 und weist dabei
gleich in der Einleitung auf Bischof Radini-Tedeschi als ein ,unvergleich-
liches Beispiel“ einer modernen Pastoral hin*. Das zukunftsweisende Wort
»Aggiornamento® gebraucht er schon am 1. 12. 1953 bei Ankiindigung des
Marianischen Jahres (hundert Jahre nach der Verkiindigung der Lehre
von der Unbefleckt Empfangenen). Prophetisch wirkt diese Pragung, da
er sie jetzt mit dem dritten Provinzial-Konzil verbindet, die auf die geistige

42 Radini, 150.

43 Das Wort ,Milde“ kehrt in den Ansprachen des Patriarchen Roncalli mehrmals und
in den Ansprachen des Papstes Johannes XXIII rund zwanzigmal wieder.

44 Scritts 111/18. 45 Scritti 1V, 52; 1, 130. 46 Scritti 1, 305-307.



Johannes X X111, und das I1. Vatikanische Konzil 111

Erneuerung der Didzese abzielt. Auch das Wort vom ,neuen Pfingsten®
spricht Roncalli als Patriarch von Venedig zum ersten Mal aus®®.

Vor 1953 sind Zitate aus dem Johannesevangelium selten; in der Zeit
von 1953 bis 1958 wird Johannes mit seinen Hirten-Gleichnissen zweiund-
siebzigmal zitiert. In der Zeit des Pontifikates zitiert der Papst den Evan-
gelisten ungefdhr fiinfundachtzigmal. Von diesen Zitaten gehort die
Mehrzahl dem zehnten Kapitel oder den Abschiedsreden des Johannes-
evangeliums an®.

Die ldee des Okumenismus: Schon in diesen Jahren begriindet Roncalli
die Idee des Okumenismus gern mit der johanneischen Bildrede von der
einen Herde und dem einen Hirten. Die Mehrzahl der Hinweise gehort den
zwel Jahren unmittelbar vor der Papstwahl an®.

Die Ernte des Konzils

Nicht weniger als viermal legt Johannes XXIII. in den Jahren seines
Pontifikates die auf dem Gesetz der historischen Differenzierung griin-
dende Aggiornamento-Idee im Sinn des Thomas vor: einmal (am 4. Ok-
tober 1961) vor dem Konzil und dreimal (am 11. Oktober 1962, am 4. No-
vember 1962 und am 23. Dezember 1962) wdhrend des Konzils. Freilich
nennt er, wie schon erwiahnt, Thomas nicht mit Namen, inhaltlich schlie-
fen sich jedoch alle vier Darlegungen der Aggiornamento-Idee an die
Darlegungen der Baronius-Gedéchtnisrede vom 4. September 1907 an, in
denen er die Theologen zur Einfiihrung der induktiven Forschungs- und
Darstellungsmethode auffordert. Am deutlichsten ist dieser Zusammen-
hang in der Ansprache anlafllich des groflen Weihnachtsempfanges vom
23. Dezember 1962 zu erkennen. Darin heifit es: ,Es geht nicht um die
Diskussion tiber dieses oder jenes Thema der fundamentalen Lehre der
Kirche in einer ausfithrlichen Wiederholung der Lehre der Viter und der
Theologen alter und neuer Zeit, die — wie man annchmen kann — dem
Geiste schon gegenwirtig und wohlvertraut ist. Dazu bedarf es wirklich
keines Konzils. Der christliche, katholische und apostolische Geist der gan-
zen Welt erwartet mehr: Von einer erneuerten, frohen und ruhigen Zu-
stimmung zur gesamten Lehre der Kirche in ihrer Vollstindigkeit und
Klarheit, wie sie noch aus den Akten des Konzils von Trient und des Ersten
Vatikanischen Konzils hervorleuchtet, soll es zu einem Sprung nach vor-

47 Scritts 1, 125. Die Worte aggiornare und aggiornamento werden ferner gebraucht:
Scritti 1-125, 232, 303; 11-62, 150, 158, 159, 189, 246, 446; 11114, 17, 18, 167, 168, 184,
254, 264, 810, 872. 8 Scritts 111, 193.

4 Willam, Papst Johannes, 132-133.

50 Scritti 11, 170; 111/89, 47, 287, 240, 352, 480.



Franz Michel Willam 112

warts — un balzo innanzi —, zu einer Durchdringung der Lehre und einer
lebendigeren Gewissensbildung bei vollkommener Treue zur authenti-
schen Lehre kommen; diese muf} aber entsprechend den Forschungsmetho-
den und der Darstellungsweise des modernen Denkens studiert und aus-
gelegt werden, wobei alles in den Formen und Proportionen eines Lehr-
amts zu bemessen ist, dem ein vorwiegend pastoraler Charakter eignet“s.

In der 6ffentlichen Ankiindigung des Konzils nennt Papst Johannes auch
den ,hochberiihmten englischen Schriftsteller Kardinal John Henry New-
man® als Gewdhrsmann fir innerkirchliche Entwicklungen. Wenn er sagt,
die Kldrung von Schwierigkeiten werde durch den ,,Sententiarum attritus“
erreicht, so sind diese Worte eine galante Ubersetzung einer Stelle aus
Newmans Werk iiber die Dogmenentwicklung, das Johannes XXIII. nach
Aussage seines Sekretdrs Capovilla wihrend des Konzils immer griff-
bereit zor Hand hatte. Newman spricht dort davon, dafl man durch Zu-
rechtriicken von extremen Behauptungen nach rechts und nach links
schlieflich zur Kldrung gelange®.

Den Newmanschen Ausdruck ,konvergieren“ im Sinne vom Hinzielen
einer Reihe von Tatsachen auf einen gemeinsamen Mittelpunkt gebraucht
Roncalli zum erstenmal 1904 und dann siebenmal als Patriarch und sech-
zehnmal als Papst des Konzils.

Im Werk iiber die Dogmenentwicklung nennt Newman als Merkmal
echter Lehre ,dauernde Lebenskraft“ (vigour), ein Ausdruck, dem beim
Papst das italienische ,perenne giovinezza“ entspricht, das in der Kon-
zilszeit rund finfzigmal vorkommt.

Das Cammino-Motiv des Grafen Grosoli kehrt in der Zeit des Patriar-
chates rund fiinfzigmal und in der Zeit des Pontifikates rund hundertdrei-
Rigmal wieder.

Der Papst, der wufite, was er wollte

‘Wihrend des Konzils war es nach dem Willen des Papstes, dafl die Kon-
zilsvéter ihre Ansichten freimiitig bekanntgaben. Nur ein einziges Mal
griff er ein, aber mit diesem einen Mal fithrte er die Wende des Konzils
in dem Sinne herbei, daf er dem geschichtlichen Denken, d. h. dem Prin-
zip des Aggiornamento zum Durchbruch verhalf. Das erreichte er, indem
er fiir die Behandlung der Konzilsaussagen tiber die Offenbarung ,autori-
tativ“ eine neue Fassung verlangte, bei deren Ausarbeitung der Sekretar fiir
die Einheit der Christen, Kardinal Bea, gleichberechtigt mitbeteiligt war33.
51 DMC V/55-56. 52 DMC 1/820.

53 Angelina e Giuseppe Alberigo, Giovanni XXIII, profezia nella fedelta, a.a. 0., 93;

Karl Rahner-Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Herder-Biicherei Bd. 270
bis 2738, 1966, 361.



Johannes X X11I. und das I1. Vatikanische Konzil 113

Zuvor hatte er der Bibelkommission mit Auflosung gedroht, falls sie wei-
terhin nur die Entgleisungen von Excgeten dokumentiere®. Diese Tat-
sache bezeugt direkt, dafl er die Wende in eigener Entscheidung herbei-
fhrte.

Wihrend des Konzils wurde sich Papst Johannes selbst dessen bewufit,
dafl es jetzt um das erkenntnisphilosophische Problem der Anpassung der
Lehre an die Bedirfnisse der Zeit ging, mit dem er sich in der Bergamo-
Zeit befafit hatte. Aus dieser Vergegenwirtigung heraus griff er ndmlich
in den Konzilsjahren 1960-1962 wieder zu seinen Aufzeichnungen aus der
Bergamo-Zeit und begleitete — bildlich gesprochen — mit diesen Bléttern
in der Hand die Debatte in der Konzilsaula.

Gelegentlich versah er die Eintragungen mit aktuellen Zusitzen. Ein-
mal fiigt er seinem Lobpreis des hl. Franz von Sales als Beispiel der Ge-
duld die Bemerkung an: Jetzt bedarf ich solcher Geduld®. — Ein andermal
unterstreicht er die Zeilen, in denen er seine Entsendung zum Studium in
Rom dankbar als Tat der Vorsehung bezeichnete3®.

Vermutlich um 1962 mufl Papst Johannes wirklich schwerste Stunden
mitgemacht haben; nur so ist es zu erklaren, dafl er folgende Sitze des
Tagebuches aus dem Jahre 1903, Franz von Sales zitierend, nun als ak-
tuell geworden, unterstrich: ,Lafit den Bosen (die andere Vernunft, d. h.
die Vernunft meines anderen Ichs) an die Tir eures Herzens anprallen und
laft ihn kreischen, wenn er euch tausenderlei Vorstellungen und aufdring-
liche Gedanken eingibt; da er nur durch die Tiir der Zustimmung einzutre-
ten vermag, haltet diese gut verschlossen, so werdet ihr Frieden haben.
Seid nicht besorgt, wenn um euer Schiff die Méchte der Finsternis toben,
und fiirchtet euch nicht, denn Gott ist bei euch“*.

Wenn man die Personlichkeit Johannes” XXIII. kennzeichnen wollite,
kénnte man eine Reihe von charakteristischen Ausdriicken anfithren. Dazu
gehort auch das Wort ,,Semplicita®, Einfachheit. So haben ihn die Men-
schen erlebt, als einen, der nichts aus sich machte, der sich ganz offen gab
und doch die Geheimnisse seines Herzens bewahrte. Von diesem Wort hat
der Papst einmal in einer Ansprache fiir die romischen Fastenprediger des
Jahres 1959 gesagt — und dabei sprach er genau tber sich selbst —: ,Die
Einfachheit ist nicht ein Ins-Blaue-Hinein-Reden oder Aus-dem-Armel-
Schiitteln, wie man in Rom sagt; sie verlangt eine ernste Vorbereitung
durch Gebet und Studium; sie stellt ihre Gedanken genau auf das Ziel ein,

5 Alberigo, 86, 503. 55 Giornale 116/117. 5 Giornale 94.
57 Giornale 138.



Josef Sudbrack 114

das sie sich setzt und bemifit die zur Verfiigung stehende Zeit mehr nach
der hinreichenden Unterweisung der Glaubigen als nach dem Vergniigen,
sich selbst zu horen. Die Einfachheit liebt es nicht, sich selbst im voraus um
etne gute Figur zu sorgen und sucht nicht nach feingedrechselter Rede, die
in Beifall ausbrechen 1dfit. Sie ist vielmehr in Furcht vor dem, was der
Gnade den Weg zu den Seelen versperren kann“,

Wie kraftvoll aber die Personlichkeit des Papstes bei aller Einfachheit
war, mag eine Tagebuchaufzeichnung iber den hl. Stephanus verdeutli-
chen, die er im Alter von gut 20 Jahren machte und die gleichsam eine
Prophetie iiber sein Leben darstellt: ,Der hl. Stephanus ist der erste, der
zeigte, dafl er in seiner persdnlichen Einstellung die kosmopolitische Idee
der neuen Religion intuitiv zu erfassen verstand und dem hebraischen Ex-
klusivismus die ersten Einbuflen zufiigte, indem er der Wiedergeburt
Christi neue Wirkbereiche erschlofl und mit kithner Sicherheit den neuen
Weg betrat, der der Ausbreitung des Christentums versperrt gewesen
war“%,

Diese Prophetie erlebte ihre Erfillung im Pontifikat Angelo Roncallis
und in seiner bedeutendsten Tat, dem II. Vatikanischen Konzil.

55 Alberigo, 279. 5 Giornale 105 - 27.12. 1902 (127).

Die Lehre vom inneren Leben —
Der'Mb'nch und Theologe Thomas Merton

Dritter und Schlufi-Teil
von ,,Gelebte und iiberdachte Suche nach Gotteserfahrung“*

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Wihrend seines Lebens als Trappist hat Thomas Merton (1915-1968)
stindig iiber Kontemplation und Gotteserfahrung nachgedacht. Vielleicht
sollte man sein ganzes Schrifttum zuerst einmal unter diese grofie Uber-
schrift stellen und dann erst unterteilen: 1. poetische Werke, die gerade in
einer Gesamtausgabe neu erschienen sind, 2. politische Schriften, von denen

* Teil I und IT in Heft 1 (1979) dieser Zeitschrift. S. 41-59.





