
Josef Sudbrack 114 

das sie sich setzt und bemißt die zur Verfügung stehende Zeit mehr nach 
der hinreichenden Unterweisung der Gläubigen als nach dem Vergnügen, 
sich selbst zu hören. Die Einfachheit liebt es nicht, sich selbst im voraus um 
eine gute Figur zu sorgen und sucht nicht nach feingedrechselter Rede, die 
in Beifall ausbrechen läßt. Sie ist vielmehr in Furcht vor dem, was der 
Gnade den Weg zu den Seelen versperren kann"58. 

Wie kraftvoll aber die Persönlichkeit des Papstes bei aller Einfachheit 
war, mag eine Tagebuchaufzeichnung über den hl. Stephanus verdeutli- 
chen, die er im Alter von gut 20 Jahren machte und die gleichsam eine 
Prophetie über sein Leben darstellt: •Der hl. Stephanus ist der erste, der 
zeigte, daß er in seiner persönlichen Einstellung die kosmopolitische Idee 
der neuen Religion intuitiv zu erfassen verstand und dem hebräischen Ex- 
klusivismus die ersten Einbußen zufügte, indem er der Wiedergeburt 
Christi neue Wirkbereiche erschloß und mit kühner Sicherheit den neuen 
Weg betrat, der der Ausbreitung des Christentums versperrt gewesen 
war"59. 

Diese Prophetie erlebte ihre Erfüllung im Pontifikat Angelo Roncallis 
und in seiner bedeutendsten Tat, dem II. Vatikanischen Konzil. 

Alberigo, 279. 59 Giornale 105 - 27. 12. 1902 (127). 

Die Lehre vom inneren Leben • 
Der Mönch und Theologe Thomas Merton 

Dritter und Schluß-Teil 
von •Gelebte und überdachte Suche nach Gotteserfahrung"* 

Josef Sudbrack SJ, München 

Während seines Lebens als Trappist hat Thomas Merton (1915-1968) 
ständig über Kontemplation und Gotteserfahrung nachgedacht. Vielleicht 
sollte man sein ganzes Schrifttum zuerst einmal unter diese große Über- 
schrift stellen und dann erst unterteilen: 1. poetische Werke, die gerade in 
einer Gesamtausgabe neu erschienen sind, 2. politische Schriften, von denen 

Teil I und II in Heft 1 (1979) dieser Zeitschrift. S. 41-59. 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 115 

Gordon C. Zahn die wichtigsten gesammelt hat34, und 3. Bücher, Aufsätze, 
Tonbänder über Kontemplation und Gotteserfahrung. 

Aber so gut wie alles, was Merton zu Papier brachte, ist unsystematisch, 
aus dem Augenblick geboren oder von einer Begegnung angestoßen oder 
an einer Figur dargestellt oder als Schriftinterpretation entfaltet. Seit 1961 
aber hat Merton auch an einer systematischen Lehre über die christliche 
Kontemplation und die christliche Mystik gearbeitet. Bei seinem Tode lag 
ein ausführliches Manuskript (120 eng beschriebene und immer wieder kor- 
rigierte, umgestellte, erneuerte Schreibmaschinenseiten) auf seinem 
Schreibtisch: The Inner Experience. Notes on Contemplation • Die innere 
Erfahrung, Bemerkungen zur Kontemplation35. Merton wollte das Manu- 
skript nicht einfachhin der Öffentlichkeit übergeben, sondern nur in die 
Hände von Menschen gelangen lassen, die damit umgehen können. Ein- 
schlägige moderne Schriften aber zitieren breit aus dieser einzigen systema- 
tischen Arbeit Mertons über Gotteserfahrung und Mystik. Sie hat die 
Authentizität der letzten Lebensjahre und deren ständig neuen Bemühun- 
gen, dasjenige auszusprechen, was ihr Autor als Mönch lebte und erlebte. 
Wohl nirgends besser als hier läßt sich greifen, was ihm als Synthese zwi- 
schen östlicher und christlicher Spiritualität und als christliche Kontempla- 
tion und Mystik vorschwebte. 

a. Das Innere Selbst 

Die spekulative Mitte des Ansatzes zum Verständnis von Gotteserfahrung 
bildet die Lehre vom •Inneren Selbst". 

Das Innere Selbst ist so geheimnisvoll wie Gott und entzieht sich - 
wie Gott - jeder Begrifflichkeit, mit der man es zu umgreifen ver- 
sucht. Es ist Leben - deshalb kann es nicht wie ein Objekt festgehal- 
ten und untersucht werden; es ist eben kein •Ding". Nichts unter der 
Sonne gibt es • auch keine Meditationsmethode •, was dieses Innere 
Selbst erreichen und verfügbar machen könnte. Alles was wir ver- 
mögen - mit welch geistlicher Übung es auch sei -, ist dies: ein wenig 
von dem Schweigen in uns bereiten, ein wenig von der Demut, der 
Selbstlosigkeit, der Herzensreinheit und der Abgeschiedenheit, die 
notwendig sind, wenn dieses Innere Selbst einige scheue, unvorher- 
sagbare Zeichen seiner Anwesenheit setzen soll (5). 

34 Gordon C. Zahn (Ed.), Thomas Merton on Peace, New York 1971. 
35 Die mir vorliegende Xerokopie stammt von einem oftmals überarbeiteten und ergänz- 
ten Original; ob es Mertons Letztfassung ist, kann ich nicht sagen. Die von mir übersetz- 
ten Zitate werden im folgenden durch die einfache, beim Zitat stehende Seitenzahl (in 
Klammern) verifiziert. 



Josef Sudbrack 116 

In der Erfahrung dieses Inneren Selbst kommen nach Merton christliche 
und buddhistische Mystik überein. Es sei tief verborgen im Menschen, fern 
aller Manipulation und sogar fern aller meditativen Versuche. Es könne 
sich nur selbst zeigen; dieses Sich-Zeigen aber sei niemals zu erzwingen. 

Der Unterschied zwischen christlicher und buddhistischer Erfahrung 
liege erst hinter der beschriebenen Gemeinsamkeit: 

Im Christentum aber ist das Innere Selbst nur eine Stufe, um für Gott 
sensibel zu werden. Für uns besteht ein unendlicher, metaphysischer 
Abgrund zwischen Gottes Sein und dem Sein unseres Inneren Selbst 
... Wir müssen wissen, daß der Spiegel etwas anderes ist als das 
Bild, das sich in ihm spiegelt (79). 

Merton betont dazu ausdrücklich: 
Der Unterschied beruht auf dem theologischen Glauben (8). 

In der Erfahrung hingegen decken sich - wie es bei Merton scheint - christ- 
liche und nicht-christliche Erfahrung. 

Überall besteht die Möglichkeit, daß dasjenige, was der östliche My- 
stiker als Selbst beschreibt, mit dem identisch ist, was der christliche 
Mystiker Gott nennen möchte; wir werden nämlich sehen, daß in der 
mystischen Einheit Gott und die Seele in einer einzigen geistlichen 
Erfahrung gleichsam ununterscheidbar vereint sind - obgleich beide 
metaphysisch unterschieden bleiben (9). 

Die Erfahrung der Ununterschiedenheit bilde den Kern der Mystik. Ge- 
wiß, der Glaube wisse mehr, wisse um die metaphysische Unterschieden- 
heit. Doch die Erfahrung erlebe Gott und das Selbst als Einheit. Das Le- 
ben in dieser Einheit sei Leben in der Gotteserfahrung, sei der Höhepunkt 
der Mystik. 

Weil unser Innerstes •Ich" das vollkommene Bild von Gott ist, des- 
halb findet es, sobald es zu sich erwacht, in sich die Gegenwart des- 
sen, den es abbildet. In einem Paradoxon, das alle menschliche Aus- 
druckskraft übersteigt, scheinen Gott und die Seele nur ein einziges 
•Ich" zu bilden. Durch göttliche Gnade sind sie so eins, als seien sie 
eine einzige Person. Sie atmen und leben und handeln als etwas 
einziges. •Keiner von beiden" steht dem anderen als Objekt gegen- 
über (12). 

b. Kontemplation und Gotteserfahrung 

Aufbauend auf dieser Metaphysik des Inneren Selbst bemüht sich Merton 
nun, das typisch Christliche herauszustellen. Das wichtigste Stichwort dazu 
ist das von der Liebe. 

Das Wachwerden des Inneren Selbst ist allein ein Werk der Liebe; 
Liebe aber kann nur da sein, wo ein •anderer" geliebt wird (16). 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 11" 

Damit weist Merton zur Nächstenliebe; ohne sie gibt es keine wahre Got- 
tesliebe und keine christliche Erfahrung des inneren Selbst. Andere Hal- 
tungen sind ebenfalls entscheidend für wahre Gotteserfahrung: Freiheit, 
Demut, Einsamkeit, Entscheidung. 

Merton findet von daher harte Worte gegen modische Ersatz-Religio- 
nen, die im Gewand des Buddhismus einhergehen. Dort werde nicht das 
•Innere Selbst", sondern nur eine psychologische Identität erstrebt. Er 

nennt dies 
die ebenso dumme wie unwissende Betörung durch fernöstliche Kul- 
te, die heutzutage in gewissen Kreisen modisch wird ... Allzu oft hat 
es sich unglücklicherweise bestätigt, daß diese Art von Ekstase eine 
gewisse Befriedigung verschafft und eine Art von pseudo-geistlicher 
Katharsis (Reinigung) oder zumindest eine Entspannung hervor- 
bringt. Und eben das wird für den modernen Menschen mehr und 
mehr zu einem •Ersatz" echter religiöser Erfüllung, einem Ersatz für 
moralisches Engagement und für echte Kontemplation. Die allen 
Menschen als Ebenbildern Gottes innewohnende Sehnsucht, ihr In- 
nerstes Selbst zu entdecken, wird mehr und mehr und auf breiter 
Basis pervertiert und durch eine reine Parodie des religiösen Ge- 
heimnisses befriedigt, durch die Pflege eines Kollektiv-Schattens vom 
wahren •Selbst" ... Das aber scheint in genauer Sprechweise das- 
jenige zu sein, was das Neue Testament den Antichristen nennt (23). 

Dagegen stellt Merton aus seiner eigenen oft schmerzlichen Erfahrung und 
im Wissen um die wahre christliche Tradition ein anderes Ideal: 

Entscheidend für die Kontemplation sind nicht Erfüllung und Ruhe, 
sondern Sensibilität, Leben, Kreativität und Freiheit. Kontemplation 
ist doch die höchste und wesentlichste geistige Aktivität des Menschen, 
die schöpferischste und dynamischste Bejahung seiner Kindschaft vor 

Gott (24). 
Wer mit Merton ins Gespräch kommen will, muß sich also hüten, ihn mit 
jenen modischen Vertretern eines Pseudo-Buddhismus zu verwechseln, die 
in den westlichen Ländern ihr Geschäft machen. Merton als Gesprächs- 
partner steht auf einer anderen Ebene. Er stellt sich bewußt ins Christen- 
tum und kann für sein Denken viele Autoritäten zu Hilfe nehmen. So 

zitiert er Maximus Confessor: 
Gott möchte jederzeit Mensch werden in denen, die dessen würdig 

sind (29). 
Er kann von dorther die Kontemplation beschreiben als 

eine tiefe Teilhabe am lebendigen Christus, ein geistliches Partizi- 
pieren an der Einheit zwischen Gott und Mensch, die wir die hypo- 
statische Union (d. i. Christus) nennen (30 f). 



Josef Sudbrack 118 

Merton lehrt keine leichte und leichtfertige Kontemplation. Er hat sich 
selbst den Weg der Gotteserfahrung ganz und gar nicht leicht gemacht. Er 
weiß, daß es ohne Buße und Reue keine Gotteserfahrung gibt: 

Was wir brauchen, ist die Gabe Gottes, die uns fähig macht, in uns 
selbst eben nicht uns selbst, sondern Ihn zu finden. Und dann wird un- 
ser eigenes Nicht-Sein zur Fülle Gottes. Das ist nur möglich, wo der 
Mensch durch Reue und Demut frei geworden ist. Dazu braucht es 
kein Talent, keine reine Schau, sondern sorgenden Schmerz, der sich 
ausgießt in Liebe und Vertrauen (39). 

Nicht die Erfahrung, sondern die Demut macht die wahre Begegnung mit 
Gott aus. Erst auf dem Hintergrund von Demut und Reue wird auch der 
Grundoptimismus Mertons verständlich, daß nämlich der Mensch in der 
Mitte seines Selbst einen guten Kern habe, den Merton das Innere Selbst 
nennt, und den zu entdecken und freizulegen (oder sich freilegen zu lassen) 
das Bestreben von Meditation und Kontemplation sei. 

Das erste und grundlegende Problem unseres geistlichen Lebens be- 
steht also darin, daß wir dieses verborgene und dunkle Selbst anneh- 
men und nicht mit all dem Bösen identifizieren, das auch in uns lebt. 
Wir müssen klug werden, um die böse Saat unseres Tuns von dem 
guten Grund der Seele unterscheiden zu können; und wir müssen die- 
sen Grund so pflegen, daß neues Leben in uns auf ihm erblühen kann 
- über alles Wissen und alle bewußten Kontrollen hinaus (40 f). 

Es geht hierbei um die entscheidende Frage von Natur und Gnade, von 
dem also, was der Mensch mitbringt in die Gotteserfahrung, und dem, was 
ihm dort •geschenkt" wird oder was er dort •findet". Was kann der 
Mensch aus sich heraus und in sich selbst in aller Demut und Reue vor- 
finden? Was ist ihm Geschenk? Heißt christliche Demut und Reue nur, 
daß man die Schutthalden der Schuld beiseite schiebt und das verborgene 
Pflänzlein der Unschuld wachsen läßt? Oder heißt christliche Demut und 
Reue, daß man bis ins •Innerste Selbst" ein Empfangender ist, der die 
Unschuld aus der Hand Gottes entgegennimmt? 

Bei einem Mystiker, den Merton hochschätzte und zu dem er sich in 
Wesensverwandtschaft fühlte, bestimmt gerade dieser Unterschied den 
letzten Ansatz von Gotteserfahrung. Auch Meister Eckhart findet im 
Grunde des Menschen etwas •Ungeschaffenes", also ein •Inneres Selbst", 
das in der ungebrochenen Schönheit Gottes steht - so sehr, daß Eckhart 
hier keinen Unterschied zu Gott mehr machen möchte. Aber dieser •gött- 
liche Grund des Selbst" ist Bewegung, ist in seinem ganzen Sein ein Her- 
kommen von Gott; er ruht nicht statisch in sich selbst, sondern ist restlos 
verwiesen über sich selbst hinaus, auf den ewigen Grund Gottes. So 
schreibt Eckhart im •Buch der göttlichen Tröstung": 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 119 

Gott schenkt der Kreatur kein Gut als Besitz, 
sondern verleiht es ihr als geborgt. 

Deshalb ist die Kreatur nach Eckhart in ihrem Wesen ein ständiges Zurück - 
verwiesen-Sein auf Gott, der nicht nur alles Gut hat, sondern auch ist. 

Daraus ergibt sich, daß jede Kreatur, auch die vollkommenste, ihr 
Sein ständig von Gott empfängt, weil sie selbst nicht beständig, son- 
dern in Dynamik ist; und so ist ihr Sein in ständiger Bewegung und 
ständigem Erschaff en-Werden36. 

So schreibt Eckhart im •Buch der göttlichen Tröstung". Wenn er also die 
kühne Behauptung wagt, daß irgendwo der Mensch Gott gleich sei, dann 
versteht man dies nur recht im Wissen, daß eben dieser innerste gottgleiche 
Ort im Menschen ein ständiges Herkommen von Gott darstellt, Gott selbst 

aber in sich ruht. 
Ins Erlebnis übersetzt heißt dies: Der Mensch erfährt in sich einen gött- 

lichen Grund - und zugleich darin ein Sich-Ubersteigen. Je mehr er seine 
eigene Göttlichkeit erfährt, desto mehr erfährt er auch seine totale Abhän- 
gigkeit von Gott. 

Merton scheint - in seiner Erfahrungsbeschreibung, nicht in seiner Glau- 
benssicherheit - das erstere Moment des In-Sich-Ruhens allein zu sehen. 
Man muß sich fragen, ob die von ihm angenommene Erlebnisgleichheit zwi- 
schen Christentum und Buddhismus nicht gerade das Eigentümliche am 
Christentum verdeckt. Die christlichen Mystiker wissen nämlich, daß nur der 
diesen von Merton beschriebenen •guten Grund", das •Innere Selbst", fin- 
den kann, der sich selbst übersteigt auf Gott hin. Sie wissen, daß man die- 
sen •guten Grund" nur pflegen und behüten kann, wenn man ihn über- 
steigt und sich von oben als beschenkt erfährt. Das •Gute" am Menschen 
ist Gnade, ist Geschenk von Gott her, nicht aber in der Mitte liegender ver- 
borgener Besitz. 

c. Rückkehr in die Ungeschiedenheit 

Bei jeder Auseinandersetzung mit Merton steht man vor der Grundschwie- 
rigkeit, daß kaum auszumachen ist, ob er aus einer augenblicklichen Im- 
pression heraus schreibt oder ob er die Grundsicht seiner theologischen 
Erfahrung enthüllt. Merton hat sich ständig entwickelt - weit über die 
Anfangs jähre im Kloster hinaus, als er sich von der engen Trappisten- 
mentalität losriß. Auch noch nach 1950 gibt es unterschiedliche Äußerun- 
gen von ihm über das Verhältnis von Chistentum und Buddhismus. In 
einer Auseinandersetzung mit dem amerikanischen Psychologen Maslow, 

3« Nach J. Koch, Kleine Schriften I, Rom 1973, 385. 



Josef Sudbrack 120 

der zu schnell bei einer Identitätserfahrung stehen blieb, schreibt Mer- 
ton (die deutsche Übersetzung war sich dieses polemischen Hintergrun- 
des nicht bewußt): 

Deshalb ist es für Zen, für Sufismus und für christliche Mystik . . . 
grundlegend, daß sie das •Ich", welches Subjekt der transzendenten 
Erfahrung zu sein scheint, radikal und absolut und damit in der Tat 
auch das Wesen der Erfahrung als •Erfahrung" in Frage stellen. 
Können wir überhaupt noch von •Bewußtheit" sprechen, wenn das 
bewußt-seiende Subjekt nicht mehr fähig ist, sich selbst als etwas 
getrenntes und einzelnes wahrzunehmen? 

Dann aber fährt er fort und zeigt die unaufgebbare Eigenschaft der christ- 
lichen Erfahrung auf: 

Raptus oder •Hinweggerissen-werden" - der traditionelle Begriff 
der christlichen Mystik - beruht nicht auf der Weise des •Weg- 
gerissen-seins", die in die ästhetische oder erotische Erfahrung ge- 
hört . .. sondern meint ein ontologisches Weggerissen-Werden •über 
sich selbst" (supra se). In der christlichen Tradition findet sich der 
Brennpunkt dieser Erfahrung nicht im individuellen Selbst, als ein 
getrenntes, begrenztes und zeithaftes Ego, sondern in Christus, oder 
im Heiligen Geist •inmitten" dieses Selbst. Im Zen ist es das Selbst 
mit einem großgeschriebenen S, also gerade nicht das Selbst des 
•Ich". Dieses Selbst ist die Leere ... In der Tradition der christlichen 
Mystik ist die Identität des Mystikers niemals einfach und schlecht- 
hin im reinen empirischen Ego zu finden,.. . sondern es ist die •Per- 
son", die mit Christus identifiziert, die eins mit Christus ist37. 

Aber bei allen unterschiedlichen Äußerungen bleibt die Grundlehre Mer- 
tons konstant: In der Tiefe des Menschen - eines jeden Menschen - schlum- 
mert das Innere Selbst. Man darf es allerdings auf keinen Fall mit dem 
psychologischen Selbst der Identität verwechseln. Es kann durch keinen 
Zugriff erreicht werden. Es muß sich selbst enthüllen. Der Mensch kann 
ihm nur einen Freiraum schaffen. 

Nach der mystischen Tradition des Christentums kann niemand das 
Innere Selbst und Gott finden, solange er in Geschäfte und Wünsche 
des Äußeren Selbst verwickelt ist.. . Das Eindringen in die Tiefen 
unseres Seins ist eine Sache des Freiwerdens von dem normalen Fluß 
der bewußten und halbbewußten Eindrücke und mehr noch des Frei- 
werdens von den unbewußten Antrieben und Süchten der ungeord- 
neten Leidenschaften(lO). 

37 Zen and the Birds of Appetite (s. Anm. 27) 75. 



Der Theologe und Mönch Thomas Merlon 121 

Solche Äußerungen machen auch verständlich, daß Merton das klösterliche 
Leben in der Einsamkeit als die Hochform des Christentums angesehen 
hat. Nur mit Mühe gelingt es ihm, auch das andere christliche Leben als 
gleichwertig anzuerkennen. Er spricht so häufig und forciert vom Chri- 
stentum, das außerhalb und innerhalb des Klosters gleichwertig sei, daß 
damit eines seiner Probleme aufgedeckt scheint. Das zeigt sich deutlich, wenn 
er im Manuskript über •The Inner Experience" auf die Kontemplation 
außerhalb der Klostermauern zu sprechen kommt; da möchte er offen- 
sichtlich die ganze Welt zu einem verborgenen Kloster oder einer An- 
sammlung von Eremitenklausen machen. 

Man muß wohl sagen: Wer heutzutage - im Kloster oder in der 
Welt - ein kontemplatives Leben führen möchte (wobei Kontempla- 
tion einfachhin heißt: Leben in der Gotteserfahrung und aus der 
Gotteserfahrung), muß zweierlei beachten: 
(a) Er muß die Konflikte und Frustrationen in diesem Leben soweit 
wie möglich reduzieren, indem er den Kontakt mit der Welt und 
ihren weltlichen Machtstrukturen soweit wie möglich verkleinert. 
Das heißt: er muß die Bedürfnisse von Freude, Komfort, Erholung, 
Prestige und Erfolg reduzieren und ein Leben von wahrer geistlicher 
Armut und Entsagung führen. 
(b) Er muß lernen, mit den notwendigerweise bleibenden Konflikten 
zu leben, mit dem Lärm, der Betriebsamkeit, den Menschenmassen, 
dem Mangel an Zeit, besonders aber mit der ständigen Berührung 
mit rein weltlicher Mentalität, die uns von allen Seiten und zu allen 
Zeiten umgibt - in gewissem Maße auch in den Klöstern (67). 

Wenn Kontemplation gemessen wird an der inneren Ruhe, an dem Zustand, 
wo das •Innere Selbst" zu sich gekommen ist, dann findet man dies eigent- 
lich nur in der Ruhe des Klosters oder eines klosterähnlichen Daseins. Mer- 
tons Entwurf der Kontemplation richtet sich zu sehr nach dem Ideal eines 
Zustandes, wo aller Dualismus der Welt aufgehoben ist. Kreuz und 
Schmerz stehen nur am Wege dorthin. Das Christentum aber kennt - ge- 
rade in seinen Besten! - eine Mystik des Kreuzes und des Leidens; eine 
Mystik des •Geschieden"-, des •Getrennt"-seins. Mertons Entwurf aber 
kann man mit dem Bewußtsein eines Kindes vergleichen, wo alles noch eins 
ist in der Obhut der Mutter, wo noch keine Entscheidung verlangt wird; mit 
dem Ideal einer Romantik, die Technik und Kultur verachtet und in der 
das einfache Leben des Naturmenschen neu aufblüht; einer Romantik, wie 
sie die Poesie besingt, sie mit Wiesen und Wäldern, mit Tieren und Vö- 
geln feiert. Zu seinen Novizen sagte er bezeichnenderweise: 

In der Einsamkeit kann der Eremit das Vertrauen haben, daß alle 
Dinge um ihn herum in jedem Augenblick den Willen Gottes erfül- 



Josef Sudbrack 122 

len . .. zusammenklingen im Ausführen von Gottes Absicht. Das aber 
kann man in einer Umgebung von Menschen nicht annehmen38. 

In der Natur fand Merton das, was er in dem seltsamen Spätwerk, Cables 
to the Ace, einer Mischung von Sozialkritik, Poesie und zufälligen Tage- 
buchnotizen 1, unter Nr. 37 beschreibt: 

Das vollkommene Tun ist leer. Wer kann es sehen? Derjenige, der 
die Form vergißt. Jenseits der Form tritt das ungeformte, das leere 
Tun mit der eigenen Form hervor. Vollkommene Form ist das Ge- 
schehen eines Augenblicks. Seine Vollkommenheit vergeht sofort. 
Vollkommenheit und Leere gehen zusammen, denn sie sind dasselbe: 
der Zusammenfall einer Augenblicksform mit dem ewigen Nichts. 
Form: der Schein des Nichts. Vergiß die Form, und sie wird plötz- 
lich sichtbar, umstrahlt und glänzend im eigenen Licht, das das 
Nichts ist. Dann aber suche nicht mehr. Laß es geschehen. Laß es 
kommen und gehen. Was denn? Alles und jedes, das meint: Nichts39. 

In Mertons Schau und Deutung der tiefsten menschlichen Erfahrung ver- 
mischen sich in eigenartiger, genialer Weise Poetisches und Göttliches, 
Umfassendes und Geeintes. Der hinduistische Ausdruck des •Advaita", 
der Nicht-Dualität, der Ungeschiedenheit gibt wohl wieder, was Merton 
vor Augen stand, als er von Kontemplation und Gotteserfahrung schrieb. 
Auch der Unterschied von christlicher Offenbarung und anderen Religio- 
nen scheint in dieser Erfahrung, wenn auch nicht im dogmatischen Glau- 
ben, zu verschwinden. 

d. Dialog mit Merton 

Vor jeder Auseinandersetzung mit der Lehre von Kontemplation, wie sie 
Merton in langen Jahren gelebt hat, steht eine doppelte Voraussetzung. 
Zuerst einmal ist festzuhalten: Merton hat es sich auch intellektuell nicht 
leicht gemacht. Hinter seinem Entwurf stehen nicht nur tastende Erfahrun- 
gen, sondern auch ein umfassendes Studium-wobei man sich allerdings des 
Eindrucks nicht erwehren kann, daß der Trappist eher ein Viel-Leser als 
ein Gründlich-Leser gewesen ist. Hinter seinem Entwurf steht ein mona- 
stisches Leben - mit all den Tiefs und Hochs, über die Außenstehende nur 
wenig Bescheid wissen. Hinter seinem Entwurf steht aber auch das Ge- 
spräch mit wichtigen Repräsentanten christlicher und nicht-christlicher Spi- 
ritualität. 

Die zweite Voraussetzung heißt: Daß wir Merton in seinen klaren Wor- 
ten ernst nehmen. Für ihn war das Ja zum mönchischen, christlichen Leben 
38 Bailey (Anm. 15), 213. 69. 
39 Familiar Liturgies of Misunderstanding, New York, New Directions Boo, 1967, 27. 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 123 

das erste; die Deutung aber - mag sie auch noch so überzeugend vorgetra- 
gen sein - das zweite, ein Versuch, zu verstehen, was er selbst leben wollte. 
Wer sich mit Merton kritisch (und das ist notwendig) auseinandersetzt, 
muß auf dieser Basis seines selbstverständlichen Christentums ansetzen. 

(1) Gotteserfahrung und nackter Glaube 
Merton schreibt der Liturgie und der Kirche eine selbstverständliche Rolle 
für das geistliche Leben des Christen zu. Doch wenn er deren - zutiefst 
christliche und monastische - Rolle von der Erfahrungsebene her anschaut, 
wird beides als nur zweitrangig, Äußerliches, nur im Glauben Festzuhal- 
tendes, qualifiziert. Baley schreibt dazu aus der Kenntnis der gedruckten 
und ungedruckten Quellen: 

Das intensive Studium der Theologie und das totale Sich-Versenken 
in die Frömmigkeit führten Merton zur lebendigen Erfahrung, daß 
Dogma und liturgischer Ritus etwas anderes seien als Spiritualität. 
Die Feststellung ist von Interesse, daß in den fünfundzwanzig Bänden 
der Collected Essays, worin sich das meiste seiner veröffentlichten 
und unveröffentlichten Schriften der letzten 17 Lebensjahre findet, 
kaum etwas über Liturgie unter religiöser Perspektive steht, und 
nichts, was ausdrücklich über das Priestertum handelt, - wobei doch 
gerade das Priestertum im Zeichen des Jonas noch (Tagebuch von 
1941-1949) eine zentrale Rolle spielt. Von den fast 200 Kassetten 
seiner Konferenzen aus dem Jahr 1962 handelt keine ausdrücklich 
über das Priestertum und über die Liturgie; das geschieht nur, wenn 
Merton ein Absprungbrett für die Notwendigkeit der inneren Spiri- 
tualität sucht40. 

Diese Feststellung trifft sich mit den schon zitierten letzten Äußerungen 
Mertons, daß er auf der Erfahrungsebene keinen Unterschied mehr sehe 
zwischen Buddhismus und Christentum; beide •erleben" das Innere Selbst. 
Der Unterschied erscheine erst in der Glaubensdeutung der Erfahrung. 
Der entsprechende Unterton folgenden Zitats ist unüberhörbar, gerade 
weil es Wert legt auf Nicht-Vermischen der Seinsebene bei Einheit auf der 
Erfahrungsebene: 

Auch wenn die Seele mystisch mit Gott vereint ist, bleibt, nach der 
christlichen Theologie, ein Unterschied zwischen der Natur der Seele 
und der Natur Gottes. Ihre vollkommene Einheit ist kein Vermischen 
der Naturen, sondern eine Einheit von Liebe und Erfahrung41. 

40 Bailey (Anm. 15) 222. 
41 Nach James Finley, Mertons Palace of Nowhere. A search for God through Awarness 
of the True Self, Ave Maria Press, Notre Dame, Ind. 1978, 96. 



Josef Sudbrack 124 

Die Gleichheit mit dem Buddhismus auf der Erfahrungsebene werde erst 
durch die hinzukommende Theologie auseinandergelegt zur Verschieden- 
heit: der Christ halte im Glauben an der Dualität fest, der Buddhist be- 
haupte wegen der Erfahrung eine Einheit. 

Merton verbannt also das Eigentliche des christlichen Glaubens aus der 
Erfahrung in die Theologie. Bedeutet das nicht auch: aus der Realität der 
Erfahrung in die Theorie? Das Spezifikum der Begegnung mit Gott 
wird nur durch einen Akt des dunklen Glaubens (wie gesagt: ohne Erfah- 
rung) deutlich. Damit tut Merton dasjenige, was er einer scholastizieren- 
den Theologie und rubristizierenden Liturgie vorwirft: Er trennt zwischen 
der religiösen (christlichen) Erfahrung und dem Glauben an christliche 
Wahrheit. Deshalb können liturgische Riten und Kirche in seiner Lehre 
von der Gotteserfahrung keinen Platz einnehmen, höchstens den, Hinweis 
zu sein auf Wichtigeres. Selbst in der Systematik der •Inner Experience" 
befindet sich Liturgie nur auf der untersten Stufe der •Kontemplation" 
und vor der •Einigung mit Gott in der Aktivität". 

Durch aktive Teilnahme an der Liturgie bereitet sich der Christ vor, 
in die kirchliche Kontemplation der großen Geheimnisse des Glau- 
bens einzutreten (43, V). 

Hinter solchen Sätzen und mehr noch hinter dem Nicht-Gesagten steht die 
stillschweigende Voraussetzung, daß das christliche Wissen von Gott und 
Kirche nicht in die Kontemplation, d. h. in die Erfahrung hineingehöre, 
sondern nur Glaubenstatsache sei. Hier liegt ein Schlüssel für die Tatsache, 
daß es Merton kaum gelungen ist, seine Sehnsucht nach Erfahrung, nach 
dem Einschwingen in die Harmonie der Natur mit seinem sozialen Enga- 
gement zu vereinen. So gelang es ihm auch nicht, die soziale Wirklichkeit 
der Kirche, die Aktivität der Liturgie einzubringen in die innerste Erfah- 
rung. Vielleicht waren seine naturpoetische Veranlagung ebenso wie sein 
Kindheitstrauma mit ein Grund dafür, daß für ihn das Aufeinanderzuge- 
hen, die Begegnung, das Zusammensein nicht in die Tiefenerfahrung ge- 
hörten. Wie anders ließe sich eine kategorische Behauptung verstehen, die 
aus einem Aufsatz stammt, der den bezeichnenden Titel trägt: Das Leben, 
das Einheit schafft: 

Ich möche keinen Zweifel lassen: das ganze Wesen der Kontempla- 
tion besteht darin, daß die Subjekt-Objekt-Trennung verschwindet. 

Und anderswo, mit einem Hinweis auf den gnostizierenden Malerdichter 
Blake: 

Der Wissende und das Gewußte werden dann identisch. Diese Iden- 
tifikation von Sein und Einsicht wird auch von dem Hindu gelehrt42. 

42 The Life that Unifies, in: Sisters Today, 1970 (42:65), nach Bailey (Anm. 15) 168. 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 125 

Teresa von Avila hingegen findet, wie die anderen christlichen Mystiker, 
in der Erfahrungsmitte ihrer Seelenburg keine Identifikation, sondern Be- 
gegnung mit dem dreifaltigen Gott. Das erst ist die letzte Mitte des Chri- 
tentums: Nicht nur Erfahrung von Einheit in der Liebe, sondern Erfah- 
rung des Geliebten; nicht nur Erleben des Göttlichen in der Natur oder 
Poesie, sondern Begegnung mit dem lebendigen, ansprechenden und an- 
sprechbaren Gott. 

(2) Zeugen der Geschichte 
Ein wie entscheidendes Moment der christlichen Kontemplation bei Merton 
ausgefallen ist, zeigt sich an den drei Kronzeugen, die er in seinem Manu- 
skript aufruft: dem spätmittelalterlichen Traktat von der Wolke des Nicht- 
wissens, dem Kirchenlehrer Johannes vom Kreuz und Meister Eckhart. 

In der Terminologie Mertons gesprochen öffnet sich bei Johannes vom 
Kreuz das •Innere Selbst" noch einmal zum Überstieg über sich hinaus. 
Der Glaube an die Transzendenz, die Jenseitigkeit Gottes, kommt bei 
dem Spanier nicht von außen, aus einem dogmatischen Satz, hinzu, sondern 
bildet die Mitte der mystischen Erfahrung - als Nacht oder als Licht. Bei 
Merton scheint es so, als sei das Dogma von der göttlichen Jenseitigkeit 
und Dreipersonalität nicht Erfahrung, sondern die theologische Ausdeu- 
tung einer Grunderfahrung mittels •Subjekt-Objekt-Begrifflichkeit". Bei 
Johannes aber ist Gottes Anders-Sein der Kern der Erfahrung selbst. In 
der •dunklen Nacht des Geistes" wird der Mensch von der Erfahrungsein- 
heit des Inneren Selbst losgerissen; der Mensch erfährt sich als völlig ent- 
äußert und darf dann Gott als die letzte Beglückung erleben. 

Bailey glaubt, daß auch Merton das Grundproblem der Verschiedenheit 
der Religionen weniger in der Erfahrung als in der Semantik gesehen 
habe43. Aber für die christliche Erfahrung und den christlichen Sprachge- 
brauch ist die Terminologie von Ungeschiedenheit oder •Subjekt-Objekt- 
Dualismus", die Merton benutzt, ungenügend; das Geheimnis der Ich-Du- 
Begegnung von Mensch und Gott und - wie das christliche Dogma ahnt - 
in Gott selbst ist damit nicht zu begreifen. 

Die •Wolke des Nichtwissens" drückt das Gleiche aus mit ihrem Bild 
vom Pfeil der Liebe, der aus der Mitte des Inneren Selbst abgeschossen 
wird auf den anderen, auf Gott. Kontemplation ist für dieses englische 
Buch eben kein •Sich-hinein-Bergen ins Innere Selbst", sondern •eine 
nackte Intention auf Gott", ein Überstieg über das Innere Selbst. Auch 
Meister Eckharts Lehre läßt sich, wie angedeutet wurde, nur verstehen, 
wenn man den tiefsten Grund der Seele nicht als Ausruhen im Inneren 

" Bailey (Anm. 15) z. B. 210 ff. 



Josef Sudbrack 126 

Selbst, sondern als ständiges Sich-Öffnen und Empfangen von Gott her 
versteht. 

Und diese Dynamik ist bei den mystischen Autoren des Christentums 
keine Wahrheit des nackten Glaubens, sondern mystische Erfahrung. 

Mit der Entscheidung für die buddhistische und neuplatonische Ein- 
heits-Metaphysik und -Sprache verstellt sich - so scheint uns - Merton die 
volle Würdigung der christlichen Mystik und Kontemplation. Auch in ihr 
geht es um Einheit; aber es ist eine gerichtete Einheit, eine Einheit der 
Liebe, in der sich der Partner selbst (in seinem Innersten Selbst) vergißt 
und sich über sich hinauswendet, und nur noch ihn, den Geliebten, an- 
schaut. 

Bei Augustinus trägt Mertons •Inneres Selbst" den Namen Memoria. 
Diese Memoria ist eine •Erinnerung". Das heißt nach Augustinus: Bis in 
die Mitte hinein weist sie über sich hinaus auf den größeren, übersteigen- 
den Gott. Und wiederum - das ist keine Lehre des nackten Glaubens, die 
der Erfahrung von außen hinzugefügt wird, sondern innerster Grund der 
Erfahrung. 

Merton gibt sich viel Mühe, um sein Inneres Selbst vom psychologischen 
Selbst Maslows zu unterscheiden. Die augustinische Memoria aber kann 
gar nicht in den Verdacht kommen, in psychologischer Selbstfindung ver- 
haftet zu sein, weil sie von Anfang an auf den Überstieg in ihren jenseiti- 
gen Grund ausgerichtet ist. 

(3) Nostalgie oder Hoffnung 
Daß solche Unterscheidungen kein Windmühlengefecht liefern, zeigt sich 
an Mertons Theologie von der Rückkehr ins Paradies. Sie klingt - ob so 
gemeint oder nicht - wie eine Regression in den vorpersonalen Zustand, 
wie eine psychologisch gedeutete Rückkehr in den Schoß der Mutter. Das 
personale Einander-Anblicken fällt weg. Aus dem Stehen vor dem Ge- 
liebten wird ein Sich-Wiegen in der Liebeserfahrung. Die Aufforderung 
zum ethischen Tun wird zur nostalgischen Schwärmerei einer Naturfröm- 
migkeit. Eine Art von Natur-Mystik schickt sich an, das Personale aufzu- 
saugen. Die christliche Mystik hingegen ist eschatologisch strukturiert, 
blickt nach vorne, erwartet Neuschöpfung und nicht Repristinierung der 
Welt als ursprüngliche Natur. 

Die christliche Mystik hat sich auch - nicht zufälligerweise - am Bild des 
himmlischen Hochzeitsmahls orientiert. Selbst eine Theologie von der 
Rückkehr ins Paradies ist dort, wo man sie bei den Kirchenvätern findet, 
ganz eindeutig in die Zukunft ausgerichtet, auf die himmlische Hochzeit. 
Das Bild der Hochzeit ist - im Gegensatz zum Bild des paradiesischen Zu- 
standes - vollpersonal, dialogisch, ein Zeugnis der Liebe von Ich und Du. 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 127 

Das Bild der Rückkehr ins Paradies aber kann, für sich allein genommen, 
allzuleicht verwechselt werden mit dem Slogan •Zurück zur Natur". Daß 
Merton - von Natur (Poesie) und Erziehung (Kindheit) - in diese letzte 
Richtung neigte, wird niemand bestreiten können. 

(4) Ästhetik und Mystik 
Bei allen Überlegungen stellt sich die Grundfrage: Ob Merton nicht die 
mystische Erfahrung zu sehr einer psychologisch-ästhetischen Ausgegli- 
chenheit ausgeliefert habe. Es gibt viele Übergangsstellen von einer ästhe- 
tischen Selbstfindung zur christlichen Mystik. Vielleicht sogar muß alle 
große Mystik durch eine Art von Selbstfindung hindurchgehen, um Gott zu 
begegnen. Doch beide Erfahrungen sind nicht identisch. 

Merton hat um das rechte Verhältnis von beiden gerungen. In den Wei- 
sungen zum kontemplativen Leben hat er sie nicht verwechselt. Aber die 
Einsamkeit, die sein schon erwähnter Fotoband, A Hidden Wholeness, 
schildert, bezeugt eher den Frieden der Natur als die Würde Gottes. 
Einem Betrachter, der in der christlichen Mystik geschult ist, fehlt genau 
das Stück an Erfahrung, das Johannes vom Kreuz dunkle Nacht und andere 
Kreuzesmystik nennen. 

Mclnerny gibt in den Cistercian Studies eine wichtige Analyse der Poe- 
sie Mertons. 

Um die verschiedenen Züge seines Lebens besser zu verstehen, ist es, 
so denke ich, hilfreich, Merton als einen romantischen Rebellen zu 
betrachten. 

Die Natur spielte in seiner Dichtung eine wichtige Rolle; und hier weiter- 
hin der Protest gegen die moderne Industriegesellschaft, vor der er ins 
Kloster geflohen war. 

Der charakteristischste Zug der modernen Zeit, das, was ihre Seele 
ausmacht, war die Technologie, die er wegen ihrer entmenschlichen- 
den Züge verabscheute. Die Stadt war der Brennpunkt der Techno- 
logie; also mußte sie vermieden werden. Und oftmals findet sich in 
seiner Poesie die Stadt als Grundsymbol für alles, was in der moder- 
nen Gesellschaft schlecht ist44. 

In der christlichen Tradition aber war die Stadt - von der Endvision der 
Apokalypse bis zur Seelen-•Burg" der Teresa aus der Burgstadt Avila - 
Symbol der Vollendung. 

Es wäre abwegig, ein Symbol gegen das andere, die Stadt aus Menschen- 
händen gegen die unberührte Natur, auszuspielen. Aber unbezweifelbar 
ist, daß der naturpoetische Zug des Einsiedlers Merton an dem vorüberging, 
44 Dennis Q. Mclnerny, Thomas Merton, The Man and His Work, Washington 1974, 
28-30. 



Josef Sudbrack 128 

was die menschliche Stadt an positivem Symbolwert zu sagen hat: Stätte 
der Begegnung zu sein, Stätte des gemeinsamen Wirkens, Stätte der Liebe, 
die nicht im Gefühl hängen bleibt, sondern auf den anderen, den Gelieb- 
ten, zugeht. 

Das reiche, gottsuchende Leben Mertons hätte sich weiter entwickelt. 
Vielleicht hätten die beiden auseinanderklaffenden Anliegen seines Le- 
bens: Einsamkeit mit Gott - Kommunikation mit den Menschen, ihren Zu- 
sammenhalt besser gefunden. Es ist nämlich der gleiche Gott, der beide 
vereint, dem man einsam begegnet, mit dem man kommunizieren, in Kom- 
munikation treten kann. Die geschichtliche Gestalt Jesu Christi ist der 
unüberholbare Testfall dafür, ob die Balance von einsamer Kontemplation 
und sozialer Aktion nicht gestört ist. Jesus Christus wäre wohl der Weg 
geworden, der endgültig zur Heilung der Wunden seiner Kindheit ge- 
führt hätte. 

In seinem Manuskript über die •Inner Experience" f älltder soziale Aspekt 
aus der Balance mit dem kontemplativen Suchen heraus. Merton drängt 
unbewußt in eine elitäre Mönchsspiritualität, die er dann immer wieder 
und ganz bewußt zurückdrängt zugunsten der einen, für alle gleichen 
christlichen Spiritualität. Als Christ fragt man sich, ob es überhaupt eine 
andere Synthese beider Aspekte: persönliche Identität in Einsamkeit und 
Stille - soziales Engagement in den Sorgen der Zeit, geben kann, als die 
Jesu Christi. Das Leben des Herrn aber kann mit keinen ästhetischen Vor- 
stellungen begriffen werden; es läßt sich auch nicht auf den Nenner einer 
Erfahrung des Innersten Selbst bringen; es endet im Gehorsam bis zum 
Tode, bis zum Tode am Kreuz - das sprengt jede noch so tief angesetzte 
Immanenz-Erfahrung. 

Ästhetik und Kunsterfahrung haben vieles mit mystischem Erleben ge- 
meinsam, aber in der Mitte übersteigt die christliche Mystik alle ästhetische 
Erfahrung; dort nämlich, wo sie die Erfahrung des Mystikers •verläßt" 
und sich dem anderen, dem ganz Anderen, Gott zuwendet. Das aber ist 
Mystik der Begegnung und Liebe, nicht aber Erfahrung der Auflösung 
der Subjekt-Objekt-Spaltung. 

e. Der Anstoß für Morgen 

Thomas Merton oder Brother Louis starb auf der Höhe seines Lebens, im 
Alter von 53 Jahren; zu einer Zeit also, wo der Mensch versucht, die Er- 
fahrungsschätze seines Lebens einzusammeln und zu ordnen. Es ist letzt- 
lich müßig, nach dem zu fragen, was Merton hätte anders machen können 
oder wie er sich entwickelt hätte. 

Richtiger ist es, auf den konkreten Mann zu schauen und zu fragen, was 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 129 

er uns zu sagen hat. Dabei aber zeigt sich, daß Merton viele Türen nach vorn 
aufgestoßen hat. Auf einige von ihnen soll zum Abschluß hingewiesen 
werden. 

(1) Marxismus und Buddhismus 
Das letzte Zeugnis Mertons, die Rede auf dem internationalen Mönchs- 
kongreß in Bangkok wenige Stunden vor seinem Tod, wollte eine Synthese 
der beiden großen Weltanschauungen neben dem Christentum aufzeigen, 
die Synthese von Marxismus und Buddhismus; beide als breite Lebens- 
impulse, nicht aber als dogmatische Verhärtung verstanden. Hier stimmt 
er mit dem großen Religionswissenschaftler R. C. Zaehner, der allerdings 
Mertons buddhistische Sympathien als kindisch bezeichnete, völlig überein. 

Mertons Leben bezeugt sein Suchen in Richtung dieser Synthese. Viel- 
leicht hat er die Polarität beider Impulse zu weit auseinandergeschoben. 
So ging sein soziales Engagement so weit, daß einige seiner diesbezügli- 
chen Schriften der Zensur zum Opfer fielen. James Finley, ein ehemaliger 
Novize berichtet, daß er sich •halb scherzend, halb ernsthaft" darüber be- 
klagte: 

Wie kann ich das Buch noch •Saatgut der Zerstörung" nennen, wenn 
sie mich zwingen, alle •Zerstörung" aus ihm zu eliminieren?45 

Wie extrem weit er sich in die buddhistische Erfahrung einließ, wurde 
beschrieben. 

Aber die gestellte Aufgabe ist christlich; die Synthese von geistlicher 
Erfahrung und sozialem Engagement, was Hans Urs von Balthasar Mystik 
und Prophetie genannt hat. Merton versuchte die Spannweite zu leben. Er 
war sich bewußt, daß einzig das Christentum fähig ist, die Synthese von 
beidem herzustellen. 

(2) Bildung und geistliches Leben 
Die Gesamtausgabe seiner Gedichte zeigt eine weitere Tür ins Morgen. 

Merton hat nicht nur seinen Orden von den zeitgebundenen, bildungs- 
feindlichen Bestrebungen des Abtes de Rance zurückgeführt zur Kultur 
des Bernhard von Clairvaux. Er hat auch den US-amerikanischen Katho- 
lizismus gelehrt, daß Christentum in der Kultur und Bildung von heute 
leben muß. Mclnerny meint: 

Er wurde oftmals übersetzt; mit internationalem Maßstab gemessen 
kann sein Ruf mit dem von Karl Barth und Martin Buber verglichen 
werden. Für Amerika war er eine der bedeutendsten religiösen Fi- 
guren des zwanzigsten Jahrhunderts . . . Manchmal glaube ich sogar, 
daß in der Geistesgeschichte Merton in erster Linie bekannt bleiben 

45 Finley (Anm. 41) 44. 



Josef Sudbrack 130 

wird für das, was er in anderen angestoßen hat, wobei die außer- 
ordentliche Qualität seiner eigenen Leistung nicht vermindert wer- 
den soll46. 

Der Mönch Merton lehrt uns, daß ein Ordensleben der Zukunft nicht mehr 
möglich sein wird ohne den Grad an Bildung, der es zu einem menschen- 
würdigen Leben in unserer Zeit macht. Nicht Verlassen der Welt und ihrer 
Kultur ist Aufgabe des Christentums und auch des Ordenslebens, sondern 
Verchristlichen von Welt und Kultur. 

(3) Religion und Psychologie 
Merton hat sich bemüht, die nicht-christliche Religiosität in ihrer besten 
Form kennen zu lernen. Daraus erwuchs seine oft harte, manchmal viel- 
leicht auch ungerechte Absage an psychologische Verflachungen von Medi- 
tation und Kontemplation. Er beginnt dort mit seiner Suche nach Gottes 
Erfahrung, wo andere aufhören und meinen, daß das Sich-Wiegen in an- 
genehmen Gefühlen, daß die Selbstfindung, daß die Ich-Werdung schon 
das Ziel sei. 

Es mag sein, daß Merton hier die Wunde einer unaufgearbeiteten Ver- 
gangenheit an sich trug, •a permanent scar on his psyche." 1956 gaben 
einige seiner Freunde im Einverständnis mit seinem Abt seine Schriften 
einem bekannten Psychiater zur Diagnose. Und es gelang ihnen, Merton 
auch persönlich mit diesem Arzt in Verbindung zu bringen. 

Als die zwei Männer miteinander sprachen, startete der Therapeut 
eine gnadenlose Attacke gegen Merton. Er sei ein Exhibitionist, der 
eine Eremitenklause auf dem bevölkertsten Platz New Yorks haben 
wolle: so ungefähr analysierte der Therapeut den unvorbereiteten 
Priester. Er traf damit Merton an seiner verwundbarsten Stelle und 
klagte ihn an, daß er in seine eigenen Worte verliebt sei. Zeugen 
berichten, daß Merton in Tränen aufgelöst,  emotional zerrissen 
war47. 

Aber seine Vorsicht vor Psychologisierung der religiösen Erfahrung, die 
ihn  zu  einem  echten  Gesprächspartner  mit  ostasiatischer  Religiosität 
machte, sitzt tiefer. Als Christ wußte er: 

Das Wichtigste im kontemplativen Leben ist nicht Erkenntnis, son- 
dern Liebe48. 

Und deshalb weisen seine besten Beschreibungen des kontemplativen Ge- 
bets über die psychologischen Erfahrungen und auch über die Systematik 
hinaus, die er in seinem Manuskript, The Inner Expercience, versuchte: 

46 Mclnerny (Anm. 44) 122, 124. 
47 Bailey (Anm. 15) 101. 
48 Bailey (Anm. 15) 117, nach The Ascent to Truth. 



Der Theologe und Mönch Thomas Merton 131 

Der springende Punkt des ganz versunkenen Gebets ist die ständige 
Hingabe an Gott. . . jede Meditation und jeder Gebetsakt darf nur 
als Vorbereitung und Reinigung verstanden werden, damit wir frei 
werden für diese nie endende Hingabe. Doch oftmals verschweigt 
man die furchtbare Angst, die einen vor einer solchen Erwartung 
überschwemmt. Wenn ich das bin, für was ich mich halte, und wenn 
Gott der ist, den ich mir vorstelle, dann könnte ich dieses Wagnis 
vielleicht auf mich nehmen. Aber was, wenn er sich als ein anderer 
zeigt, als ich ihn mir vorstellte? und was, wenn die Bretterwände, die 
ich vor meine Vorstellung aufgestellt hatte, in seiner glühenden Ge- 
genwart verbrennen und eine völlig unvorhersagbare Begegnung 
mit ihm stattfindet?49 

Wer sich auf die Spuren Mertons begibt, müßte gefeit sein gegen all das 
Schmale und Seichte, das unter ostasiatischen Vorzeichen als Meditation 
und Mystik angeboten wird. Er müßte auch gefeit sein gegen die Psycho- 
logisierung der Gotteserfahrung. 

(4) Demut des Lernen-wollens 
Im Gespräch mit dem Buddhismus und auch mit dem Anliegen des Mar- 
xismus, aber auch mit der heutigen Kultur brachte Merton die Demut auf, 
von fremden Erfahrungen zu lernen. Seine Veranlagung schenkte ihm die 
intuitive Kraft, mit der er sich ganz und gar in eine neue, fremde Mentali- 
tät hineinvertiefen konnte. Diese Begabung ist sein einmaliges Geschenk 
von Gott, das die Menschen seiner Umgebung oft genug verwirrte. Aber 
der Mut, mit dem er sich in eine fremde Welt hineinstürzte um Christi und 
der Menschen willen, sollte vorbildlich sein für die Kirche. 

Die stete Lernbereitschaft Mertons ist eine seiner großen Lehren für die 
christliche Spiritualität. Q. Mclnerny bedauert, daß Merton kaum einmal 
eine echte Kritik erfahren hat. Dort allerdings, wo er von T. S. Eliot ge- 
tadelt wurde, war Merton überaus lernbereit50. Daß Merton bis zu seinem 
Lebensende ein Suchender geblieben ist, bedeutet vielleicht das schönste 
Zeugnis für sein Christentum. 

Aus dieser •Demut" entspringt auch die Vornehmheit des reifen Schrift- 
tums von Merton. Es ist hier nicht mehr notwendig, noch einmal sein Tem- 
perament und seine Begeisterungsfähigkeit aufzuzeigen. Aber sie wurden 
mehr und mehr gehalten durch die Hochachtung, die er anderen Meinun- 
gen entgegenbrachte. Mclnerny schreibt dazu: 

Im glücklichen Gegensatz zu dem bitteren, ganz und gar lieblosen 

49 Finley (Anm. 41) 143, nach Contemplative Prayer, 1969. 
50 Mclnerny (Anm. 44) 29-44. 



Josef Sudbrack 132 

Ton, an dem Konservative und Progressive gezeigt haben, wie sie 
miteinander umgehen, war Mertons Stimme meist gezügelt. Er hatte 
zwar eine große Fertigkeit, seine Meinung genau darzustellen; aber 
niemals findet man, daß er verletzende Angriffe gegen Personen 
startete, wie es kleine Leute in ihrer Verzweiflung oft tun51. 

(5) Die Erfahrungsdimension des Christentums 
Die wichtigste Lehre aber, die er der Christenheit von heute zu geben hat, 
ist der Hinweis auf die Erfahrung. Der christliche Glaube kann nur in die 
Zukunft hinein bewahrt werden, wenn er in der Erfahrung seiner Christen 
wurzelt, nicht nur in der Theologie, nicht nur in der Verkündigung, son- 
dern vor allem in der Erfahrung der Christen. Das ist die Grund-Aufgabe 
der heutigen Spiritualität. Thomas Merton hat hier einen wichtigen Schritt 
in die Zukunft getan. All das war bei Merton aus der Mitte des christlichen 
Glaubens heraus geboren; dort wußte er sich in all seinem Suchen - und 
auch in seinem Irren - zu Hause. Er wußte sich von Gott ergriffen und lebte 
deshalb die Unbekümmertheit eines Globetrotters, eines Poeten; er fühlte 
sich in der Ewigkeit Gottes verankert und konnte deshalb seine Gedichte 
schreiben und seine Sympathien zum Buddhismus und zum Marxismus 
pflegen. Hier liegt das letzte, was zu Merton zu sagen ist: Sein Leben war 
- soweit wir Menschen urteilen dürfen - in der Transzendenz Gottes ver- 
ankert und bewegte sich auf dem Weg Jesu, in der Nachfolge des Herrn. 

So möge das letzte, was über Merton gesagt sein soll, eine Begebenheit 
aus dem Leben Jesu sein, die aber nach dem Vorbild Mertons in poetischer 
Weise paraphrasiert wird: 

Als sich Jesus auf den Weg machte, frug ihn einer: Guter Meister, 
was muß ich tun, damit ich das ewige Leben erlange? Jesus antwor- 
tete: Niemand ist gut, außer Gott allein. Du kennst die Gebote: Du 
sollst ein gutes Leben führen, du sollst Gott erfahren, du sollst dein 
Innerstes Selbst finden. Da blickte der Jüngling auf und sagte: Mei- 
ster, das alles habe ich getan. 
Jesus blickte ihn liebevoll an und sagte: Eines noch fehlt dir: Geh, 
verlasse alles, auch deine Liebe zur Einsamkeit, auch dein Ruhen im 
Innersten Selbst, auch deine mystischen Ambitionen und kontempla- 
tiven Erfahrungen; verkaufe alles, und folge mir nach. 

Wer Merton liest, spürt, daß all seine Wege - auch seine umstrittenen 
Wege - unter diesem Anruf standen. Das aber macht seine Größe aus; und 
das ist sein Grund-Auftrag an die christliche Spiritualität von heute und 
morgen. 

51 Mclnerny (Anm. 44) 119. 




