
Entfremdung als Identitäts- und 
Transzendenzverlust 
Kierkegaard als Schlüssel für eine theologische Interpretation 
von Max Frischs Roman •Stiller" 

Josef Imbach OFMConv, Rom 

Die folgende Deutung von Max Frischs Roman Stiller1 läßt sich von einem 
theologischen Interesse leiten. Das bedeutet aber keineswegs, daß die lite- 
raturwissenschaftlichen Maßstäbe bei der Interpretation außer Kraft ge- 
setzt würden. Vielmehr sind wir gerade auf sie angewiesen, um mit Hilfe 
einer werkimmanenten Analyse herauszufinden, welchen Gehalt der Ro- 
man aufweist. Diesen Gehalt gilt es anschließend im Sinne einer werk- 
transzendierenden Interpretation theologisch zu bedenken. Wenn wir da- 
bei kierkegaardsche Denkkategorien zu Hilfe nehmen, dann deshalb, weil 
Max Frisch uns selbst auf diese Spur verweist, indem er seinem Werk zwei 
Kierkegaard-Zitate voranstellt und den Namen des dänischen Denkers im 
Roman verschiedentlich erwähnt (vgl. S. 390, 392, 394). 

Eine Vorbemerkung drängt sich auch hinsichtlich des Begriffs •Entfrem- 
dung" auf. In manchen theologischen Publikationen wird er oft ängstlich 
vermieden, während er in anderen unbeschwert ge- oder mißbraucht wird. 
Dann aber kann man von Mal zu Mal feststellen, daß sein Inhalt verschie- 
den ist. Wenn in der Überschrift zu diesen Überlegungen Identitäts- und 
Transzendenzverlust als •Entfremdung"bezeichnet werden, so ist damit 
eine Vorentscheidung anthropologisch-theologischer Art getroffen, d. h. 
Entfremdung wird hier verstanden als fehlende oder verlorengegangene 
Identität des personalen Subjekts und als dessen fehlende oder verlorene 
Beziehung zum Transzendenten. Wie weit das eine das andere bedingt, 
wird sich im Verlauf unserer Untersuchung herausstellen. Dabei gehen wir 
in drei Schritten vor: Zunächst gilt es, den Roman nach Inhalt, Struktur 
und Erzählperspektiven literarisch zu analysieren. Anschließend befassen 
wir uns mit dem Problem des Identitätsverlustes, beziehungsweise der 
Identitätsverweigerung und jenem der Selbstfindung des Protagonisten 
Stiller. In einem dritten Schritt schließlich wird-nunmehr theologisch, aber 
immer unter Bezugnahme auf den Romangehalt - zu untersuchen sein, in- 

1 M. Frisch, Stiller, Frankfurt 1974 (= suhrkamp taschenbuch 105). Die Seitenangaben im 
Text beziehen sich auf diese Ausgabe. - Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine leicht 
überarbeitete Gastvorlesung, die ich am 6. Februar 1979 an der Theologischen Fakultät in 
Luzern gehalten habe. 



Josef Imbach 134 

wiefern das Problem der Identität mit dem Transzendenzbezug des mensch- 
lichen Subjekts in einem Verhältnis steht. 

1. Romanhandlung, Romanstruktur und Erzählperspektiven 

Der äußere Handlungsablauf des Romans läßt sich leicht zusammenfassen. 
Nach achtjähriger gescheiterter Ehe mit der Balletteuse Julika bricht der 
Bildhauer Anatol Ludwig Stiller aus. Geographisch gesehen flieht er von 
Zürich nach Amerika und Mexiko. Existentiell betrachtet handelt es sich 
um eine Flucht vor sich selbst. Sechs Jahre später kehrt er als Mr. White in 
die Schweiz zurück. Wegen Paßfälschung wird er an der Grenze verhaftet. 
Auf Anraten seines Verteidigers verfaßt er in einem Zürcher Unter- 
suchungsgefängnis jenen Rechenschaftsbericht über sein Leben, der den 
ersten und weitaus umfangreicheren Teil des Romans ausmacht (S. 9-383). 
Der zweite Teil (S. 384-483) besteht aus einem •Nachwort des Staatsan- 
walts", der den Fall Stiller vor Gericht behandelt und mit dessen Frau 
Sibylle Stiller vor seiner Flucht ein Verhältnis unterhalten hat. Dieser 
Staatsanwalt wird während der Untersuchungshaft Stillers Freund und 
zeichnet später auch als Herausgeber der von diesem im Gefängnis verfaß- 
ten Aufzeichnungen. In seinem Nachwort berichtet der Staatsanwalt von 
Stillers Schicksal nach seiner Entlassung aus der Haft: wie er vom Bild- 
hauerberuf auf die Töpferei umsteigt; wie er seine Frau wiederfindet ohne 
zu ihr hinzufinden; wie diese nach einer Lungenoperation stirbt und daß 
Stiller allein weiterlebt - das Wie bleibt hier offen. 

Komplizierter als der Handlungsablauf ist die Struktur des Romans. Im 
ersten Teil schieben sich die Erzählschichten und Erzählperspektiven inein- 
ander. Dabei weist sich Frisch als Verfasser selbst einen ganz bestimmten 
Standort zu. Er ist nicht der allwissende Erzähler, der •über" seinen Ge- 
stalten steht, sondern weiß nur das, was diese von sich preisgeben, oder, noch 
genauer, nur das, was Stiller als fingierterAutor des ersten Romanteils da- 
von in seinen Aufzeichnungen festhält. Mit Hilfe dieser Erzähltechnik und 
aufgrund des durch sie bedingten ständigen Wechsels der Perspektive bie- 
tet sich Frisch die Möglichkeit, das Spannungsverhältnis zwischen dem ver- 
schollenen Stiller und dem sich in Untersuchungshaft befindlichen Mr. 
White auf seine äußerste Belastbarkeit hin durchzuspielen. Dieser Mr. 
White also führt Tagebuch über seine, Whites, Untersuchungshaft und läßt 
Erinnerungen an seine (oder besser: an Stillers) Vergangenheit miteinflie- 
ßen: an seine Teilnahme am spanischen Bürgerkrieg, seine Ehe mit Julika 
und das Verhältnis mit Sibylle, der Frau des Staatsanwaltes, an seinen 
Ausbruch aus Ehe und Bildhauerberuf und den Aufenthalt im Ausland. 
Aus der durch die Leugnung seiner Identität bedingten Rolle des Nichtwis- 



Entfremdung als Identitäts- und Transzendenzverlust 135 

senden berichtet White über Stiller - also über sich selbst - aber so, wie 
dieser Stiller ihm jetzt, während der Untersuchungshaft, von dessen - also 
seinen eigenen - Bekannten (welche zu kennen White sich konstant wei- 
gert) geschildert wird. White beschreibt seine Stillersche Vergangenheit 
somit aus der Sicht seiner Frau Julika, der gegenüber er beharrlich ver- 
neint, Stiller zu sein. Er läßt sie bei ihren Besuchen Begebenheiten aus dem 
Leben ihres Stiller erzählen, die er ja selbst miterlebt hat. Im Tagebuch 
aber wird der Eindruck, mit-beteiligt gewesen zu sein, sorgfältigst vermie- 
den. So heißt es etwa: •Dabei begab es sich offenbar . . ." (S. 88; kursiv von 
mir) - obwohl Stiller genau weiß, daß es tatsächlich so gewesen ist, wie 
seine Frau ihm berichtet. Andere Fragmente seiner Biographie wiederum 
werden von ihm aus der Erzählperspektive Sibylles aufgezeichnet oder 
aus dem Blickwinkel ihres Mannes, des Staatsanwaltes. In diesem letzteren 
Fall ist die Brechung oder Spiegelung sogar doppelt: denn der Staatsan- 
walt, der Stiller ja früher nicht persönlich gekannt hat, kann diesem jetzt 
nur berichten, was ihm seine Frau Sibylle damals über ihn erzählte. Wobei 
zu bedenken ist, daß im ersten Romanteil Stiller als Mr.White alle diese 
Schilderungen selbst - also noch einmal subjektiv - zu Papier bringt. Der 
zweite Romanteil ist zwar weniger komplex aufgebaut, aber auch hier er- 
öffnet sich dem Leser kein direkter Blick auf die Hauptgestalt, da diese im 
•Nachwort des Staatsanwalts" wiederum nur gebrochen, nämlich aus dessen 
Sicht und Beurteilung, erscheint. 

Die durch Stillers Identitätsverweigerung bedingte Erzähltechnik und, 
wiederum davon abhängig, der dauernde Perspektivenwechsel mögen in 
etwa einen Eindruck davon vermitteln, mit welch enormen Schwierigkeiten 
der Interpret dieses Romans sich konfrontiert sieht. Denn letztlich geht es ja 
darum, die Wahrheit über Stiller festzustellen, die ihn zur Flucht vor sich 
selbst und zur Aufgabe seines Namens und damit seines bisherigen Ichs 
bewogen haben. 

Wo aber liegt diese Wahrheit? Stillers Aufzeichnungen vermögen ja nur 
in beschränktem Maß Aufschluß zu geben, weil alles über ihn Berichtete 
von den Beteiligten sub j ektiv erlebt und von ihm selbst bei der Niederschrift 
noch einmal subjektiv gefiltert wird. Das würde sich schlagartig ändern, 
wenn Stiller selbst zu seiner Vergangenheit und damit zu seiner Identität 
stehen würde. So jedenfalls rät ihm sein Verteidiger angesichts der er- 
drückenden Beweislage: •,Sie schreiben einfach die Wahrheit', sagt mein 
amtlicher Verteidiger, ,nichts als die schlichte und pure Wahrheit. Tinte 
können Sie jederzeit nachfüllen lassen!'" (S. 9). 

Daran ist soviel richtig, daß juristisch die Wahrheit gefunden wäre, 
wenn der Name des Untersuchungshäftlings und Paßfälschers White mit 
dem Namen Stiller im Geburtenregister übereinstimmen würde. Wahrheit 



Josef Imbach 136 

als Faktizität! Aber wäre damit die Wahrheit über Stiller tatsächlich gesagt 
und geklärt? Abgesehen einmal davon, daß Wahrheit bekanntlich nicht 
ohne weiteres mit dem Faktischen gleichzusetzen ist, erweist sich die Spra- 
che sehr oft als Sackgasse, wenn es gilt, die Wirklichkeit des Faktischen, die 
ja ebenfalls subjektiv erkannt und erlebt wird, in Rede zu fassen. Stiller 
dazu: •Wie soll einer denn beweisen können, wer er in Wirklichkeit ist? 
Ich kann's nicht. Weiß ich es denn selbst, wer ich bin? Das ist die erschrek- 
kende Erfahrung dieser Untersuchungshaft: ich habe keine Sprache für 
meine Wirklichkeit" (S. 84). Und außerdem angenommen, Stiller würde 
sich zu seinem Namen bekennen, hätte er damit seine Identität schon ge- 
funden? Und wäre seine Vergangenheit damit •erklärt"? Angenommen 
auch, die •Wahrheit" über sich ließe sich adäquat zur Sprache bringen, wel- 
ches wäre dann der Maßstab, anhand dessen die Wahrheit dieser Wahrheit 
zu messen wäre? Mit anderen Worten: wie läßt sich sagen, ob das, was 
Stiller für seine Identität hält, wirklich eine solche ist und nicht heimliche 
Entfremdung, Entfremdung unterderhand? Sicher wäre das Kriterium da- 
für nicht im Bereich des empirisch Verifizierbaren anzusiedeln, sondern in 
jenem der individualethischen Entscheidungen, als Frage nach gut und 
böse, nach richtig oder falsch. Die Identität des Menschen läßt sich ja nur 
aufgrund von Bezügen konstituieren; sie entsteht und besteht nur in Rela- 
tionen. Dann aber erhebt sich die Frage: Welche grundlegende Beziehung 
ermöglicht erst Identität? Bevor wir darauf antworten, müssen wir nach 
den Gründen und Hintergründen für Stillers Identitätsverweigerung for- 
schen. 

2. •Ich bin nicht Stiller" 

•Ich bin nicht Stiller" (S. 9). Mit diesem bündigen Satz setzt der Roman ein. 
Es handelt sich dabei nicht einfach um die Aussage eines Paßfälschers, der 
aus begreiflichen Gründen seinen Namen abgelegt hat, sondern um den 
Entschluß eines Menschen, der sich gegen seinen Namen entscheidet, weil 
er sich bereits vorher bewußt gegen seine Vergangenheit und gegen seine 
Identität entschieden hat. 

Der äußere Grund für diese Weigerung, sich selbst, also sein Selbst als 
das seine, anzunehmen, scheint in Stillers Schwäche zu liegen. Auf die Frage, 
warum er damals, im Spanischen Bürgerkrieg, in einer entscheidenden 
Situation, nicht geschossen habe, antwortet Stiller (es ist seine Frau Julika, 
die davon berichtet): •Weil ich ein Versager bin. Ganz einfach! Ich bin kein 
Mann" (S. 268). Als Versager bezeichnet Stiller sich auch in Bezug auf sei- 
nen Bildhauerberuf und im Hinblick auf seine Ehe. Dabei übersieht er aber 
gerade, daß sein eigentliches Versagen darin besteht, daß er vor seinem 



Entfremdung als Identitäts- und Transzendenzverlust 137 

Versagen flieht. Selbstwerdung bestünde für ihn in der Annahme seiner 
unverwirklichten Existenz, und diese Annahme wiederum wäre die Grund- 
lage für eine mögliche Selbstverwirklichung in Identität mit sich selbst. 
Während für seinen Verteidiger Identität eine äußerst einfache Sache dar- 
stellt, die sich notfalls gerichtlich feststellen läßt, erkennt Stiller, daß ein 
Mensch seine Identität erst finden muß, aber er weiß nicht oder will nicht 
wissen, daß diese Identität nicht auf dem Weg der Flucht vor sich selbst zu 
erreichen ist. Gerade diesen Weg aber wählt Stiller, weil er sich vor der 
Wiederholung fürchtet. In sein Gefängnistagebuch schreibt er: •Meine 
Angst: die Wiederholung -!" (S. 68). Und: •Doch immer wieder (auch 
darin die Wiederholung) genügt ein Wort, eine Miene, die mich erschreckt, 
eine Landschaft, die mich erinnert, und alles in mir ist Flucht, Flucht ohne 
Hoffnung, irgendwohin zu kommen, lediglich aus Angst vor der Wieder- 
holung-" (S. 69; kursiv von mir). 

Aber weil es keine Identität ohne Kontinuität gibt, sie nicht geben kann, 
widerlegt Stiller sich selbst und sucht doch die Wiederholung. Nach einem 
mißglückten Selbstmordversuch ist er offensichtlich deshalb in seine Schwei- 
zer Heimat zurückgekehrt, um noch einmal neu anzufangen2 und seine 
Frau Julika wiederzugewinnen. Paradox gesagt: er möchte eine Wieder- 
holung ohne sich zu wiederholen und bricht deshalb mit der Kontinuität, in- 
dem er ein anderer (Namenswechsel!) wird. Aus Angst vor der Wieder- 
holung der •unseligen" (S. 58) Ehe sucht er Julika zu überzeugen: •Unter 
allen Umständen, meine ich, müßten wir davon ausgehen, daß wir uns 
beide noch nie geliebt haben" (S. 341). Julika hingegen vermag Stiller - 
schon bevor seine Identität gerichtlich festgestellt ist-nur deshalb anzuneh- 
men, weil sie ihn als den früheren Stiller kennt; sie wagt einen Neuan- 
fang - wiederum paradox ausgedrückt - als Erinnerung nach vorwärts. 

Was damit gemeint ist, vermag uns ein Passus aus Kierkegaards Schrift 
Die Wiederholung zu verdeutlichen: 

•Wiederholung ist der entscheidende Ausdruck für das, was bei den 
Griechen ,Erinnerung' war. So wie diese damals lehrten, daß alles 
Erkennen ein Erinnern sei, so will die neue Philosophie lehren, daß 
das ganze Leben eine Wiederholung ist. Der einzige neuere Philo- 
soph, der hiervon eine Ahnung hatte, ist Leibniz. Wiederholung und 
Erinnerung sind dieselbe Bewegung, nur in entgegengesetzter Rich- 
tung. Denn was da erinnert wird, ist gewesen, wird nach rückwärts 

2 Zum folgenden vgl. Ph. Manger, Kierkegaard in Max Friscks Roman •Stiller", in: W. 
Schmitz (Hg.), Materialien zu Max Frisch •Stiller", 2 Bde., Frankfurt 1978, Bd. 1, 220-237. 
Vgl. außerdem: K. Harris, Die Kierkegaard-Quelle zum Roman •Stiller", in: ebd., 217- 
220; P. K. Kurz, Identität und Gesellschaft. Die Welt des Max Frisch, in: Über moderne 
Literatur, Bd. 2, Frankfurt 21972, 132-189. 



Josef Imbach 138 

wiederholt, wohingegen die eigentliche Wiederholung nach vorwärts 
erinnert. Deshalb macht die Wiederholung, wenn sie möglich ist, 
einen Menschen glücklich... . Wiederholung, das ist die Wirklichkeit 
und der Ernst des Daseins. Wer die Wiederholung will, der ist im 
Ernst gereift"3. 

Stiller selbst beginnt während der Haftzeit in der kierkegaardschen Ka- 
tegorie einer so verstandenen Wiederholung zu denken, wenn er schreibt: 
•Wiederholung! Dabei weiß ich: alles hängt davon ab, ob es gelingt, sein 
Leben nicht außerhalb der Wiederholung zu erwarten, sondern die Wie- 
derholung, die ausweglose, aus freiem Willen (trotz Zwang) zu seinem 
Leben zu machen, indem man anerkennt: Das bin ich!" (S. 69). Im Grunde 
geht es darum, Wiederkehr in eine (wie Kierkegaard sagt) eigentliche Wie- 
derholung zu verwandeln. Selbstannahme wäre möglich, wenn es Stiller 
gelänge, wie der Staatsanwalt sich ausdrückt, •das Vergangene . .. einzu- 
schmelzen in eine neue, lebendige Gegenwart. Anders würde diese Gegen- 
wart nie ganz wirklich." Denn: •Es half nichts, irgendein neues Leben an- 
zufangen, indem das alte einfach liegenblieb"  (S. 409 f.). Mit anderen 
Worten: der Mensch kann sich selbst nur wählen, wenn er seine Vergan- 
genheit als seine Vergangenheit wählt - sonst entscheidet er sich gegen sein 
Selbst und damit gegen seine Identität. 

Aber gerade dieses von der Vergangenheit belastete und beschattete 
•das bin ich", welches Zukunft als Wiederholung der Vergangenheit nach 
vorn und somit das Gestern mit dem Morgen verbinden würde, vermag 
Stiller entgegen besserer Einsicht nicht zu leisten. Er weigert sich, seine Iden- 
tität sowohl in Bezug auf seinen Namen wie auch hinsichtlich seiner Ver- 
gangenheit anzunehmen. Eben diesen Tatbestand wiederum hat Kierke- 
gaard vor Augen, wenn er in seiner Abhandlung über Die Krankheit zum 
Tode die Formel gebraucht •verzweifelt nicht man selbst sein wollen"4 und 
diesen Willen als Verzweiflung definiert. Folgerichtig spricht denn auch 
Stiller von einer •Flucht ohne Hoffnung" (S. 69), was hinsichtlich seiner in- 
neren und äußeren Biographie eben den von Kierkegaard intendierten 
Sachverhalt ausdrückt. 

Auf die theologische Bedeutung dieser Aussagen werden wir noch zu- 
rückzukommen haben. Zuvor bleibt zu fragen, worin denn der innere 
Grund für die Schwierigkeit, sich selbst anzunehmen (oder, mit Kierke- 
gaard ausgedrückt: verzweifelt nicht man selbst sein zu wollen) herrührt. 
Aufschlußreich sind einige Äußerungen des Staatsanwaltes, die Stiller in 

3 S. Kierkegaard, Die Wiederholung, in: Werke, Bd. 2, Reinbek 21966 (=  Rowohlts 
Klassiker 81), 7 f. 
4 S. Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Werke, Bd. 4, Reinbek 1962 (= Rowohlts 
Klassiker 113), 13. 



Entfremdung als Identitäts- und Transzendenzverlust 139 

seinen Aufzeichnungen mitteilt. Die Ausführlichkeit des folgenden Zitats 
scheint durch die Tatsache gerechtfertigt, daß es sich dabei um eine der 
Kernstellen des Romans handelt, die zugleich den Blick für die Gottes- 
frage weitet: 
•Die weitaus meisten Menschenleben werden durch Selbstüberforderung 
vernichtet. .. . Zur Selbstüberforderung gehört unweigerlich eine falsche 
Art von schlechtem Gewissen. Einer nimmt es sich übel, kein Genie zu sein, 
ein anderer nimmt es sich übel, trotz guter Erziehung kein Heiliger zu sein, 
und Stiller nahm es sich übel, kein Spanienkämpfer zu sein ... Es ist merk- 
würdig, was sich uns, sobald wir in der Selbstüberforderung und damit in 
der Selbstentfremdung sind, nicht alles als Gewissen anbietet. Die innere 
Stimme, die berühmte, ist oft genug nur die kokette Stimme eines Pseudo- 
Ich, das nicht duldet, daß ich es endlich aufgebe, daß ich mich selbst erkenne, 
und es mit allen Listen der Eitelkeit, nötigenfalls sogar mit Falschmeldun- 
gen aus dem Himmel versucht, mich an meine tödliche Selbstüberforderung 
zu fesseln. Wir sehen wohl unsere Niederlagen, aber wir begreifen sie nicht 
als Signale, als Konsequenzen eines verkehrten Strebens weg von unserem 
Selbst. Merkwürdigerweise ist ja die Richtung unserer Eitelkeit nicht, wie 
es zu sein scheint, eine Richtung auf unser Selbst hin, sondern weg von 
unserem Selbst. .. . Viele erkennen sich selbst, nur wenige kommen dazu, 
sich selbst anzunehmen. ... Es braucht die höchste Lebenskraft, um sich 
selbst anzunehmen ... In der Forderung, man solle seinen Nächsten lieben 
wie sich selbst, ist es als Selbstverständlichkeit enthalten, daß einer sich 
selbst liebe, sich selbst annimmt, so wie er erschaffen worden ist. Allein 
auch mit der Selbstannahme ist es noch nicht getan! Solange ich die Umwelt 
überzeugen will, daß ich niemand anders als ich selbst bin, habe ich notwen- 
digerweise Angst vor Mißdeutung, bleibe ihr Gefangener kraft dieser 
Angst. . . Ohne die Gewißheit, daß es eine absolute Realität gibt, kann ich 
mir freilich nicht denken.. . daß wir je dahin gelangen können, frei zu 
sein" (S. 321-323). 

Dieser Abschnitt ist wesentlich für das richtige Verständnis des Romans. 
Die psychologischen und moralischen Aspekte von Stillers Identitätskrise 
und Identitätsverweigerung werden bloßgelegt. Gleichzeitig aber wird der 
Roman unvermittelt •transparent auf Theologie hin"5. Es erfolgt der 
theologische Durchbruch, insofern hier Identität mit Freiheit und diese wie- 
derum mit einer •absoluten Instanz" (die der Staatsanwalt später mit Gott 
identifiziert; vgl. S. 433) in Beziehung gebracht wird. 

5 M. Wintsch-Spiess, Zum Problem der Identität im Werk Max Frischs, Zürich 1965, 94. 



Josef Imbach 140 

3. Identitätsfindung und Transzendenzerfahrung 

Die Überlegungen des Staatsanwalts bilden gewissermaßen einen Kom- 
mentar zu den beiden Kierkegaard-Texten, die Frisch seinem Roman als 
Motto vorausstellt. Es handelt sich um zwei Stellen aus Entweder - Oder. 

Der erste Text: 
•Sieh, darum ist es so schwer, sich selbst zu wählen, weil in dieser 
Wahl die absolute Isolation mit der tiefsten Kontinuität identisch ist, 
weil durch sie jede Möglichkeit, etwas anderes zu werden, vielmehr 
sich in etwas anderes umzudichten, unbedingt ausgeschlossen wird"6. 

Der zweite Passus lautet: 
•: - indem die Leidenschaft der Freiheit in ihm erwacht (und sie er- 
wacht in der Wahl, wie sie sich in der Wahl selber voraussetzt), wählt 
er sich selbst und kämpft um diesen Besitz als um seine Seligkeit, und 
das ist seine Seligkeit"7. 

Warum eine (wie der Staatsanwalt sich ausdrückt) •absolute Instanz 
außerhalb menschlicher Deutung" (S. 323) Freiheit erst ermöglicht, wird 
uns später noch beschäftigen; augenblicklich ist für uns die Tatsache von 
Interesse, daß Stiller ein höchst ungelehriger Schüler Kierkegaards ist: er 
will wählen - aber er wählt nicht sich selbst; er will die Seligkeit der Frei- 
heit, aber er kann sie nicht erlangen, weil nur Gott sie gewährt und diese 
nur erreicht werden kann, wenn der Mensch sich selbst wählt. Wo Frisch 
sein Motto abbricht, fährt nämlich Kierkegaard in seiner Schrift Ent- 
weder - Oder fort: 

•Er (sc. der Mensch) kann nichts in seinem konkreten Selbst auf- 
geben, nicht das Schmerzlichste, nicht das Schwerste; und doch voll- 
zieht sich dieser Kampf um sich selbst, dieses Erwerben seiner selbst 
in der Reue. Durch die Reue tritt er zurück in sich selbst, zurück in die 
Familie, zurück in das Geschlecht, bis er sich selbst findet in Gott... . 
Denn diese Liebe zu Gott ist notwendig, wenn ich aber frei liebe und 
Gott liebe, so habe ich für diese Liebe nur einen Ausdruck der Reue. 
Das folgt schon daraus, daß Gott mich immer zuerst geliebt hat. Aber 
der tiefere Grund ist doch, daß ich mich selbst nur absolut wählen 
kann, wenn ich mich selbst als schuldig wähle; andernfalls würde ich 
mich nicht wählen, sondern schaffen. . . . Mein Selbst liegt gewisser- 
maßen außer mir und muß von mir erst erworben werden, und die 
Reue ist die spezifische Liebe zu diesem meinem fremden eigenen 

6 S. Kierkegaard, Entweder - Oder, Ges. Werke, Bd. 2, Jena o. J., 185; vgl. Stiller, 8. 
7 Ebd., 184; vgl. Stiller, 8. 



Entfremdung als Identitäts- und Transzendenzverlust 141 

Selbst: in ihr wähle ich mich selbst absolut, aus der ewigen Gottes- 
hand"8. 

Anders ausgedrückt: der Mensch, der sich stets als schuldig erfährt 
(Stiller fühlt sich als •Versager", was im Grunde das gleiche meint, nur 
benützt er nicht eine religiöse, sondern eine profane Terminologie), kann 
sich, will er zu sich selbst finden, immer nur als Schuldigen wählen - aber 
gerade diese Möglichkeit schließt Stiller von vornherein aus; •du als Erlö- 
ser eurer selbst", wirft ihm der Staatsanwalt einmal vor (S. 422) und trifft 
damit genau das, was Kierkegaard meint mit: nicht sich wählen, sondern 
sich schaffen. Aufschlußreich für diese Haltung ist ein Passus, den Stiller in 
seinen Aufzeichnungen als Postskriptum zur Rede des Staatsanwaltes hin- 
zufügt: •Mit der Einsicht, ein nichtiger und unwesentlicher Mensch zu sein, 
hoffe ich halt immer schon, kein nichtiger Mensch mehr zu sein. Im Grunde, 
ehrlich genommen, hoffe ich doch in allem auf Verwandlung, auf Flucht. 
In bin ganz einfach nicht bereit, ein nichtiger Mensch zu sein. Ich hoffe 
eigentlich nur, daß Gott (wenn ich ihm entgegenkomme) mich zu einer 
anderen, nämlich zu einer reicheren, tieferen, wertvolleren Persönlichkeit 
machen werde - und genau das ist es vermutlich, was Gott hindert, mir ge- 
genüber wirklich eine Existenz anzutreten, das heißt erfahrbar zu werden. 
Meine conditio sine qua non: daß er mich, sein Geschöpf, widerrufe" 
(S. 324). 

Stillers Anerkennung Gottes wäre demnach an die Bedingung geknüpft, 
•etwas anderes" oder ein anderer (nicht: anders!) zu werden. Er ist •ganz 
einfach nicht bereit, ein nichtiger Mensch zu sein" (S. 324) - im Grunde 
Iwan Karamasows Problem in neuer Variante! Und da Gott ihn nicht 
widerruft, wählt Stiller in seinem •mörderischen Hochmut" (so zweimal der 
Staatsanwalt; S. 422, 427) den Weg der Selbsterlösung, der sich aber an- 
gesichts des Todes der Frau, mit der er seit der Haftentlassung wieder zu- 
sammenlebt, als Sackgasse erweist. Stiller ist sich bewußt, daß er sie • wie 
er selbst sagt - •kaputt gemacht" hat (S. 420). Und: •Ich kann einen Men- 
schen töten, aber ich kann ihn nicht wieder auf erwecken" (S. 419). Ange- 
sichts dieser Lebens-Schuld scheitert Stiller von neuem. 

Eine theologische Erhellung dieser Situation versucht der Staatsanwalt, 
und zwar in den Spuren Kierkegaards: •Immer wieder hast du versucht, 
dich selbst anzunehmen, ohne so etwas wie Gott anzunehmen. Und nun er- 
weist sich das als Unmöglichkeit. Er ist die Kraft, die dir helfen kann, dich 
wirklich anzunehmen" (S. 433). 

Diese Äußerung löst nun aber bei Stiller keineswegs ein theologisches 
Aha-Erlebnis aus; die Frage, ob er diesen Schritt der An-Nahme Gottes 

8 Ebd., 184. 



Josef Imbach 142 

vollzieht, bleibt offen. Damit entläßt Frisch den Leser angesichts zweier 
möglicher Positionen (vertreten durch Stiller und den Staatsanwalt), ohne 
sich für die eine oder andere auszusprechen. Die Tatsache, daß Stiller ge- 
scheitert ist, gibt ja nicht unbedingt dem Staatsanwalt recht. Im Sinne eines 
interdisziplinären Gesprächs zwischen Literaturwissenschaft und Theologie 
und einer werktranszendierenden Interpretation (die auf der werkimma- 
nenten Analyse aufbauen muß) ist es aber durchaus legitim, wenn der 
Theologe die Gottesfrage im Horizont der Selbstfindung, wie Frisch sie 
stellt, als Frage aufgreift und über sie in dem von Frisch angedeuteten 
Rahmen reflektiert. Sie aufgreift als Frage: daß es sich bei Frisch um eine 
solche handelt, geht auch daraus hervor, daß er im Motto den mittleren, 
von uns zitierten wichtigsten Teil des Kierkegaard-Zitats aus Entweder - 
Oder gerade ausläßt. 

Wie also konstituiert sich menschliche Identität, die Selbstannahme er- 
möglicht und einschließt? 

•Ohne die Gewißheit einer absoluten Instanz außerhalb menschlicher 
Deutung, ohne die Gewißheit, daß es eine absolute Realität gibt, kann ich 
mir freilich nicht vorstellen, daß wir je dahin gelangen können, frei zu 
sein" (S. 323), erklärt der Staatsanwalt und bringt diesen Gedanken in Zu- 
sammenhang mit der Selbstannahme und Identitätsfindung. Und - wir 
haben darauf hingewiesen - später setzt er diese •absolute Instanz" oder 
•Realität" ineins mit •so etwas wie Gott" (S. 433). 

Andersherum ließe sich diese Überlegung so formulieren: Damit der 
einzelne überhaupt mit sich identisch werden ( d. h. er selbst sein) kann, 
muß er frei sein. Bedingung für Freiheit aber ist die Annahme eines 
•Absoluten außerhalb menschlicher Deutung", einer Realität also, die 
menschlicher Verfügung entzogen bleibt, zu der - und das ist wichtig - der 
Mensch in einer Beziehung steht. 

Nun aber lebt jeder Mensch, insofern er ja auf etwas hin lebt, in Bin- 
dungen und Bezügen, die allerdings auch rein faktisch bestehen können, 
ohne daß darüber eigens reflektiert wird; ja sehr oft wird es sogar so sein, 
daß das Bewußtsein solche tatsächlich bestehenden Relationen gar nicht 
erst auf den Begriff bringt, beziehungsweise sie erst im Nachhinein einholt 
Man wird aber behaupten dürfen, daß das Woraufhin, für das und auf das 
zu ein Mensch lebt, gleichsam von sich her einen Reflex auf den Menschen 
und auf sein Verhalten zurückwirft und so das Geheimnis Mensch und die 
menschliche Identität etwas beleuchtet. Eine Wesensaussage über den Men- 
schen und damit über seine Identität setzt in jedem Fall immer ein Bezugs- 
system von Werten und damit eine Relation voraus, innerhalb welcher der 
Mensch definiert wird. 



Entfremdung als Identitäts- und Transzendenzverlust 143 

Wenn zudem die Freiheit, sich selbst zu wählen, eine Voraussetzung der 
menschlichen Identität ist, dann erhebt sich damit die Frage, welche Rela- 
tion die Möglichkeitsbedingung für Freiheitsvollzug darstelle, mit anderen 
Worten, welche Bindung als die die menschliche Existenz tragende und sie 
als menschliche Existenz bestimmende und somit Identität ermöglichende 
gedacht werden muß. Zur Erhellung und Weiterführung des eben Gesag- 
ten greifen wir auch hier auf einen Abschnitt aus Kierkegaards Schrift Die 
Krankheit zum Tode zurück: 

•Eine neue Qualität und Qualifikation bekommt dieses  (sc. das 
menschliche) Selbst dadurch, daß es Selbst gerade Gott gegenüber ist. 
Dieses Selbst ist nicht mehr bloß das menschliche Selbst, sondern ist, 
was ich, in der Hoffnung, nicht mißverstanden zu werden, das theolo- 
gische Selbst nennen möchte, das Selbst gerade Gott gegenüber. Und 
welche unendliche Realität bekommt das Selbst nicht dadurch, daß es 
sich bewußt ist, vor Gott dazusein, dadurch, daß es ein menschliches 
Selbst wird, dessen Maßstab Gott ist! Ein Viehknecht, der (wenn dies 
möglich wäre) ein Selbst gegenüber Kühen ist, ist ein sehr tiefstehen- 
des Selbst; ein Herrscher, der ein Selbst gegenüber Sklaven ist, eben- 
falls und eigentlich gar kein Selbst - denn in beiden Fällen fehlt der 
Maßstab. Das Kind, das bisher nur den Maßstab der Eltern hatte, 
wird Selbst, indem es als Mann den Staat zum Maßstab bekommt; 
aber welch unendlicher Akzent fällt auf das Selbst, indem es Gott 
zum Maßstab bekommt! "9 

Mißt der Mensch sein Selbst (und damit seine Identität) am Animali- 
schen, also am Niedrigeren, so resultiert aus diesem Vergleich lediglich, 
daß er •mehr ist" als ein Tier • was aber über seine Identität noch nichts 
aussagt. Orientiert er sich an Höherem (beispielsweise am Staat), so betrifft 
diese Relation ebenfalls nicht sein Selbstsein, sondern lediglich eine oder 
einige seiner Funktionen. Deutlicher gesagt: im Hinblick auf den Staat 
zählt er nicht als Mensch, sondern tritt in seiner Eigenschaft als Bürger in 
Erscheinung, welcher eine gewisse Anzahl von Rechten besitzt und eine 
ebenso bestimmte Anzahl von Pflichten zu erfüllen hat. Darin aber geht 
seine Identität bei weitem nicht auf. Denn in einem derartigen Bezugs- 
system bleiben beispielsweise das persönliche, freundschaftliche Verhältnis 
zum Mitmenschen, ebenso wie sein Fühlen und Hoffen, seine Sehnsüchte 
und Enttäuschungen, seine Einstellung zum Leben und zum Tod unberück- 
sichtigt. Die Relation Mensch - Staat vermag den Menschen demnach nicht 
ganzheitlich zu erfassen. Aus den partiellen Aspekten, die in dieser Be- 
ziehung von Bedeutung sind, kann der Mensch demzufolge seine Identität 

9 Die Krankheit zum Tode, 75. 



Josef Imbach 144 

nicht ableiten, im Gegenteil: diese Aspekte lassen ihn gerade erst nach sei- 
ner Identität fragen10! 

Für Kierkegaard nun besteht die grund-legende Relation in der Gott- 
bezogenheit des Menschen. Zwar stimmt die Behauptung, daß der Mensch 
mehr ist als ein Tier, aber letztlich ist sie wohl doch nur deshalb überzeu- 
gend, weil er in einzigartiger Weise unter Gott steht. Die Bindung an Gott 
bildet den •Raum", in welchem der Mensch seine Identität finden und ab- 
zuschreiten vermag. Denn diese Bindung bezieht (im Gegensatz etwa zum 
Staat) alle Dimensionen des Menschen mit ein. Bildet das Verhältnis 
Mensch - Gott nicht mehr die alles bestimmende Relation, so gibt der 
Mensch letztlich einen Teil seiner Identität auf: Transzendenzverlust als 
Identitätsverlust. 

Sehr deutlich läßt sich das nun anhand der menschlichen Freiheit erör- 
tern. Wir erinnern uns an den Staatsanwalt, nach welchem wir nie dahin 
gelangen können, wahrhaft frei zu sein ohne die Annahme einer •absolu- 
ten Instanz außerhalb menschlicher Deutung" (S. 323). Damit werden zwei 
Dinge behauptet: Einmal, daß Freiheit nur in Bindung möglich sei (sonst 
müßte man von Willkür reden) und ferner, daß Freiheit nur in der alle 
andern Bindungen bestimmenden Relation mit Gott Freiheit bleibt. Um 
auf unser Beispiel zurückzugreifen: Warum vermag die Bindung an den 
Staat, verstanden als umgreifende Relation, Freiheit nicht zu garantieren? 
Soll der Mensch seiner Welt und Umwelt, ja selbst dem Staat gegenüber 
frei bleiben, so muß die letzte, tragende Bindung außerhalb des Staates, 
außerhalb von Welt und Umwelt, ja auch außerhalb seiner selbst liegen. 
Wenn beispielsweise der Staat das Letzte, Grundlegende wäre, könnte 
nichts verhindern, daß ihm das Individuum geopfert würde - aus Staats- 
raison. Statt Staat können wir hier bessere Zukunft, glücklichere Mensch- 
heit oder welche endlichen, immanenten Werte auch immer setzen. 

Stets aber wechselt mit der Relation, die als bestimmende und umfas- 
sende gewählt wird, das Verständnis vom Menschen und damit das Ver- 
ständnis dessen, was seine Identität ausmacht. Nur innerhalb einer letzten, 
transzendenten Bindung bleibt der Mensch im Vorletzten frei. Erhebt er 
das Vorletzte zum Letzten, so opfert er einen Teil seiner Freiheit und ver- 
liert seine Identität. Wo immer das Vor-Läufige anstelle des End-Gültigen 
tritt, wird das Menschsein des Menschen angetastet, verkürzt oder gar zer- 
treten. Diese letzte Beziehung des Menschen (ob wir nun mit dem Staats- 
anwalt von einer •absoluten Instanz" oder mit Max Horkheimer von einem 
•positiven Absoluten"11 oder mit Helmut Thielicke im Anschluß an Mar- 

10 Vgl. H. Thielicke, Mensch sein - Mensch werden. Entwurf einer christlichen Anthropo- 
logie, München 1976, 151 f., 226. 
11 M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, Hamburg 1970, 56. 



Entfremdung als Identitäts- und Transzendenzverlust 145 

tin Luther von einer •fremden Würde"12 reden) - dieser letzte Bezugs- 
punkt des Menschen, der für den Gläubigen der lebendige Gott ist, bildet 
gleichzeitig das kritische Korrektiv gegenüber allem Vorläufigen, Zweit- 
rangigen, Nicht-Endgültigen - und garantiert so Freiheit und Identität. 

Damit haben wir nun nicht etwa einen Gottesbeweis erarbeitet. Wohl 
aber scheint der Weg zu dem geebnet, was Stiller in seinen Aufzeichnungen 
einmal als •Schritt in den Glauben, Schritt in die Freiheit" (S. 199) bezeich- 
net, ohne ihn aber zu vollziehen. Was hier •Schritt" genannt wird, ent- 
spricht der kierkegaardschen Kategorie des •Sprungs"13, verstanden als 
Sprung in den Glauben, als Uberantwortung im Vertrauen. So heißt es in 
Die Krankheit zum Tode: •Indem es (sc. das Selbst) sich zu sich selbst ver- 
hält, und es selbst sein will, gründet das Selbst durchsichtig in die Macht, 
die es gesetzt hat." Und: •Der Gegensatz zum Verzweifeltsein (sc. zum 
verzweifelt nicht man selbst sein wollen) ist das Glauben"14. Aus der 
Sicht des Staatsanwaltes führt Stillers Transzendenzverlust zum Verlust 
seiner Identität. Er lebt - auch dies ein Wort des Staatsanwaltes - im Zu- 
stand der •Selbstentfremdung" (S. 321). Theologisch und gut johanneisch 
und paulinisch bezeichnen wir solche Entfremdung als Sünde im Sinn von 
Unglaube15. Dazu wiederum Kierkegaard in Die Krankheit zum Tode: 
•Sünde ist vor Gott verzweifelt nicht man selbst sein wollen"16. Was ge- 
nau die Situation Stillers trifft, der, nach seinen eigenen Worten, •ganz 
einfach nicht bereit (ist), ein nichtiger Mensch zu sein" (S. 324). Theologisch 
läßt sich solche Entfremdung, wie wir eben sagten, als Sünde qualifizieren. 
Woraus hervorgeht, daß - so wiederum Kierkegaard - •der Gegensatz zur 
Sünde nicht Tugend ist, sondern Glaube"17. 

Für die Identitätsproblematik bedeutet das: Solange der Mensch ohne 
Transzendenz auszukommen meint, also nicht bei Gott ist, befindet er sich 
im Zustand der Entfremdung - und verfehlt damit sein Selbst. Die Öffnung 
auf Transzendenz hin, theologisch: der Sprung in den Glauben, ermög- 
licht es jedem, sieht trotz seiner Nichtigkeit anzunehmen, weil er sich mit 
seiner Nichtigkeit von Gott angenommen weiß. Auf eine Kurzformel ge- 
bracht: Transzendenzbezug als Identitätsgewinn. 

Rückblickend und zusammenfassend sei gesagt, daß es sich im Verlauf un- 
serer Interpretation des Stiller erwiesen hat, daß Frisch die Gottesfrage - 
als Frage! - im größeren Zusammenhang mit dem Problem der menschli- 
12 Thielicke, Mensch sein - Mensch werden, 152 u. 5. 
13 Dieser Hinweis bei Manger, a. a. 0., 321. 
14 Die Krankheit zum Tode, 47. 
15 Vgl. J. Imbach, Vergib uns unsere Schuld, Mainz 1978, 57-61. 
16 Die Krankheit zum Tode, 77. 
" Ebd., 78. 



Im Spiegel der Zeit 146 

chen Identität stellt. Wenn es uns darum ging, in einer weiterführenden 
Interpretation aufzuzeigen, daß der Mensch in dem Maß seine Identität 
gewinnt, als er sein Selbst in der Relation zu Gott versteht, so kann es sich 
natürlich nicht darum handeln, Max Frisch in dieser Hinsicht theologisch 
mit Beschlag zu belegen; wir würden ja dann unterstellen, daß der 
Autor auf Seiten des Staatsanwaltes und gegen Stiller steht. Vor solcher 
Beschlagnahme warnt uns Albert Camus, wenn er sagt: •Eine Romange- 
stalt ist nie der Autor, der sie geschaffen hat. Es besteht jedoch die Möglich- 
keit, daß der Autor alle seine Gestalten zugleich ist"18. 

Wenn wir aber von der Voraussetzung ausgehen - und sie scheint mir 
zuzutreffen -, daß Literatur in besonderer Weise immer sprachlicher Aus- 
druck des Fühlens, Hoffens und Fragens einer bestimmten Kultur und 
Epoche ist, dann ist die theologische Bedeutung von Max Frischs Roman 
nicht zu unterschätzen, insofern er einen möglichen, von den Theologen viel- 
leicht nicht immer hinreichend wahrgenommenen Aspekt freilegt, unter 
dem sich heute die Frage nach dem Menschen und die Frage nach Gott stel- 
len. 

18 A. Camus, Der Mensdi in der Revolte, Reinbek 31961, 42. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Tod und Leben stritten im Kampfe, wie nie einer war" 

Zu einem literarischen Dokument unserer Zeit über den Tod 

Eine Vorbemerkung: 

Die Überschrift dieses Berichtes ist ein Vers aus der Ostersequenz. Der Vers kam 
mir in den Sinn, als ich das Buch von Dolf Sternberger: •Über den Tod" gelesen 
hatte1. Der Verfasser des Buches würde den Vers in seinem gemeinten Sinn, im 
Zusammenhang nämlich des Geheimnisses von Karfreitag und Ostern, kaum un- 
terschreiben, weil für ihn der •Glaube" an den auferstandenen Herrn den Wider- 
sinn, das Ärgernis, das Unerträgliche, ja •Unglaubliche" des Todes nicht aus der 
Welt geschafft hat. Und dennoch wird in seinen Ausführungen und Reflexionen 
die dem bloß rationalen Verstehen sich entziehende Tiefe des geheimnisvollen 
Kampfes, von dem in der Ostersequenz die Rede ist, erregend angerührt. Zunächst 
1 Schriften I, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1978. 266 S, Lw. DM 32.-. 




