Entfremdung als Identitits- und
Transzendenzverlust

Kierkegaard als Schliissel fir eine theologische Interpretation
von Max Frischs Roman ,,Stiller®

Josef Imbach OFMConv, Rom

Die folgende Deutung von Max Frischs Roman Stiller* 148t sich von einem
theologischen Interesse leiten. Das bedeutet aber keineswegs, daf} die lite-
raturwissenschaftlichen Mafistibe bei der Interpretation aufler Kraft ge-
setzt wiirden. Vielmehr sind wir gerade auf sie angewiesen, um mit Hilfe
einer werkimmanenten Analyse herauszufinden, welchen Gehalt der Ro-
man aufweist. Diesen Gehalt gilt es anschlieRend im Sinne einer werk-
transzendierenden Interpretation theologisch zu bedenken. Wenn wir da-
bei kierkegaardsche Denkkategorien zu Hilfe nehmen, dann deshalb, weil
Max Frisch uns selbst auf diese Spur verweist, indem er seinem Werk zwei
Kierkegaard-Zitate voranstellt und den Namen des ddnischen Denkers im
Roman verschiedentlich erwihnt (vgl. S. 390, 892, 394).

Eine Vorbemerkung driingt sich auch hinsichtlich des Begriffs , Entfrem-
dung® auf. In manchen theologischen Publikationen wird er oft dngstlich
vermieden, wihrend er in anderen unbeschwert ge- oder mifibraucht wird.
Dann aber kann man von Mal za Mal feststellen, daf} sein Inhalt verschie-
den ist. Wenn in der Uberschrift zu diesen Uberlegungen Identitéts- und
Transzendenzverlust als ,Entfremdung“bezeichnet werden, so ist damit
cine Vorentscheidung anthropologisch-theologischer Art getroffen, d.h.
Entfremdung wird hier verstanden als fehlende oder verlorengegangene
Identitit des personalen Subjekts und als dessen fehlende oder verlorene
Beziehung zum Transzendenten. Wie weit das eine das andere bedingt,
wird sich im Verlauf unserer Untersuchung herausstellen. Dabei gehen wir
in drei Schritten vor: Zunichst gilt es, den Roman nach Inhalt, Struktur
und Erzihlperspektiven literarisch zu analysieren. Anschliefend befassen
wir uns mit dem Problem des Identititsverlustes, beziehungsweise der
Identititsverweigerung und jenem der Selbstfindung des Protagonisten
Stiller. In einem dritten Schritt schlieflich wird — nunmehr theologisch, aber
immer unter Bezugnahme auf den Romangehalt — zu untersuchen sein, in-

1 M. Frisch, Stiller, Frankfurt 1974 (= suhrkamp taschenbuch 105}. Die Seitenangaben im
Text beziehen sich auf diese Ausgabe. — Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine leicht
iiberarbeitete Gastvorlesung, die ich am 6. Februar 1979 an der Theologischen Fakultat in
Luzern gehalten habe.



Josef Imbach ' 134

wiefern das Problem der Identitit mit dem Transzendenzbezug des mensch-
lichen Subjekts in einem Verhiltnis steht.

1. Romanhandlung, Romanstruktur und Erzihlperspektiven

Der dufere Handlungsablauf des Romans 148t sich leicht zusammenfassen.
Nach achtjahriger gescheiterter Ehe mit der Balletteuse Julika bricht der
Bildhauer Anatol Ludwig Stiller aus. Geographisch gesehen flieht er von
Zirich nach Amerika und Mexiko. Existentiell betrachtet handelt es sich
um eine Flucht vor sich selbst. Sechs Jahre spater kehrt er als Mr. White in
die Schweiz zuriick. Wegen Pafifalschung wird er an der Grenze verhaftet.
Auf Anraten seines Verteidigers verfafit er in einem Ziircher Unter-
suchungsgefdngnis jenen Rechenschaftsbericht iiber sein Leben, der den
ersten und weitaus umfangreicheren Teil des Romans ausmadht (S. 9-383).
Der zweite Teil (S. 384-483) besteht aus einem ,, Nachwort des Staatsan-
walts“, der den Fall Stiller vor Gericht behandelt und mit dessen Frau
Sibylle Stiller vor seiner Flucht ein Verhiltnis unterhalten hat. Dieser
Staatsanwalt wird wahrend der Untersuchungshaft Stillers Freund und
zeichnet spéter auch als Herausgeber der von diesem im Gefingnis verfaf-
ten Aufzeichnungen. In seinem Nachwort berichtet der Staatsanwalt von
Stillers Schicksal nach seiner Entlassung aus der Haft: wie er vom Bild-
hauerberuf auf die Topferei umsteigt; wie er seine Frau wiederfindet ohne
zu ihr hinzufinden; wie diese nach einer Lungenoperation stirbt und daf}
Stiller allein weiterlebt — das Wie bleibt hier offen.

Komplizierter als der Handlungsablauf ist die Struktur des Romans. Im
ersten Teil schieben sich die Erzdhlschichten und Erzihlperspektiven inein-
ander. Dabei weist sich Frisch als Verfasser selbst einen ganz bestimmten
Standort zu. Er ist nicht der allwissende Erzihler, der »iber® seinen Ge-
stalten steht, sondern weifl nur das, was diese von sich preisgeben, oder, noch
genauer, nur das, was Stiller als fingierter Autor des ersten Romanteils da-
von in seinen Aufzeichnungen festhilt. Mit Hilfe dieser Erzihltechnik und
aufgrund des durch sie bedingten stindigen Wechsels der Perspektive bie-
tet sich Frisch die Moglichkeit, das Spannungsverhaltnis zwischen dem ver-
schollenen Stiller und dem sich in Untersuchungshaft befindlichen Mr.
White auf seine duflerste Belastbarkeit hin durchzuspielen. Dieser Mr.
White also fithrt Tagebuch tiber seine, Whites, Untersuchungshaft und 14t
Erinnerungen an seine (oder besser: an Stillers) Vergangenheit miteinflie-
Ben: an seine Teilnahme am spanischen Biirgerkrieg, seine Ehe mit Julika
und das Verhaltnis mit Sibylle, der Frau des Staatsanwaltes, an seinen
Ausbruch aus Ehe und Bildhauerberuf und den Aufenthalt im Ausland.
Aus der durch die Leugnung seiner Identitit bedingten Rolle des Nichtwis-



Entfremdung als Identitits- und Transzendenzverlust 135

senden berichtet White tiber Stiller — also iiber sich selbst —, aber so, wie
dieser Stiller ihm jetzt, wihrend der Untersuchungshaft, von dessen — also
seinen eigenen — Bekannten (welche zu kennen White sich konstant wei-
gert) geschildert wird. White beschreibt seine Stillersche Vergangenheit
somit aus der Sicht seiner Frau Julika, der gegeniiber er beharrlich ver-
neint, Stiller zu sein. Er 148}t sie bei ihren Besuchen Begebenheiten aus dem
Leben ihres Stiller erzihlen, die er ja selbst miterlebt hat. Im Tagebuch
aber wird der Eindrudk, mit-beteiligt gewesen zu sein, sorgfaltigst vermie-
den. So heifdt es etwa: ,Dabei begab es sich offenbar . . .“ (S. 88; kursiv von
mir) — obwohl Stiller genau weifl, dafl es tatsidchlich so gewesen ist, wie
seine Frau ihm berichtet. Andere Fragmente seiner Biographie wiederum
werden von ihm aus der Erzihlperspektive Sibylles aufgezeichnet oder
aus dem Blickwinkel ihres Mannes, des Staatsanwaltes. In diesem letzteren
Fall ist die Brechung oder Spiegelung sogar doppelt: denn der Staatsan-
walt, der Stiller ja frither nicht personlich gekannt hat, kann diesem jetzt
nur berichten, was ihm seine Fran Sibylle damals @iber ihn erzdhlte. Wobei
zu bedenken ist, dafl im ersten Romanteil Stiller als Mr.White alle diese
Schilderungen selbst — also noch einmal subjektiv — zu Papier bringt. Der
zweite Romanteil ist zwar weniger komplex aufgebaut, aber auch hier er-
offnet sich dem Leser kein direkter Blick auf die Hauptgestalt, da diese im
, Nachwort des Staatsanwalts“ wiederum nur gebrochen, ndmlich aus dessen
Sicht und Beurteilung, erscheint.

Die durch Stillers Identititsverweigerung bedingte Erzahltechnik und,
wiederum davon abhangig, der dauernde Perspektivenwechsel mégen in
etwa einen Eindruck davon vermitteln, mit welch enormen Schwierigkeiten
der Interpret dieses Romans sich konfrontiert sieht. Denn letztlich geht es ja
darum, die Wahrheit iiber Stiller festzustellen, die ihn zur Flucht vor sich
selbst und zur Aufgabe seines Namens und damit scines bisherigen Ichs
bewogen haben.

Wo aber liegt diese Wahrheit? Stillers Aufzeichnungen vermégen ja nur
in beschrinktem Mafl Aufschluf zu geben, weil alles iiber ihn Berichtete
von den Beteiligten subjektiv erlebt und vonihm selbst bei der Niederschrift
noch einmal subjektiv gefiltert wird. Das wiirde sich schlagartig dndern,
wenn Stiller selbst zu seiner Vergangenheit und damit zu seiner Identitét
stehen wiirde. So jedenfalls rit ihm sein Verteidiger angesichts der er-
driickenden Beweislage: ,,,Sie schreiben einfach die Wahrheit’, sagt mein
amtlicher Verteidiger, ,nichts als die schlichte und pure Wahrheit. Tinte
konnen Sie jederzeit nachfiillen lassen!*“ (S. 9).

Daran ist soviel richtig, daf} juristisch die Wahrheit gefunden wire,
wenn der Name des Untersuchungshaftlings und Pafifdlschers White mit
dem Namen Stiller im Geburtenregister iibereinstimmen wiirde. Wahrheit



Josef Imbach 136

als Faktizitat! Aber wire damit dic Wahrheit iiber Stiller tatsichlich gesagt
und geklart? Abgesehen einmal davon, dafl Wahrheit bekanntlich nicht
ohne weiteres mit dem Faktischen gleichzusetzen ist, erweist sich die Spra-
che sehr oft als Sackgasse, wenn es gilt, die Wirklichkeit des Faktischen, die
ja ebenfalls subjektiv erkannt und erlebt wird, in Rede zu fassen. Stiller
dazu: ,Wie soll einer denn beweisen kénnen, wer er in Wirklichkeit ist?
Ich kann’s nicht. Weiff ich es denn selbst, wer ich bin? Das ist die erschrek-
kende Erfahrung dieser Untersuchungshaft: ich habe keine Sprache fiir
meine Wirklichkeit“ (S. 84). Und auflerdem angenommen, Stiller wiirde
sich zu seinem Namen bekennen, hitte er damit seine Identitit schon ge-
funden? Und wire seine Vergangenheit damit ,erklart“? Angenommen
auch, die , Wahrheit* iiber sich lief8e sich adéquat zur Sprache bringen, wel-
ches wére dann der Mafistab, anhand dessen die Wahrheit dieser Wahrheit
zu messen ware? Mit anderen Worten: wie 148}t sich sagen, ob das, was
Stiller fur seine Identitit hilt, wirklich eine solche ist und nicht heimliche
Entfremdung, Entfremdung unterderhand? Sicher wire das Kriterium da-
fir nicht im Bereich des empirisch Verifizierbaren anzusiedeln, sondern in
jenem der individualethischen Entscheidungen, als Frage nach gut und
bdse, nach richtig oder falsch. Die Identitit des Menschen 146t sich ja nur
aufgrund von Beziigen konstituieren; sie entsteht und besteht nur in Rela-
tionen. Dann aber erhebt sich die Frage: Welche grundlegende Beziehung
ermoglicht erst Identitdt? Bevor wir darauf antworten, miissen wir nach
den Griinden und Hintergriinden fiir Stillers Identititsverweigerung for-
schen.

2. ,Ich bin nicht Stiller®

»1ch bin nicht Stiller® (S. 9). Mit diesem biindigen Satz setzt der Roman ein.
Es handelt sich dabei nicht einfach um die Aussage eines Pafifilschers, der
aus begreiflichen Griinden seinen Namen abgelegt hat, sondern um den
Entschluf} eines Menschen, der sich gegen seinen Namen entscheidet, weil
er sich bereits vorher bewufit gegen seine Vergangenheit und gegen seine
Identitét entschieden hat.

Der dufiere Grund fiir diese Weigerung, sich selbst, also sein Selbst als
das seine, anzunehmen, scheint in Stillers Schwiche zu liegen. Auf die Frage,
warum er damals, im Spanischen Biirgerkrieg, in einer entscheidenden
Situation, nicht geschossen habe, antwortet Stiller (es ist seine Frau Julika,
die davon berichtet): , Weil ich ein Versager bin. Ganz einfach! Ich bin kein
Mann® (S. 268). Als Versager bezeichnet Stiller sich auch in Bezug auf sei-
nen Bildhauerberuf und im Hinblick auf seine Ehe. Dabei iibersieht er aber
gerade, daf} sein eigentliches Versagen darin besteht, dafl er vor seinem



Entfremdung als Identitdts- und Transzendenzverlust 137

Versagen flieht. Selbstwerdung bestiinde fiir ihn in der Annahme seiner
unverwirklichten Existenz, und diese Annahme wiederum ware die Grund-
lage fiir eine mogliche Selbstverwirklichung in Identitdt mit sich selbst.
Wahrend fiir seinen Verteidiger Identitit eine duBerst einfache Sache dar-
stellt, die sich notfalls gerichtlich feststellen 1afit, erkennt Stiller, daf} ein
Mensch seine Identitit erst finden mufl, aber er weifl nicht oder will nicht
wissen, daf diese Identitit nicht auf dem Weg der Flucht vor sich selbst zu
erreichen ist. Gerade diesen Weg aber wahlt Stiller, weil er sich vor der
Wiederholung fiirchtet. In sein Gefangnistagebuch schreibt er: ,Meine
Angst: die Wiederholung —!“ (S. 68). Und: ,Doch immer wieder (auch
darin die Wiederholung) geniigt ein Wort, eine Miene, die mich erschreckt,
eine Landschaft, die mich erinnert, und alles in mir ist Flucht, Flucht ohne
Hoffnung, irgendwohin zu kommen, lediglich aus Angst vor der Wieder-
holung —“ (S. 69; kursiv von mir).

Aber weil es keine Identitit ohne Kontinuitat gibt, sie nicht geben kann,
widerlegt Stiller sich selbst und sucht doch die Wiederholung. Nach einem
mifigliickten Selbstmordversuch ist er offensichtlich deshalb in seine Schwei-
zer Heimat zuriickgekehrt, um noch einmal neu anzufangen® und seine
Frau Julika wiederzugewinnen. Paradox gesagt: er mochte eine Wieder-
holung ohne sich zu wiederholen und bricht deshalb mit der Kontinuitat, in-
dem er ein anderer (Namenswechsel!) wird. Aus Angst vor der Wieder-
holung der ,unseligen® (S. 58) Ehe sucht er Julika zu iiberzeugen: , Unter
allen Umstanden, meine ich, mifiten wir davon ausgehen, dal wir uns
beide noch nie geliebt haben® (S. 341). Julika hingegen vermag Stiller —
schon bevor seine Identitét gerichtlich festgestellt ist—nur deshalb anzuneh-
men, weil sie ihn als den friiheren Stiller kennt; sie wagt einen Neuan-
fang — wiederum paradox ansgedriickt — als Erinnerung nach vorwarts.

Was damit gemeint ist, vermag uns ein Passus aus Kierkegaards Schrift
Die Wiederholung zu verdeutlichen:

» Wiederholung ist der entscheidende Ausdruck fiir das, was bei den
Griechen ,Erinnerung® war. So wie diese damals lehrten, dafl alles
Erkennen ein Erinnern sei, so will die neue Philosophie lehren, dafl
das ganze Leben eine Wiederholung ist. Der einzige neuere Philo-
soph, der hiervon eine Ahnung hatte, ist Leibniz. Wiederholung und
Erinnerung sind dieselbe Bewegung, nur in entgegengesetzter Rich-
tung. Denn was da erinnert wird, ist gewesen, wird nach riickwarts

? Zum folgenden vgl. Ph. Manger, Kierkegaard in Max Frischs Roman ,Stiller”, in: W.
Schmitz (Hg.), Materialien zu Max Frisch ,Stiller®, 2 Bde., Frankfurt 1978, Bd. 1, 220-237.
Vgl. auflerdem: K. Harris, Die Kierkegaard-Quelle zum Roman ,Stiller, in: ebd., 217-
220; P. K. Kurz, Identitit und Gesellschafl. Die Welt des Max Frisch, in: Uber moderne
Literatur, Bd. 2, Frankfurt 21972, 152-189.



Josef Imbach 138

wiederholt, wohingegen die eigentliche Wiederholung nach vorwirts
erinnert. Deshalb macht die Wiederholung, wenn sie moglich ist,
einen Menschen gliicklich. . . . Wiederholung, das ist die Wirklichkeit
und der Ernst des Daseins. Wer die Wiederholung will, der ist im
Ernst gereift“s.

Stiller selbst beginnt wihrend der Haftzeit in der kierkegaardschen Ka-
tegorie einer so verstandenen Wiederholung zu denken, wenn er schreibt:
» Wiederholung! Dabei weif} ich: alles hingt davon ab, ob es gelingt, sein
Leben nicht auflerhalb der Wiederholung zu erwarten, sondern die Wie-
derholung, die ausweglose, aus freiem Willen (trotz Zwang) zu seinem
Leben zu machen, indem man-anerkennt: Das bin ich!* (S. 69). Im Grunde
geht es darum, Wiederkehr in eine (wie Kierkegaard sagt) eigentliche Wie-
derholung zu verwandeln. Selbstannahme wire moglich, wenn es Stiller
geldnge, wie der Staatsanwalt sich ausdriickt, ,das Vergangene . .. einzu-
schmelzen in eine neue, lebendige Gegenwart. Anders wiirde diese Gegen-
wart nie ganz wirklich.“ Denn: , Es half nichts, irgendein neues Leben an-
zufangen, indem das alte einfach liegenblieb® (S. 409 f.). Mit anderen
Worten: der Mensch kann sich selbst nur wihlen, wenn er seine Vergan-
genheit als seine Vergangenheit wahlt — sonst entscheidet er sich gegen sein
Selbst und damit gegen seine Identitt.

Aber gerade dieses von der Vergangenheit belastete und beschattete
~das bin ich®, welches Zukunft als Wiederholung der Vergangenheit nach
vorn und somit das Gestern mit dem Morgen verbinden wiirde, vermag
Stiller entgegen besserer Einsicht nicht zu leisten. Er weigert sich, seine Iden-
titdt sowohl in Bezug auf seinen Namen wie auch hinsichtlich seiner Ver-
gangenheit anzunehmen. Eben diesen Tatbestand wiederum hat Kierke-
gaard vor Augen, wenn er in seiner Abhandlung iber Die Krankheit zum
Tode die Formel gebraucht ,verzweifelt nicht man selbst sein wollen“* und
diesen Willen als Verzweiflung definiert. Folgerichtig spricht denn auch
Stiller von einer , Flucht ohne Hoffnung“ (S. 69), was hinsichtlich seiner in-
neren und dufleren Biographie eben den von Kierkegaard intendierten
Sachverhalt ausdriickt.

Auf die theologische Bedeutung dieser Aussagen werden wir noch zu-
riuckzukommen haben. Zuvor bleibt zu fragen, worin denn der innere
Grund fur die Schwierigkeit, sich selbst anzunehmen (oder, mit Kierke-
gaard ausgedriickt: verzweifelt nicht man selbst sein zu wollen) herriihrt.
Aufschlufireich sind einige Auflerungen des Staatsanwaltes, die Stiller in

3 S. Kierkegaard, Die Wiederholung, in: Werke, Bd. 2, Reinbek 21966 (= Rowohlts
Klassiker 81), 7 f.
4 S. Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Werke, Bd. 4, Reinbek 1962 (= Rowohlts
Klassiker 113), 13.



Entfremdung als Identitiits- und Transzendenzverlust 139

seinen Aufzeichnungen mitteilt. Die Ausfihrlichkeit des folgenden Zitats
scheint durch die Tatsache gerechtfertigt, dafl es sich dabei um eine der
Kernstellen des Romans handelt, die zugleich den Blick fiir die Gottes-
frage weitet:

,Die weitaus meisten Menschenleben werden durch Selbstiiberforderung
vernichtet. ... Zur Selbstiiberforderung gehort unweigerlich eine falsche
Art von schlechtem Gewissen. Einer nimmt es sich libel, kein Genie zu sein,
ein anderer nimmt es sich iibel, trotz guter Erziehung kein Heiliger zu sein,
und Stiller nahm es sich iibel, kein Spanienkdmpfer zu sein . . . Es ist merk-
wirdig, was sich uns, sobald wir in der Selbstiiberforderung und damit in
der Selbstentfremdung sind, nicht alles als Gewissen anbietet. Die innere
Stimme, die berithmte, ist oft genug nur die kokette Stimme eines Pseudo-
Ich, das nicht duldet, daf ich es endlich aufgebe, dafl ich mich selbst erkenne,
und es mit allen Listen der Eitelkeit, notigenfalls sogar mit Falschmeldun-
gen aus dem Himmel versucht, mich an meine t6dliche Selbstiiberforderung
zu fesseln. Wir sehen wohl unsere Niederlagen, aber wir begreifen sie nicht
als Signale, als Konsequenzen eines verkehrten Strebens weg von unserem
Selbst. Merkwiirdigerweise ist ja die Richtung unserer Eitelkeit nicht, wie
es zu sein scheint, eine Richtung auf unser Selbst hin, sondern weg von
unserem Selbst. . . . Viele erkennen sich selbst, nur wenige kommen dazu,
sich selbst anzunehmen. ... Es braucht die hochste Lebenskraft, um sich
selbst anzunehmen . . . In der Forderung, man solle seinen Néchsten lieben
wie sich selbst, ist es als Selbstverstindlichkeit enthalten, daf einer sich
selbst liebe, sich selbst annimmt, so wie er erschaffen worden ist. Allein
auch mit der Selbstannahme ist es noch nicht getan! Solange ich die Umwelt
tiberzeugen will, dafl ich niemand anders als ich selbst bin, habe ich notwen-
digerweise Angst vor Mifideutung, bleibe ihr Gefangener kraft dieser
Angst . . . Ohne die Gewiflheit, daf} es eine absolute Realitdt gibt, kann ich
mir freilich nicht denken ... dal wir je dahin gelangen konnen, frei zu
sein”“ (S. 321-323).

Dieser Abschnitt ist wesentlich fiir das richtige Verstindnis des Romans.
Die psychologischen und moralischen Aspekte von Stillers Identitétskrise
und Identitdtsverweigerung werden blofgelegt. Gleichzeitig aber wird der
Roman unvermittelt ,transparent auf Theologie hin“s. Es erfolgt der
theologische Durchbruch, insofern hier Identitdt mit Freiheit und diese wie-
derum mit einer ,absoluten Instanz® (die der Staatsanwalt spater mit Gott
identifiziert; vgl. S. 433) in Beziehung gebracht wird.

5 M. Wintsch-Spiess, Zum Problem der Identitit im Werk Max Frischs, Ziirich 1965, 94.



Josef Imbach 140
3. Identititsfindung und Transzendenzerfahrung

Die Uberlegungen des Staatsanwalts bilden gewissermafien einen Kom-
mentar zu den beiden Kierkegaard-Texten, die Frisch seinem Roman als
Motto vorausstellt. Es handelt sich um zwei Stellen aus Entweder — Oder.

Der erste Text:
»oieh, darum ist es so schwer, sich selbst zu wihlen, weil in dieser
Wahl die absolute Isolation mit der tiefsten Kontinuitit identisch ist,
weil durch sie jede Moglichkeit, etwas anderes zu werden, vielmehr
sich in etwas anderes umzudichten, unbedingt ausgeschlossen wird “¢.

Der zweite Passus lautet:
»: —indem die Leidenschaft der Freiheit in ihm erwacht (und sie er-
wacht in der Wahl, wie sie sich in der Wahl selber voraussetzt), wihlt
er sich selbst und kiimpft um diesen Besitz als um seine Seligkeit, und
das ist seine Seligkeit“?.

Warum eine (wie der Staatsanwalt sich ausdriickt) ,absolute Instanz
auflerhalb menschlicher Deutung® (S. 323) Freiheit erst ermdglicht, wird
uns spater noch beschiftigen; augenblicklich ist fiir uns die Tatsache von
Interesse, dafl Stiller ein hochst ungelehriger Schitler Kierkegaards ist: er
will wihlen — aber er wihlt nicht sich selbst; er will die Seligkeit der Frei-
heit, aber er kann sie nicht erlangen, weil nur Gott sie gewihrt und diese
nur erreicht werden kann, wenn der Mensch sich selbst wihlt. Wo Frisch
sein Motto abbricht, fahrt ndmlich Kierkegaard in seiner Schrift Ent-
weder — Oder fort:

»Er (sc. der Mensch) kann nichts in seinem konkreten Selbst auf-
geben, nicht das Schmerzlichste, nicht das Schwerste; und doch voll-
zieht sich dieser Kampf um sich selbst, dieses Erwerben seiner selbst
in der Reue. Durch die Reue tritt er zuriick in sich selbst, zuriick in die
Familie, zuriick in das Geschlecht, bis er sich selbst findet in Gott. . . .
Denn diese Liebe zu Gott ist notwendig, wenn ich aber frei liebe und
Gott liebe, so habe ich fir diese Liebe nur einen Ausdruck der Reue.
Das folgt schon daraus, dafl Gott mich immer zuerst geliebt hat. Aber
der tiefere Grund ist doch, dafl ich mich selbst nur absolut wihlen
kann, wenn ich mich selbst als schuldig wihle; andernfalls wiirde ich
mich nicht wihlen, sondern schaffen. . . . Mein Selbst liegt gewisser-
maflen aufler mir und mufl von mir erst erworben werden, und die
Reue ist die spezifische Liebe zu diesem meinem fremden eigenen

% S. Kierkegaard, Entweder — Oder, Ges. Werke, Bd. 2, Jena o. J., 185; vgl. Stiller, 8.
7 Ebd., 184; vgl. Stiller, 8.



Entfremdung als 1dentitits- und Transzendenzverlust 141

Selbst: in ihr wahle ich mich selbst absolut, aus der ewigen Gottes-
hand*“s.

Anders ausgedriickt: der Mensch, der sich stets als schuldig erfdhrt
(Stiller fiihlt sich als ,,Versager”, was im Grunde das gleiche meint, nur
beniitzt er nicht eine religiose, sondern eine profane Terminologie), kann
sich, will er zu sich selbst finden, immer nur als Schuldigen wéhlen — aber
gerade diese Moglichkeit schliefit Stiller von vornherein aus; ,du als Erlo-
ser eurer selbst“, wirft ihm der Staatsanwalt einmal vor (S. 422) und trifft
damit genau das, was Kierkegaard meint mit: nicht sich wahlen, sondern
sich schaffen. Aufschlufireich fiir diese Haltung ist ein Passus, den Stiller in
seinen Aufzeichnungen als Postskriptum zur Rede des Staatsanwaltes hin-
zufigt: ,Mit der Einsicht, ein nichtiger und unwesentlicher Mensch zu sein,
hoffe ich halt immer schon, kein nichtiger Mensch mehr zu sein. Im Grunde,
ehrlich genommen, hoffe ich doch in allem auf Verwandlung, auf Fludht.
In bin ganz einfach nicht bereit, ein nichtiger Mensch zu sein. Ich hoffe
eigentlich nur, dafl Gott (wenn ich ihm entgegenkomme) mich zu einer
anderen, namlich zu einer reicheren, tieferen, wertvolleren Personlichkeit
machen werde — und genau das ist es vermutlich, was Gott hindert, mir ge-
geniber wirklich eine Existenz anzutreten, das heifit erfahrbar zu werden.
Meine conditio sine qua non: dafl er mich, sein Geschopf, widerrufe®
(S. 824).

Stillers Anerkennung Gottes wére demnach an die Bedingung gekntipft,
»etwas anderes” oder ein anderer (nicht: anders!) zu werden. Er ist ,ganz
einfach nicht bereit, ein nichtiger Mensch zu sein“ (S. 324) — im Grunde
Iwan Karamasows Problem in neuer Variante! Und da Gott ihn nicht
widerruft, wahlt Stiller in seinem ,,mérderischen Hochmut® (so zweimal der
Staatsanwalt; S. 422, 427) den Weg der Selbsterlosung, der sich aber an-
gesichts des Todes der Frau, mit der er seit der Haftentlassung wieder zu-
sammenlebt, als Sackgasse erweist. Stiller ist sich bewuf}t, daf} er sie — wie
er selbst sagt — ,kaputt gemacht“ hat (S. 420). Und: ,,Ich kann einen Men-
schen toten, aber ich kann ihn nicht wieder auferwecken® (S. 419). Ange-
sichts dieser Lebens-Schuld scheitert Stiller von neuem.

Eine theologische Erhellung dieser Situation versucht der Staatsanwalt,
und zwar in den Spuren Kierkegaards: ,Immer wieder hast du versucht,
dich selbst anzunehmen, ohne so etwas wie Gott anzunehmen. Und nun er-
weist sich das als Unméglichkeit. Er ist die Kraft, die dir helfen kann, dich
wirklich anzunehmen® (S. 433).

Diese Auflerung 16st nun aber bei Stiller keineswegs ein theologisches
Aha-Erlebnis aus; die Frage, ob er diesen Schritt der An-Nahme Gottes

8 Ebd., 184.



Josef Imbach 142

vollzieht, bleibt offen. Damit entldfit Frisch den Leser angesichts zweier
moglicher Positionen (vertreten durch Stiller und den Staatsanwalt), ohne
sich fiir die eine oder andere auszusprechen. Die Tatsache, dafl Stiller ge-
scheitert ist, gibt ja nicht unbedingt dem Staatsanwalt recht. Im Sinne eines
interdisziplindren Gesprachs zwischen Literaturwissenschaft und Theologie
und einer werktranszendierenden Interpretation (die auf der werkimma-
nenten Analyse aufbauen mufl) ist es aber durchaus legitim, wenn der
Theologe die Gottesfrage im Horizont der Selbstfindung, wie Frisch sie
stellt, als Frage aufgreift und ber sie in dem von Frisch angedeuteten
Rahmen reflektiert. Sie aufgreift als Frage: daf} es sich bei Frisch um eine
solche handelt, geht auch daraus hervor, dafl er im Motto den mittleren,
von uns zitierten wichtigsten Teil des Kierkegaard-Zitats aus Entweder —
Oder gerade auslafit.

Wie also konstituiert sich menschliche Identitit, die Selbstannahme er-
moglicht und einschlief3t?

,Ohne die Gewiflheit einer absoluten Instanz auflerhalb menschlicher
Deutung, ohne die Gewif$heit, daf} es eine absolute Realitét gibt, kann ich
mir freilich nicht vorstellen, dafl wir je dahin gelangen kénnen, frei zu
sein® (S. 328), erklart der Staatsanwalt und bringt diesen Gedanken in Zu-
sammenhang mit der Selbstannahme und Identititsfindung. Und — wir
haben darauf hingewiesen — spiter setzt er diese ,absolute Instanz® oder
»Realitdt” ineins mit ,so etwas wie Gott“ (S. 433).

Andersherum liefle sich diese Uberlegung so formulieren: Damit der
einzelne iiberhaupt mit sich identisch werden ( d. h. er selbst sein) kann,
muf} er frei sein. Bedingung fiir Freiheit aber ist die Annahme eines
»Absoluten auflerhalb menschlicher Deutung®, einer Realitit also, die
menschlicher Verfiigung entzogen bleibt, zu der — und das ist wichtig — der
Mensch in einer Beziehung steht.

Nun aber lebt jeder Mensch, insofern er ja auf etwas hin lebt, in Bin-
dungen und Beziigen, die allerdings auch rein faktisch bestehen kénnen,
ohne dafl dariiber eigens reflektiert wird; ja sehr oft wird es sogar so scin,
dafl das Bewufitsein solche tatsdchlich bestchenden Relationen gar nicht
erst auf den Begriff bringt, beziehungsweise sie erst im Nachhinein einholt-
Man wird aber behaupten diirfen, dafl das Woraufhin, fiir das und auf das
zu ein Mensch lebt, gleichsam von sich her einen Reflex auf den Menschen
und auf sein Verhalten zuriickwirft und so das Geheimnis Mensch und die
menschliche Identitét etwas beleuchtet. Eine Wesensaussage iiber den Men-
schen und damit dber seine Identitit setzt in jedem Fall immer ein Bezugs-
system von Werten und damit eine Relation voraus, innerhalb welcher der
Mensch definiert wird.



Entfremdung als ldentitits- und Transzendenzverlust 143

Wenn zudem die Freiheit, sich selbst zu wahlen, eine Voraussetzung der
menschlichen Identitat ist, dann erhebt sich damit die Frage, welche Rela-
tion die Moglichkeitsbedingung fiir Freiheitsvollzug darstelle, mit anderen
Worten, welche Bindung als die die menschliche Existenz tragende und sie
als menschliche Existenz bestimmende und somit Identitat ermdglichende
gedacht werden mufl. Zur Erhellung und Weiterfilhrung des eben Gesag-
ten greifen wir auch hier auf einen Abschnitt aus Kierkegaards Schrift Die
Krankheit zum Tode zuriick:

»Eine neue Qualitit und Qualifikation bekommt dieses (sc. das
menschliche) Selbst dadurch, daf es Selbst gerade Gott gegenitiber ist.
Dieses Selbst ist nicht mehr blof das menschliche Selbst, sondern ist,
was ich, in der Hoffnung, nicht mifiverstanden zu werden, das theolo-
gische Selbst nennen mochte, das Selbst gerade Gott gegeniiber. Und
welche unendliche Realitit bekommt das Selbst nicht dadurch, daf es
sich bewufit ist, vor Gott dazusein, dadurch, dafl es ein menschliches
Selbst wird, dessen Mafistab Gott ist! Ein Viehknecht, der (wenn dies
moglich wire) ein Selbst gegentiber Kiihen ist, ist ein sehr tiefstehen-
des Selbst; ein Herrscher, der ein Selbst gegeniiber Sklaven ist, eben-
falls und eigentlich gar kein Selbst ~ denn in beiden Féllen fehlt der
Mafistab. Das Kind, das bisher nur den Mafistab der Eltern hatte,
wird Selbst, indem es als Mann den Staat zum Mafistab bekommt;
aber welch unendlicher Akzent fillt auf das Selbst, indem es Gott
zum Maf3stab bekommt! “?

Mifit der Mensch sein Selbst (und damit seine Identitdt) am Animali-
schen, also am Niedrigeren, so resultiert aus diesem Vergleich lediglich,
dafl er ,mehr ist als ein Tier — was aber tiber seine Identitat noch nichts
aussagt. Orientiert er sich an Hoherem (beispielsweise am Staat), so betrifft
diese Relation ebenfalls nicht sein Selbstsein, sondern lediglich eine oder
einige seiner Funktionen. Deutlicher gesagt: im Hinblick auf den Staat
zéhlt er nicht als Mensch, sondern tritt in seiner Eigenschaft als Biirger in
Erscheinung, welcher eine gewisse Anzahl von Rechten besitzt und eine
ebenso bestimmte Anzahl von Pflichten zu erfilllen hat. Darin aber geht
seine Identitdt bei weitem nicht auf. Denn in einem derartigen Bezugs-
system bleiben beispielsweise das personliche, freundschaftliche Verhaltnis
zum Mitmenschen, ebenso wie sein Fiihlen und Hoffen, seine Sehnsiichte
und Enttduschungen, seine Einstellung zum Leben und zum Tod unbertick-
sichtigt. Die Relation Mensch — Staat vermag den Menschen demnach nicht
ganzheitlich zu erfassen. Aus den partiellen Aspekten, die in dieser Be-
ziehung von Bedeutung sind, kann der Mensch demzufolge seine Identitit

® Die Krankheit zum Tode, 15.



Josef Imbach 144

nicht ableiten, im Gegenteil: diese Aspekte lassen ihn gerade erst nach sei-
ner Identitit fragen?®!

Fir Kierkegaard nun besteht die grund-legende Relation in der Gott-
bezogenheit des Menschen. Zwar stimmt die Behauptung, dafl der Mensch
mehr ist als ein Tier, aber letztlich ist sie wohl doch nur deshalb iiberzeu-
gend, weil er in einzigartiger Weise unter Gott steht. Die Bindung an Gott
bildet den ,Raum®, in welchem der Mensch seine Identitit finden und ab-
zuschreiten vermag. Denn diese Bindung bezieht (im Gegensatz etwa zum
Staat) alle Dimensionen des Menschen mit ein. Bildet das Verhéltnis
Mensch — Gott nicht mehr die alles bestimmende Relation, so gibt der
Mensch letztlich einen Teil seiner Identitit auf: Transzendenzverlust als
Identitatsverlust.

Sehr deutlich 146t sich das nun anhand der menschlichen Freiheit erér-
tern. Wir erinnern uns an den Staatsanwalt, nach welchem wir nie dahin
gelangen konnen, wahrhaft frei zu sein ohne die Annahme einer , absolu-
ten Instanz auflerhalb menschlicher Deutung® (S. 323). Damit werden zwei
Dinge behauptet: Einmal, dafl Freiheit nur in Bindung méglich sei (sonst
miiflte man von Willkiir reden) und ferner, dafl Freiheit nur in der alle
andern Bindungen bestimmenden Relation mit Gott Freiheit bleibt. Um
auf unser Beispiel zuriickzugreifen: Warum vermag die Bindung an den
Staat, verstanden als umgreifende Relation, Freiheit nicht zu garantieren?
Soll der Mensch seiner Welt und Umwelt, ja selbst dem Staat gegeniiber
frei bleiben, so mufl die letzte, tragende Bindung auferhalb des Staates,
auflerhalb von Welt und Umwelt, ja auch auflerhalb seiner selbst liegen.
Wenn beispielsweise der Staat das Letzte, Grundlegende wire, konnte
nichts verhindern, daf ihm das Individuum geopfert wiirde — aus Staats-
raison. Statt Staat konnen wir hier bessere Zukunft, gliiklichere Mensch-
heit oder welche endlichen, immanenten Werte auch immer setzen.

Stets aber wechselt mit der Relation, die als bestimmende und umfas-
sende gewdhlt wird, das Verstindnis vom Menschen und damit das Ver-
standnis dessen, was seine Identitit ausmacht. Nur innerhalb einer letzten,
transzendenten Bindung bleibt der Mensch im Vorletzten frei. Erhebt er
das Vorletzte zum Letzten, so opfert er einen Teil seiner Freiheit und ver-
liert seine Identitit. Wo immer das Vor-Laufige anstelle des End-Giiltigen
tritt, wird das Menschsein des Menschen angetastet, verkiirzt oder gar zer-
treten. Diese letzte Bezichung des Menschen (ob wir nun mit dem Staats-
anwalt von einer ,absoluten Instanz® oder mit Max Horkheimer von einem
»positiven Absoluten“!! oder mit Helmut Thielicke im Anschlufl an Mar-

10 Vgl. H. Thielicke, Mensch sein ~ Mensch werden. Entwurf einer dhristlichen Anthropo-
logie, Miinchen 1976, 151 f., 226.
1t M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, Hamburg 1970, 56.



Entfremdung als Identitits- und Transzendenzverlust 145

tin Luther von einer ,fremden Wiirde“!? reden) — dieser letzte Bezugs-
punkt des Menschen, der fiir den Glaubigen der lebendige Gott ist, bildet
gleichzeitig das kritische Korrektiv gegeniiber allem Vorldufigen, Zweit-
rangigen, Nicht-Endgiiltigen — und garantiert so Freiheit und Identitat.

Damit haben wir nun nicht etwa einen Gottesbeweis erarbeitet. Wohl
aber scheint der Weg zu dem geebnet, was Stiller in seinen Aufzeichnungen
einmal als ,Schritt in den Glauben, Schritt in die Freiheit® (S. 199) bezeich-
net, ohne ihn aber zu vollzichen. Was hier ,,Schritt“ genannt wird, ent-
spricht der kierkegaardschen Kategorie des ,Sprungs“*, verstanden als
Sprung in den Glauben, als Uberantwortung im Vertrauen. So heifit es in
Die Krankheit zum Tode: ,Indem es (sc. das Selbst) sich zu sich selbst ver-
hilt, und es selbst sein will, griindet das Selbst durchsichtig in die Macht,
die es gesetzt hat.“ Und: ,Der Gegensatz zum Verzweifeltsein (sc. zaum
verzweifelt nicht man selbst sein wollen) ist das Glauben“!. Aus der
Sicht des Staatsanwaltes fithrt Stillers Transzendenzverlust zum Verlust
seiner Identitit. Er lebt — auch dies ein Wort des Staatsanwaltes — im Zu-
stand der ,Selbstentfremdung® (S. 321). Theologisch und gut johanneisch
und paulinisch bezeichnen wir solche Entfremdung als Siinde im Sinn von
Unglaube®®. Dazu wiederum Kierkegaard in Die Krankheit zum Tode:
»Siinde ist vor Gott verzweifelt nicht man selbst sein wollen“!®. Was ge-
nau die Situation Stillers trifft, der, nach seinen eigenen Worten, ,ganz
einfach nicht bereit (ist), ein nichtiger Mensch zu sein® (S. 324). Theologisch
1388t sich solche Entfremdung, wie wir eben sagten, als Siinde qualifizieren.
Woraus hervorgeht, dafl — so wiederum Kierkegaard — ,der Gegensatz zur
Sande nicht Tugend ist, sondern Glaube“**.

Fiir die Identitatsproblematik bedeutet das: Solange der Mensch ohne
Transzendenz anszukommen meint, also nicht bei Gott ist, befindet er sich
im Zustand der Entfremdung — und verfehlt damit sein Selbst. Die Offnung
auf Transzendenz hin, theologisch: der Sprung in den Glauben, ermog-
licht es jedem, sicht trotz seiner Nichtigkeit anzunehmen, weil er sich mit
seiner Nichtigkeit von Gott angenommen weif}. Auf eine Kurzformel ge-
bracht: Transzendenzbezug als Identitdtsgewinn.

Riickblickend und zusammenfassend sei gesagt, dafl es sich im Verlauf un-
serer Interpretation des Stiller erwiesen hat, dafl Frisch die Gottesfrage —
als Frage! — im grofleren Zusammenhang mit dem Problem der menschli-

12 Thiclicke, Mensch sein — Mensch werden, 152 u. 6.

13 Dieser Hinweis bei Manger, a. a. 0., 821.

14 Die Krankheit zum Tode, 47.

15 Vgl. J. Imbach, Vergib uns unsere Schuld, Mainz 1978, 57-61.
16 Die Krankheit zum Tode, 77.

17 Ebd., 78.



Im Spiegel der Zeit 146

chen Identitét stellt. Wenn es uns darum ging, in einer weiterfithrenden
Interpretation aufzuzeigen, dafl der Mensch in dem Maf seine Identitit
gewinnt, als er sein Selbst in der Relation zu Gott versteht, so kann es sich
natirlich nicht darum handeln, Max Frisch in dieser Hinsicht theologisch
mit Beschlag zu belegen; wir wiirden ja dann unterstellen, daf der
Autor auf Seiten des Staatsanwaltes und gegen Stiller steht. Vor solcher
Beschlagnahme warnt uns Albert Camus, wenn er sagt: ,Eine Romange-
stalt ist nie der Autor, der sie geschaffen hat. Es besteht jedoch die Moglich-
keit, dafl der Autor alle seine Gestalten zugleich ist“!®,

Wenn wir aber von der Voraussetzung ausgehen — und sie scheint mir
zuzutreffen —, dafl Literatur in besonderer Weise immer sprachlicher Aus-
druck des Fiihlens, Hoffens und Fragens einer bestimmten Kultur und
Epoche ist, dann ist die theologische Bedeutung von Max Frischs Roman
nicht zu unterschitzen, insofern er einen méglichen, von den Theologen viel-
leicht nicht immer hinreichend wahrgenommenen Aspekt freilegt, unter

dem sich heute die Frage nach dem Menschen und die Frage nach Gott stel-
len.

% A. Camus, Der Mensd: in der Revolte, Reinbek 31961, 42.

IMSPIEGEL DER ZEIT

»Tod und Leben stritten im Kampfe, wie nie einer war«

Zu einem literarischen Dokument unserer Zeit iiber den Tod

Fine Vorbemerkung:

Die Uberschrift dieses Berichtes ist ein Vers aus der Ostersequenz. Der Vers kam
mir in den Sinn, als ich das Buch von Dolf Sternberger: ,Uber den Tod* gelesen
hattel. Der Verfasser des Buches wiirde den Vers in seinem gemeinten Sinn, im
Zusammenhang nimlich des Geheimnisses von Karfreitag und Ostern, kaum un-
terschreiben, weil fiir ihn der ,Glaube“ an den auferstandenen Herrn den Wider-
sinn, das Argernis, das Unertragliche, ja ,Unglaubliche“ des Todes nicht aus der
Welt geschafft hat. Und dennoch wird in seinen Ausfithrungen und Reflexionen
die dem blofl rationalen Verstchen sich entzichende Tiefe des geheimnisvollen
Kampfes, von dem in der Ostersequenz die Rede ist, erregend angeriihrt. Zunichst

1 Schriften I, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1978. 266 S, Lw. DM 32.—.





