
Im Spiegel der Zeit 146 

chen Identität stellt. Wenn es uns darum ging, in einer weiterführenden 
Interpretation aufzuzeigen, daß der Mensch in dem Maß seine Identität 
gewinnt, als er sein Selbst in der Relation zu Gott versteht, so kann es sich 
natürlich nicht darum handeln, Max Frisch in dieser Hinsicht theologisch 
mit Beschlag zu belegen; wir würden ja dann unterstellen, daß der 
Autor auf Seiten des Staatsanwaltes und gegen Stiller steht. Vor solcher 
Beschlagnahme warnt uns Albert Camus, wenn er sagt: •Eine Romange- 
stalt ist nie der Autor, der sie geschaffen hat. Es besteht jedoch die Möglich- 
keit, daß der Autor alle seine Gestalten zugleich ist"18. 

Wenn wir aber von der Voraussetzung ausgehen - und sie scheint mir 
zuzutreffen -, daß Literatur in besonderer Weise immer sprachlicher Aus- 
druck des Fühlens, Hoffens und Fragens einer bestimmten Kultur und 
Epoche ist, dann ist die theologische Bedeutung von Max Frischs Roman 
nicht zu unterschätzen, insofern er einen möglichen, von den Theologen viel- 
leicht nicht immer hinreichend wahrgenommenen Aspekt freilegt, unter 
dem sich heute die Frage nach dem Menschen und die Frage nach Gott stel- 
len. 

18 A. Camus, Der Mensdi in der Revolte, Reinbek 31961, 42. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Tod und Leben stritten im Kampfe, wie nie einer war" 

Zu einem literarischen Dokument unserer Zeit über den Tod 

Eine Vorbemerkung: 

Die Überschrift dieses Berichtes ist ein Vers aus der Ostersequenz. Der Vers kam 
mir in den Sinn, als ich das Buch von Dolf Sternberger: •Über den Tod" gelesen 
hatte1. Der Verfasser des Buches würde den Vers in seinem gemeinten Sinn, im 
Zusammenhang nämlich des Geheimnisses von Karfreitag und Ostern, kaum un- 
terschreiben, weil für ihn der •Glaube" an den auferstandenen Herrn den Wider- 
sinn, das Ärgernis, das Unerträgliche, ja •Unglaubliche" des Todes nicht aus der 
Welt geschafft hat. Und dennoch wird in seinen Ausführungen und Reflexionen 
die dem bloß rationalen Verstehen sich entziehende Tiefe des geheimnisvollen 
Kampfes, von dem in der Ostersequenz die Rede ist, erregend angerührt. Zunächst 
1 Schriften I, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1978. 266 S, Lw. DM 32.-. 



Im Spiegel der Zeit 147 

eine Negativ-Folie dieses Kampfes, öffnet das Buch doch einen Spalt auf seinen 
wahren Sinn hin. Ja, es wird sich zum Schluß zeigen, daß Sternberger in einer 
Reihe von wichtigen Äußerungen vielleicht biblischer denkt, als er selbst glaubt. 
Es ist darum gut, wenn Christen sich mit seinem Buch auseinandersetzen. 

Das Thema dieses Sammelbandes scheint ein Lebensthema des Vf.'s zu sein; 
der Band enthält Schriften aus mehr als 4 Jahrzehnten des Autors. 1930 bis 1932 
enstand die Dissertation: •Der verstandene Tod. Eine Untersuchung zu Martin 
Heideggers Existenzial-Ontologie" (Erscheinungsjahr 1934). Die meisterhaften 
Darstellungen von Montaignes, Goethes und Pascals Tod datieren aus den Jah- 
ren 1942 und 1962. Die 8 Impressionen (in Leibniz'scher Diktion •Petites Per- 
ceptions" genannt) gehen auf die Jahre 1966-1977 zurück. Wie zeichnet sich in 
diesem breiten Spektrum die Einstellung Sternbergers zum Tod ab? Läßt sich in 
der großen Zeitspanne eine Entwicklung der Anschauung des Autors feststellen? 

Nun, zunächst einmal arbeitet St. in seiner frühen Dissertation die Lehre 
Heideggers vom Tod, die ihren eindeutigen Ort in dessen Existenzial-Ontologie 
(von •Sein und Zeit") hat, klar heraus. Entsprechend der darin erfolgten •De- 
struktion der Metaphysik" ist der Tod die •schlechthinnige Nichtigkeit" des Da- 
seins, und zwar dergestalt, daß von ihm (dem Dasein) nichts mehr gerettet 
werden kann, auch nicht in ein irgendwie gedachtes •Jenseits" hinüber. Der Tod 
ist das unwiderrufliche Ende eines zeitlichen Lebens, nach dem nichts mehr zu 
suchen ist, die Hoffnung keinen Platz hat. Er hat in unserem •endlichen Dasein" 
seinen Sinn in sich selbst, ist ein natürliches, nicht weiter zu hinterfragendes 
Faktum. Wo sich der Mensch dazu bekennt, sich in die Endlichkeit seines Wesens 
hineingibt, fehlen dem Tod auch die Angst und das Grauen. Es braucht nicht den 
Trost über den Tod hinaus, weil er, der Tod, •als offenbar gewordener, selber 
schon der Trost ist" (232). Er ist •verstandener Tod". 

St. hat sich diese Analyse wohl im ganzen zu eigen gemacht und bis heute daran 
festgehalten. Auch ihm geht es um das hiesige Leben, um dessen letzten Sinn, der 
in ihm selbst liegen muß und nicht erst in einem •ganz anderen", dem •ewigen 
Leben" gesucht werden darf. Aber eben hier hat der Vf. schon in seiner Disser- 
tation einige Bedenken gegen Heideggers Beweisführung vorgebracht, vor allem 
hinsichtlich der immanenten Sinnhaftigkeit des Todes2. Diese Bedenken scheinen 
sich beim Vf. im Laufe des Lebens, seiner Lebens- und Todeserfahrungen noch 
verstärkt zu haben. Das scheinen mir die späteren Schriften des Autors zu zeigen. 
Ganz offen bekennt er in einem Essay aus dem Jahr 1966: •Der Tod, mein Tod, 
ist mir durchaus nichts Natürliches, sondern etwas ganz und gar Unnatürliches. 
Wozu habe ich nun das Leben erlernt? ... Der Tod. Ich kann ihn nicht lernen. Der 
Tod ist in mir selbst, und dennoch gehört er mir nicht zu. Er ist in mir und gegen 
mich. Und nicht einzuholen. Niemals zu begreifen, niemals. Er läßt sich auch 
nicht annehmen oder hinnehmen" (15 f). Ähnlich in einer Notiz aus dem Jahr 

2 Vgl. Kp. 4 •Hoffnung und Tod", S. 211 ff; aufschlußreich dafür ist die Anm. 2 dieses 
Kp., 261, wo der Verdacht aufkommt, daß die existenzial-ontologische Analyse des Todes 
durch Heidegger die Möglichkeit der •Sinnwidrigkeit" des Todes nicht ausgeräumt habe. 



Im Spiegel der Zeit 148 

1977: •So sehr ich versuche, mich mit meinem eigenen Tod vertraut zu machen, 
so ertappe ich mich doch dabei, daß ich die Todesfälle ringsum, sie mögen mir 
noch so nahegehen, wie fremde Zufälle registriere . . . Selbstverständlich weiß 
ich, daß ich selber sterben muß. Selbstverständlich weiß ich auch, daß das Ende 
mir immer näher rückt . . . Aber es ist sonderbar: Wenn ich genau darauf 
achte - im geheimsten glaube ich nicht daran" (30). Immer ist es sein je eigener 
Tod, der nicht aufgeht in einer noch so tiefen, an die Wurzel gehenden Speku- 
lation. Die lebendige Erinnerung an die Heimat, an frühere Erlebnisse, 
Entdeckungen und Begegnungen wecken in ihm das Empfinden, daß all das 
Ewigkeit habe und nicht ausgelöscht werden könne - dürfe. Wenn dennoch 
alles vergeht, wenn die Toten nur auf •mein" Gedächtnis, •meine" Erin- 
nerung als einzige Weise ihres Fortlebens angewiesen sind, was soils? (31 f.). 

St., der große Liberale, ist kein Individualist, aber er weiß um das je Einma- 
lige der menschlichen Person, das so nicht zum zweitenmal vorkommt. Daher das 
unersetzlich Scheinende des einmaligen Lebens in dieser Zeit und zugleich die 
schiere Verzweiflung am Tod, der wie ein Feind alles auslöscht und vernichtet. 
Hier setzt für uns eine letzte Frage ein: Kann in dieser Situation nicht der christ- 
liche Glaube weiterhelfen? St. kennt das Christentum (soweit man sieht, einiger- 
maßen genau) und hat Respekt vor ihm. Er hat die Bibel und darin vor allem 
die Bergpredigt schätzen gelernt (15). Er möchte vielleicht glauben, meint aber, 
es redlicherweise nicht zu können, obwohl er weiß, daß gerade der Tod etwas 
mit dem christlichen Glauben zu tun hat. Das Psalmwort: •Herr, lehre uns beden- 
ken, daß wir sterben müssen!", ist ihm geläufig (30). Er legt seine Schwierigkeit 
genau dar: •Auch Jesus ist tot. Gewiß, er ist auferstanden am dritten Tage und 
aufgefahren zum Himmel, sitzet zur Rechten Gottes des Vaters, von wannen er 
kommen wird zu richten die Lebendigen und die Toten. So lehrt es der Glaube, 
und davon soll nichts gestrichen oder weggeätzt werden. Aber der Glaube ist der 
Glaube der Lebenden, der jeweils Lebenden, und sie geben ihn an die nachfol- 
genden Lebenden weiter. Lebende an Lebende an Lebende. Über alle Tode hin- 
weg" (33). Was soll das heißen? St. fährt fort: •Die Botschaft spricht von der 
Überwindung des Todes. ,Tod, wo ist dein Stachel!' Und sie verspricht ewiges 
Leben, entweder als ewige Seligkeit oder als ewige Höllenpein. Aber es ist doch 
offenbar nicht dasjenige Leben, das wir kennen. Das ewige Leben ist nicht das 
zeitliche Leben, auch keine Verlängerung oder Wiederholung davon" (ebd.). 
Aber eben dieses zeitliche Leben ist für St. •einzig, einmalig und unersetzlich". 
Und auf dieses Leben kommt es ihm an (34). 

Nun ist nach christlichem Glauben zwar durchaus wahr (und selbstverständ- 
lich), daß das ewige Leben nicht eine Verlängerung des zeitlichen Lebens ist, auch 
nicht in dem Sinn, als gäbe es in ihm nur nicht mehr das Leid und den 
Schmerz, den Konflikt, den Haß und den Krieg, als sei in ihm nur der Tod, 
der dem hiesigen Leben so wesenhaft innewohnt, überwunden. Ewiges Leben ist 
in einem ganz qualifizierten Sinn •Neues" Leben, von Gott geschenktes Leben, 
Gottes Leben selbst, das keinerlei Minderung oder gar Untergang kennt. Man 
kann darum nach christlichem Glauben sagen, mit dem Leben in der Auferste- 



Im Spiegel der Zeit 149 

hung fange wirklich etwas Neues, das Neue schlechthin an, das uns verheißen ist, 
ein so Neues, daß es nur mehr in Bildern und Gleichnissen beschrieben werden 
kann. Aber das besagt nicht, daß nach der Bibel und der christlichen Glaubens- 
überlieferung eine absolute Kluft wäre zwischen dem zeitlichen Leben und dem 
Leben in der Auferstehung, daß im Tode nur ein restloser Abbruch geschähe, 
eine Vernichtung, so daß das Neue ebenso ein absoluter Neuanfang sei. Denn ab- 
gesehen davon, daß nach übereinstimmendem christlichem Glauben der Glau- 
bende und in der Liebe mit Gott Verbundene schon in dieser Zeitlichkeit das 
•ewige Leben" in sich hat, dem der Keim der Auferstehung innewohnt, wahrt 
der Übergang vom zeitlichen Leben im Tod (der wie ein Abbruch erfahren wird 
und in einem bestimmten Sinn auch ist) zum ewigen Leben eine wesentliche Kon- 
tinuität zwischen beiden so unterschiedlichen Dimensionen des Lebens. Diese 
Kontinuität ist durch die bleibende personale Identität des Verstorbenen im ewi- 
gen Leben gesichert. Und diese Identität ist nicht nur eine formale. Nein, das 
ganze geschichtliche, einmalige Leben eines Menschen, bis in seine Leiblichkeit 
hinein (und in einem sehr tiefen Sinn sogar die Schuld) ist im ewigen Leben 
für immer •aufgehoben". Was das heißt, läßt sich exemplarisch an Christus ab- 
lesen: Der Auferstandene ist der Gekreuzigte, derselbe, den sie gekreuzigt haben. 
Die Identität zwischen beiden ist ein Wesensstück der biblischen Auferstehungs- 
geschichten. In alle Ewigkeit bleibt Jesus - biblisch gesprochen - •das Lamm, 
wie geschlachtet" (Offb 5, 6); das ist nicht nur eine Bezeichnung, sondern meint 
eine Wirklichkeit. - Hier läge wohl das Gespräch, das mit St. zu führen wäre. 
Sein Christentum greift nicht tief genug, was sich auch in seiner Auseinander- 
setzung mit Augustinus zeigt3. 

Ein Gespräch mit St. wäre aber nur dann fruchtbar, wenn der christliche Ge- 
sprächspartner es sich nicht zu leicht machte mit der Interpretation und Bewer- 
tung des hiesigen, irdischen Lebens und nicht zu voreilig in die Dimension des 
Religiösen und spezifisch Christlichen hineinspränge. Das zeitliche Leben muß 
auch für ihn nicht nur etwas Einmaliges, sondern auch Unersetzbares sein. Das ist 
durchaus biblisch gedacht4. Er muß darüber hinaus dann aber um das Wunder 
des Endlichen im Unendlichen und des Unendlichen im Endlichen wissen, wie es 
im Christusgeheimnis offenbar geworden ist. In diesem Horizont haben sogar die 
Sätze Sternbergers einen tiefen Sinn, die so lauten: •Der Glaube ist wahrhaftig 
ein Wunder. Der Glaube ist unglaublich, doch immer noch glaublicher als der 
[•verstandene"] Tod" (34). Friedrich Widf SJ 

s Vgl. Dolf Sternberger, Drei Wurzeln der Politik. Schriften II, 1, Insel Verlag 1978, V. 
Teil: Augustinus oder die Eschatologik, Kp. 4: Leben in der Erwartung, 362 ff. 
4 Das macht in besonderer Weise die neuere Exegese des alttestamentlichen Buches des 
•Predigers" (Kohelet) deutlidi. Vgl. zu der hier angeschnittenen Frage nach der Bewer- 
tung des zeitlichen Lebens im Hinblick auf den Tod als Ende dieses Lebens N. Lohfink, 
•Der Tod im Denken Kohelets" (mit Lit.), in: Das Siegeslied am Schilfmeer, Frankfurt 
1965, S. 211-224; ebenso E. Zenger, Leben im Augenblick, in: Gott der Lebenden und 
der Toten, Mainz 1976, S. 33-36. 




