Im Spiegel der Zeit 146

chen Identitét stellt. Wenn es uns darum ging, in einer weiterfithrenden
Interpretation aufzuzeigen, dafl der Mensch in dem Maf seine Identitit
gewinnt, als er sein Selbst in der Relation zu Gott versteht, so kann es sich
natirlich nicht darum handeln, Max Frisch in dieser Hinsicht theologisch
mit Beschlag zu belegen; wir wiirden ja dann unterstellen, daf der
Autor auf Seiten des Staatsanwaltes und gegen Stiller steht. Vor solcher
Beschlagnahme warnt uns Albert Camus, wenn er sagt: ,Eine Romange-
stalt ist nie der Autor, der sie geschaffen hat. Es besteht jedoch die Moglich-
keit, dafl der Autor alle seine Gestalten zugleich ist“!®,

Wenn wir aber von der Voraussetzung ausgehen — und sie scheint mir
zuzutreffen —, dafl Literatur in besonderer Weise immer sprachlicher Aus-
druck des Fiihlens, Hoffens und Fragens einer bestimmten Kultur und
Epoche ist, dann ist die theologische Bedeutung von Max Frischs Roman
nicht zu unterschitzen, insofern er einen méglichen, von den Theologen viel-
leicht nicht immer hinreichend wahrgenommenen Aspekt freilegt, unter

dem sich heute die Frage nach dem Menschen und die Frage nach Gott stel-
len.

% A. Camus, Der Mensd: in der Revolte, Reinbek 31961, 42.

IMSPIEGEL DER ZEIT

»Tod und Leben stritten im Kampfe, wie nie einer war«

Zu einem literarischen Dokument unserer Zeit iiber den Tod

Fine Vorbemerkung:

Die Uberschrift dieses Berichtes ist ein Vers aus der Ostersequenz. Der Vers kam
mir in den Sinn, als ich das Buch von Dolf Sternberger: ,Uber den Tod* gelesen
hattel. Der Verfasser des Buches wiirde den Vers in seinem gemeinten Sinn, im
Zusammenhang nimlich des Geheimnisses von Karfreitag und Ostern, kaum un-
terschreiben, weil fiir ihn der ,Glaube“ an den auferstandenen Herrn den Wider-
sinn, das Argernis, das Unertragliche, ja ,Unglaubliche“ des Todes nicht aus der
Welt geschafft hat. Und dennoch wird in seinen Ausfithrungen und Reflexionen
die dem blofl rationalen Verstchen sich entzichende Tiefe des geheimnisvollen
Kampfes, von dem in der Ostersequenz die Rede ist, erregend angeriihrt. Zunichst

1 Schriften I, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1978. 266 S, Lw. DM 32.—.



Im Spiegel der Zeit 147

eine Negativ-Folie dieses Kampfes, 6ffnet das Buch doch einen Spalt auf seinen
wahren Sinn hin. Ja, es wird sich zum Schluf§ zeigen, dafl Sternberger in einer
Reihe von wichtigen Auflerungen vielleicht biblischer denkt, als er selbst glaubt.
Es ist darum gut, wenn Christen sich mit seinem Buch auseinandersetzen.

Das Thema dieses Sammelbandes scheint ein Lebensthema des V{.s zu sein;
der Band enthilt Schriften aus mehr als 4 Jahrzehnten des Autors. 1930 bis 1932
enstand die Dissertation: ,Der verstandene Tod. Eine Untersuchung zu Martin
Heideggers Existenzial-Ontologie® (Erscheinungsjahr 1934). Die meisterhaften
Darstellungen von Montaignes, Goethes und Pascals Tod datieren aus den Jah-
ren 1942 und 1962. Die 8 Impressionen (in Leibniz'scher Diktion ,Petites Per-
ceptions* genannt) gehen auf die Jahre 1966-1977 zuriick. Wie zeichnet sich in
diesem breiten Spektrum die Einstellung Sternbergers zum Tod ab? Lafit sich in
der groflen Zeitspanne eine Entwicklung der Anschauung des Autors feststellen?

Nun, zunichst einmal arbeitet St. in seiner frihen Dissertation die Lehre
Heideggers vom Tod, die ihren eindeutigen Ort in dessen Existenzial-Ontologie
(von ,Sein und Zeit*) hat, klar heraus. Entsprechend der darin erfolgten ,De-
struktion der Metaphysik“ ist der Tod die ,schlechthinnige Nichtigkeit® des Da-
seins, und zwar dergestalt, daff von ihm (dem Dasein) nichts mehr gerettet
werden kann, auch nicht in ein irgendwie gedachtes , Jenseits® hiniiber. Der Tod
ist das unwiderrufliche Ende eines zeitlichen Lebens, nach dem nichts mehr zu
suchen ist, die Hoffnung keinen Platz hat. Er hat in unserem »endlichen Dasein®
seinen Sinn in sich selbst, ist ein natiirliches, nicht weiter zu hinterfragendes
Faktum. Wo sich der Mensch dazu bekennt, sich in die Endlichkeit seines Wesens
hineingibt, fehlen dem Tod auch die Angst und das Grauen. Es braucht nicht den
Trost iiber den Tod hinaus, weil er, der Tod, ,als offenbar gewordener, selber
schon der Trost ist“ (232). Er ist ,verstandener Tod“.

St. hat sich diese Analyse wohl im ganzen zu eigen gemacht und bis heute daran
[estgehalten. Auch ihm geht es um das hiesige Leben, um dessen letzten Sinn, der
in ihm selbst liegen muf} und nicht erst in einem ,ganz anderen®, dem ,ewigen
Leben“ gesucht werden darf. Aber eben hier hat der V£. schon in seiner Disser-
tation einige Bedenken gegen Heideggers Beweisfilhrung vorgebracht, vor allem
hinsichtlich der immanenten Sinnhaftigkeit des Todes?. Diese Bedenken scheinen
sich beim Vf. im Laufe des Lebens, seiner Lebens- und Todeserfahrungen noch
verstarkt zu haben. Das scheinen mir die spiteren Schriften des Autors zu zeigen.
Ganz offen bekennt er in einem Essay aus dem Jahr 1966: ,Der Tod, mein Tod,
ist mir durchaus nichts Natiirliches, sondern etwas ganz und gar Unnatirliches.
Wozu habe ich nun das Leben erlernt? . .. Der Tod. Ich kann jhn nicht lernen. Der
Tod ist in mir selbst, und dennoch gehért er mir nicht zu. Er ist in mir und gegen
mich. Und nicht einzuholen. Niemals zu begreifen, niemals. Er 146t sich auch
nicht annehmen oder hinnehmen® (15 f). Ahnlich in einer Notiz aus dem Jahr

2 Vgl. Kp. 4 ,Hoffnung und Tod“, S. 211 ff; aufschluBreich dafiir ist die Anm. 2 dieses
Kp., 261, wo der Verdacht aufkommt, daf die existenzial-ontologische Analyse des Todes
durch Heidegger die Moglichkeit der ,Sinnwidrigkeit* des Todes nicht ausgerdumt habe.



Im Spiegel der Zeit 148

1977: ,So sehr ich versuche, mich mit meinem eigenen Tod vertraut zu machen,
so crtappe ich mich doch dabei, daf ich die Todesfille ringsum, sie moigen mir
noch so nahegehen, wie fremde Zufille registriere . . . Selbstverstindlich weif}
ich, dafl ich selber sterben muf. Selbstverstindlich weif ich auch, dafl das Ende
mir immer ndher riickt . . . Aber es ist sonderbar: Wenn ich genau darauf
achte — im geheimsten glaube ich nicht daran® (30). Immer ist es sein je eigener
Tod, der nicht aufgeht in einer noch so tiefen, an die Wurzel gehenden Speku-
lation. Die lebendige Erinnerung an dic Heimat, an frithere FErlebnisse,
Entdeckungen und Begegnungen wecken in ihm das Empfinden, daf all das
Ewigkeit habe und nicht ausgeléscht werden kénne — diirfe. Wenn dennoch
alles vergeht, wenn die Toten nur auf ,mein® Gedichtnis, ,meine“ Erin-
nerung als cinzige Weise ihres Fortlebens angewiesen sind, was solls? (31 £.).

St., der grofle Liberale, ist kein Individualist, aber er weifl um das je Einma-
lige der menschlichen Person, das so nicht zum zweitenmal vorkommt. Daher das
unersetzlich Scheinende des einmaligen Lebens in dieser Zeit und zugleich die
schiere Verzweiflung am Tod, der wie ein Feind alles ausléscht und vernichtet.
Hier setzt fiir uns cine letzte Frage cin: Kann in dieser Situation nicht der christ-
liche Glaube weiterhelfen? St. kennt das Christentum (soweit man sieht, einiger-
maflen genau) und hat Respekt vor ihm. Er hat die Bibel und darin vor allem
die Bergpredigt schitzen gelernt (15). Er mochte vielleicht glauben, meint aber,
es redlicherweise nicht zu kénnen, obwohl er weiff, dal gerade der Tod etwas
mit dem christlichen Glauben zu tun hat. Das Psalmwort: »Herr, lehre uns beden-
ken, dafl wir sterben miissen!“, ist ihm geldufig (30). Er legt seine Schwierigkeit
genau dar: ,Auch Jesus ist tot. Gewif, er ist auferstanden am dritten Tage und
aufgefahren zum Himmel, sitzet zur Rechten Gottes des Vaters, von wannen er
kommen wird zu richten die Lebendigen und die Toten. So lehrt es der Glaube,
und davon soll nichts gestrichen oder weggeitzt werden. Aber der Glaube ist der
Glaube der Lebenden, der jeweils Lebenden, und sie geben ihn an die nachfol-
genden Lebenden weiter. Lebende an Lebende an Lebende. Uber alle Tode hin-
weg® (38). Was soll das heifien? St. fahrt fort: ,Die Botschaft spricht von der
Uberwindung des Todes. ,Tod, wo ist dein Stachel” Und sie verspricht ewiges
Leben, entweder als ewige Seligkeit oder als ewige Héllenpein. Aber es ist doch
offenbar nicht dasjenige Leben, das wir kennen. Das ewige Leben ist nicht das
zeitliche Leben, auch keine Verlingerung oder Wiederholung davon® (ebd.).
Aber eben dieses zeitliche Leben ist fiir St. ,cinzig, einmalig und unersetzlich®.
Und auf dieses Leben kommt es ihm an (84).

Nun ist nach christlichem Glauben zwar durchaus wahr (und selbstverstind-
lich), daf§ das ewige Leben nicht eine Verlidngerung des zeitlichen Lebens ist, auch
nicht in dem Sinn, als gabe es in ihm nur nicht mehr das Leid und den
Schmerz, den Konflikt, den Hafl und den Krieg, als sei in ihm nur der Tod,
der dem hiesigen Leben so wesenhaft innewohnt, iiberwunden. Ewiges Leben ist
in einem ganz qualifizierten Sinn ,Neues“ Leben, von Gott geschenktes Leben,
Gottes Leben selbst, das keinerlei Minderung oder gar Untergang kennt. Man
kann darum nach christlichem Glauben sagen, mit dem Leben in der Auferste-



Im Spiegel der Zeit 149

hung fange wirklich etwas Neues, das Neue schlechthin an, das uns verheifien ist,
ein so Neues, dafl es nur mehr in Bildern und Gleichnissen beschrieben werden
kann. Aber das besagt nicht, dafl nach der Bibel und der christlichen Glaubens-
itberlieferung eine absolute Kluft wire zwischen dem zeitlichen Leben und dem
Leben in der Auferstehung, daff im Tode nur ein restloser Abbruch geschéhe,
eine Vernichtung, so dafl das Neue ebenso ein absoluter Neuanfang sei. Denn ab-
gesehen davon, daff nach ibereinstimmendem christlichem Glauben der Glau-
bende und in der Liebe mit Gott Verbundene schon in dieser Zeitlichkeit das
,ewige Leben® in sich hat, dem der Keim der Auferstchung innewohnt, wahrt
der Ubergang vom zeitlichen Leben im Tod (der wie ein Abbruch erfahren wird
und in einem bestimmten Sinn auch ist) zum ewigen Leben eine wesentliche Kon-
tinuitat zwischen beiden so unterschiedlichen Dimensionen des Lebens. Diese
Kontinuitat ist durch die bleibende personale Identitit des Verstorbenen im ewi-
gen Leben gesichert. Und diese Identitdt ist nicht nur eine formale. Nein, das
ganze geschichtliche, einmalige Leben eines Menschen, bis in seine Leiblichkeit
hinein (und in einem sehr tiefen Sinn sogar die Schuld) ist im ewigen Leben
fiir immer ,aufgehoben®. Was das heifit, 148t sich exemplarisch an Christus ab-
lesen: Der Auferstandene ist der Gekreuzigte, derselbe, den sie gekreuzigt haben.
Die Identitit zwischen beiden ist ein Wesensstiick der biblischen Auferstehungs-
geschichten. In alle Ewigkeit bleibt Jesus — biblisch gesprochen - ,das Lamm,
wie geschlachtet* (Offb 5, 6); das ist nicht nur eine Bezeichnung, sondern meint
eine Wirklichkeit. — Hier lige wohl das Gesprich, das mit St. zu fiihren ware.
Sein Christentum greift nicht tief genug, was sich auch in seiner Auseinander-
setzung mit Augustinus zeigt?.

Ein Gesprich mit St. wéire aber nur dann fruchtbar, wenn der christliche Ge-
sprachspartner es sich nicht zu leicht machte mit der Interpretation und Bewer-
tung des hiesigen, irdischen Lebens und nicht zu voreilig in die Dimension des
Religiésen und spezifisch Christlichen hineinspringe. Das zeitliche Leben mufl
auch fiir ibn nicht nur etwas Einmaliges, sondern auch Unersetzbares sein. Das ist
durchaus biblisch gedachtt, Er mufl dariiber hinaus dann aber um das Wunder
des Endlichen im Unendlichen und des Unendlichen im Endlichen wissen, wie es
im Christusgeheimnis offenbar geworden ist. In diesem Horizont haben sogar die
Sitze Sternbergers einen tiefen Sinn, die so lauten: ,Der Glaube ist wahrhaftig
ein Wunder. Der Glaunbe ist unglaublich, doch immer noch glaublicher als der
[,verstandene®] Tod“ (34). Friedrich Wulf S}

8 Vgl. Dolf Sternberger, Drei Wurzeln der Politik. Schriflen 11, 1, Insel Verlag 1978, V.
Teil: Augustinus oder die Eschatologik, Kp. 4: Leben in der Erwartung, 362 ff.

4 Das macht in besonderer Weise dic neuere Exegese des alttestamentlichen Buches des
,Predigers® (Kohelet) deutlich. Vgl. zu der hier angeschnittenen Frage nach der Bewer-
tung des zeitlichen Lebens im Hinblick auf den Tod als Ende dieses Lebens N. Lohfink,
,Der Tod im Denken Kohelets* (mit Lit.), in: Das Siegeslied am Schilfmeer, Frankfurt
1965, S. 211-224; ebenso E. Zenger, Leben im Augenblick, in: Gott der Lebenden und
der Toten, Mainz 1976, S. 33-36.





