
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Österliche Sequenzen des Notker Balbulus 

Ausgelegt für die Meditation 

Die Geschichte der liturgischen Sequenzendichtung ist aufs engste mit dem Namen 
des St. Gallener Mönchs Notker Balbulus (840-912) verknüpft. Er hat sie auf 
ihre erste Höhe geführt. Mit Recht wird er schon früh einfachhin •der Sequenzen- 
dichter" genannt. Im ganzen werden ihm etwa 40 Stücke zugeschrieben; wahr- 
scheinlich sind es noch mehr. Unter ihnen nehmen die Sequenzen des Osterfest- 
kreises eine besondere Rolle ein. Für die Osterwoche ist für jeden Tag eine 
eigene Sequenz überliefert. In ähnlicher Weise hat Notker die Sonntage zwi- 
schen der Osteroktav und Pfingsten bedacht. Sie bilden eine gewisse Einheit. 
Zwei von diesen nachösterlichen Sequenzen, die vom 2. und vom 4. Sonntag nach 
der Osteroktav (in der Zählung der •Notker"-Handschriften), sollen hier für die 
Meditation vorgelegt und ausgedeutet werden. 

2. Sonntag nach der Osteroktav 

Laus tibi sit, 
o fidelis deus, 

Qui numquam confundis 
in te confidentes, 

sed eos magis glorificas. 

Tu propugnaculum 
adversus hostiles 

incursatus et insidias. 

Pastor noster, 
disruptor laquei, 

Tu conservas qui timent te, 
valde magnam dulcedinem, 

deus, indulgens. 

Lob sei dir, 
Gott der Treue, 

Der du niemals irre machst, 
die auf dich vertrauen, 
vielmehr sie mit Herrlichkeit krönst. 

Bollwerk du 
gegen feindlichen Einfall 
und Hinterhalt. 



Einübung und Weisung 151 

Hirt uns, 
Zerreißer des Fangstricks, 

Du behütest die dich fürchten, 
Süßigkeit ihnen gewährend, 
über die Maßen, o Gott. 

Zur Interpretation dieses wie auch des zweiten Textes ist zu beachten, daß 1. die 
Sequenzen in der Meßliturgie von ihrem Ursprung her auf die Alleluia-Melis- 
men und ihren Psalmvers des Zwischengesangs nach der Epistel folgen (darum 
sequentia), also vorrangig Jubellieder darstellen, und 2. daß die nachösterlichen 
Sonntagssequenzen Notkers außerdem noch ganz besonders im Zusammenhang 
des Auferstehungsgeheimnisses zu lesen (und zu singen!) sind. 

W. von der Steinen hat die Sequenz überschrieben: •Der Hirte". Mit Recht. 
Die 4. und 5. Strophe bestätigen ihn. Die Vorstellung, die der Sequenz ihr Ge- 
präge gibt, ist das Verhältnis zwischen einem Hirten und seiner Herde. Gott ist 
der Hirt, und weil das ohne nähere Unterscheidung gesagt ist, kann auch Jesus, 
wie er im Evangelium vorgestellt wird, ohne weiteres miteinbegriffen werden, 
zumal das Hirtenkapitel bei Johannes (Kp 10) deutlich einen eschatologischen 
Charakter hat: Der Vater hat dem erhöhten Herrn die Jünger, die Glaubenden, 
die Kirche, die Menschen insgesamt übergeben (Joh 17) - sie sind seine Herde -, 
daß er sie hüte, Unheil von ihnen abwehre, sie bewahre und heimführe, sie 
unter Einsatz des Lebens zurückhole, wenn sie sich verirrt haben oder verloren- 
gegangen sind. Aber das ganze Heilshandeln des Hirten Christus wird noch ein- 
mal unterfangen vom Geheimnis und vom Handeln Gottes, von dem alle Hirten- 
sorge ausgeht und in dem sie zu ihrem Ziel kommt. Wie Gott in der ersten 
Strophe genannt wird, so noch einmal in der letzten. Der Lobpreisung Gottes zu 

Beginn entspricht die Danksagung zum Schluß. 
Die Melodie der Sequenz ist der schon vorgefundenen Vertonung des Alle- 

luiaverses Ps 30, 2 (Vg) entnommen: •In te Domine speravi, non confundar in 
aeternum". Der Vers steht über dem Notkerschen Text •Auf dich, Gott, vertraue 
ich, laß mich nicht zuschanden werden". Er gibt zugleich das eigentliche Thema 
der Sequenz an: die Weckung und Bekundung eines unerschütterlichen Vertrau- 
ens auf Gott, der darum gleich zu Beginn wie mit einem Eigennamen der •Gott 
der Treue" genannt wird. Der Mönch weiß, daß der Mensch und auch der Christ, 
ja gerade er, von Gefahren umstellt ist, sein geistiges und sittliches Vermögen, 
vor allem aber sein Glaube ständig bedroht sind. Er hat es nicht nur mit irdischen, 
sondern mit dämonischen Mächten zu tun, und die Feinde stehen nicht nur 
•draußen", sondern sind im Innern des Menschen selbst; sie kämpfen nicht offen, 
sondern versteckt. Da hilft nur eines, um ihnen auf die Dauer nicht zum Opfer 
zu fallen: in Gott selbst hineinzuflüchten, in sein Herz. Er ist wie eine feste, un- 
einnehmbare Mauer um die an ihn Glaubenden und ihm Vertrauenden; er ist 
wie ein •Bollwerk", eine Burg, eine Festung, die nirgendwo schwache Stellen hat, 
in die niemand, auch nicht auf geheimen Wegen, aus dem Hinterhalt, einbrechen 

kann. 



Einübung und Weisung 152 

Noch ein anderes Bild wird gebraucht, um die Bedrohung des Menschen in 
seiner Heilsexistenz zum Ausdruck zu bringen. Wie der Jäger dem Wild nach- 
stellt, um es zu erbeuten, so wirft auch der •böse Feind" seine Netze aus, stellt 
Fallen auf, sucht den Umstellten in die Schlinge zu ziehen. Mit welchem Erfolg, 
läßt sich an tausend und abertausend Beispielen in der eigenen Umwelt beob- 
achten. Hier weist die Sequenz auf Christus hin, der als Hirt sein Leben für die 
Seinen eingesetzt und im Todessturz die •Schlinge", die sich um ihn zusammen- 
gezogen hatte, ein für allemal •zerrissen" hat. Auf ihn gilt es zu schauen, an ihn, 
den Sieger im •Kampf wie nie einer war", sich zu klammern. (Für die hier vor- 
getragene Interpretation finden sich in Ps 30 [Vg], dem der Alleluiavers der 
Sequenz entstammt, bis in manche Worte hinein, viele Anklänge.) 

Für den, der solches tut, in den Schutz des Hirten-gottes flieht, der macht Er- 
fahrungen, die ihn die Aussagen der Strophen 2 und 5 aus innerstem Herzen 
beten lassen: Du Gott der Treue, du enttäuschst und trügst nie, läßt niemals einen 
irre werden, wenn er sich dir anvertraut. Du behütest ihn mitten im Unbehütet- 
und Bedrohtsein dieser Welt, du erhöhst den Menschen und überhäufst ihn mit 
Ehren, du läßt ihn die Süßigkeit deiner liebenden Nähe kosten, du gewährst ihm 
über die Maßen, was er ersehnt: Angenommensein, Liebe und Geborgenheit, du 
Gott der Treue. Amen. 

4. Sonntag nach der Osteroktav 

Laeta mente 
canamus deo nostro, 

Qui defectam peccatis 
semper novat ecclesiam 

Et earn pallidulam de radio 
veri solis illuminat 

Et terrae de Mesraim eduxit 
fornacibus ignitis: 

Quique in omni 
tribulatione 
earn exaudit, 

Insuper caelesti nutrit pane 
et cultum docet suum. 

Quin de petra 
melle dulci 

eam adimplet. 

Freudigen Geistes 
laßt uns singen unserem Gott, 



Einübung und Weisung 153 

Der die von Sünden geschwächte Kirche 
ständig erneut 

Und die von Aussehen gar bleiche 
mit dem Strahl der wahren Sonne erhellt 

Und sie herausgeführt aus den Feueröfen 
des Landes Mesraim: 

Ja, er erhört sie 
in jeder Bedrängnis, 

Nährt sie dazu mit himmlischem Brot 
und lehrt sie, ihn zu verehren. 

Wahrlich, er erfüllt sie in reichem Maße 
mit süßem Honig 
aus dem Felsen. 

Der über dem Text in den Handschriften stehende •Melodietitel": •Exultate 
Deo" aus Ps 80, 2 (Vg) ist ebensowenig wie der vorhergehende eigens für diese 
Sequenz vertont worden, sondern fand sich als Alleluiavers vom 11. Sonntag nach 
Pfingsten schon vor. Der Vers lautet vollständig: •Exultate Deo adiutori nostro: 
iubilate Deo Jacob" (•Frohlockt Gott, unserem Helfer, frohlockt dem Gott Ja- 
kobs"). Wenn man den ganzen Psalm im lateinischen Vulgatatext liest, dann 
sieht man gleich, daß Notker eine Reihe von Anregungen sprachlicher und inhalt- 
licher Art durch ihn erhalten hat. Dennoch ist seine Sequenz eine völlig eigen- 
ständige Schöpfung. Beide Lieder sind miteinander nicht zu vergleichen. 

Unsere Sequenz hat, anders als die Hirtensequenz, nicht den Einzelnen, son- 
dern die Kirche als ganze im Blick. Was Gott an ihr tat und noch täglich tut, soll 
besungen werden. Es ist die Frucht der Heilstat ihres Herrn, der sich für sie in 
den Tod gab und dafür vom Vater zu einem neuen Leben erweckt und zur Herr- 
lichkeit des Himmels erhöht wurde, auch dies für alle, die zu ihm gehören und 
seinen Leib bilden, für die Kirche. 

Diese Kirche wird von Notker sehr nüchtern gesehen. Sie ist •von Sünden ge- 
schwächt", ihr •Aussehen ist bleich". Es menschelt in ihr. Auf ihre eigenen Kräfte 
angewiesen, ist sie ihrer Aufgabe nicht gewachsen. Sie ist unansehnlich und strahlt 
wenig aus von ihrem gnadenhaften Geheimnis, das ihr eigentlich eine blühende 
Gestalt verleihen müßte. Wer das 9. Jahrhundert kennt, weiß, daß dies alles 
noch sehr milde und in der Sprache der Poesie (oder der Liturgie) ausgedrückt ist. 
Die Nichtweiterführung der Kirchenreform Ludwigs des Frommen, die Zerstrit- 
tenheit der fränkischen Teilreiche, die schließlich zum Zusammenbruch des karo- 
lingischen Imperiums führte, sowie die wachsende Ohnmacht des Papsttums gegen 
Ende des Jahrhunderts lassen erst richtig verstehen, was Notkers Verse über die 
Kirche im Klartext bedeuten. 

Gilt diese Sicht der Kirche aber nur für Notkers Zeit oder nicht vielmehr für 
alle Zeit, seitdem es Kirche gibt? Und seit wann gibt es Kirche? Wie Augustinus 
von der Kirche seit Abel, dem Gerechten, spricht und damit die Geschichte der 



Einübimg und Weisung 154 

ganzen gläubigen Menschheit, vor allem die Geschichte des gläubigen Israel, in 
die Kirche des alles zusammenfassenden Christus einbezieht, so auch der St. Gal- 
lener Mönch. Darum kann er die Kirche, über die ganze Spanne ihrer zeit- 
lichen Existenz hinweg, vom Alten zum Neuen Bund bis zur Gegenwart, hin- 
sichtlich ihrer Bedrängnis in dieser Welt exemplarisch - und damit die Einmalig- 
keit des historischen Ereignisses transzendierend - in der Epoche der ägyptischen 
Knechtschaft dargestellt finden. Mesraim (Misrajim), das hebräische Wort für 
Ägypten, heißt zunächst soviel wie Grenzland, bedeutet aber im Kontext der 
Heilsgeschichte Israels tiefer das Land der Finsternis, der Unterdrückung und 
der Sklaverei. Notker spricht von •Feueröfen", wohl im Anschluß an einen fest- 
stehenden Ausdruck der alttestamentlichen Bücher, wo Ägypten ein •Schmelz- 
ofen" für Israel genannt wird (Dt 4, 20; 1 Kön 8, 51; Jer 11, 4). Gemeint sind 
damit die Plagen der Fron, die Deklassierung der Eingewanderten gegen- 
über den Einheimischen. Metahistorisch wird damit von Notker die blei- 
bende, niemals zu überwindende Situation der Kirche in dieser Weltzeit ausge- 
drückt. Die Kirche wird immer die Fremde, die Ausgeheimatete, die •in jeder 
Bedrängnis" Lebende sein, solange sie die hier auf Erden pilgernde Kirche ist, 
wenn das auch nicht alles ist, was über sie gesagt werden kann und gleich noch 
gesagt wird. Sie befindet sich in dieser Welt wie in einem •Schmelzofen", was 
nicht nur Schmerzen und Pein mit sich bringt, sondern auch Läuterung bedeutet 
(•wie das Silber im Feuer und das Gold im Schmelzofen geprüft wird", Spr 17, 3; 
27, 21) und was bewirkt, daß die •zerstreute und bedrängte Herde" zu einem 
Volk zusammenwächst - der Aufenthalt Israels in Ägypten war die Zeit seiner 
Volkwerdung. 

Erst auf diesem Hintergrund der Unheilssituation der Welt, die auch in der 
Kirche ihre Schatten wirft, kommt das österliche Geheimnis von Tod und Auf- 
erstehung Christi ganz zum Leuchten. Erst in seinem Licht erhellt, wie das stän- 
dige Neuwerden der Kirche, ihr Erleuchtetwerden durch den Strahl der wahren 
Sonne, ihr Herausgeführtwerden aus den Feueröfen Ägyptens in Notkers Se- 
quenz konkret zu verstehen ist. Das alles ist die Tat des Heil-schaffenden Gottes 
durch Jesus Christus, seinen Sohn, dessen einmalige und endgültige Heilstat am 
Kreuz bleibend existiert, in der Kirche gegenwärtig ist und weiter wirkt. Neu 
wird die Kirche täglich durch die (sakramentalen und außersakramentalen) Gna- 
den des gekreuzigten und auferstandenen Herrn, die Gläubigen geschenkt, von 
ihnen aufgenommen und in ein Leben von Glaube, Hoffnung und Liebe einge- 
bracht werden. Erleuchtet wird sie im verkündeten, im Glauben angenommenen 
und in der Tiefe des Herzens verstandenen Wort Gottes im Wort Jesu Christi. 
In dem Maße das geschieht, wird das Feuer des Geistes in der Kirche entzündet 
und strahlt sie dieses Feuer aus. Herausgeführt aus den Feueröfen Ägyptens 
wird sie, wo sie sich ihrer Not und Bedrängnis bewußt wird, sich durch Christus 
an den Vater wendet, betende und büßende Kirche wird, den Weisungen des 
Geistes folgt und immer wieder ihre Zelte in dieser Welt abbricht, um sich ins 
Unbekannte, aber Verheißene auf den Weg zu machen. Im Bewußtwerden solcher 
Glaubenswirklichkeiten gewinnt der Beter unversehens ein ganz neues, ein lichtes 
und frohmachendes und ebenso geheimnisvolles Bild von der Kirche, ohne ihre 



Einübung und Weisung 155 

dunklen und schmerzlichen Züge zu verdecken oder seinen Blick von ihnen abzu- 
wenden. Und man weiß nun, warum der gläubige Dichter sein Lied mit dem 
Vers begann: •Freudigen Geistes laßt uns singen unserem Gott". 

Die Schlußstrophen sind wie ein betendes, dankbares Verweilen bei dem, was 
der Gemeinschaft der Glaubenden in der Kirche, so wie sie begegnet, geschenkt 
wurde. Zunächst ein Bekenntnis der Zustimmung: Ja, so ist es; •er erhört sie in 
jeder Bedrängnis". Und der Beter braucht gar nicht weit herumzuschauen und zu 
suchen, ob das alles, was gesagt wurde, auch wahr ist und der Prüfung standhält. 
Notker, der Mönch, ist in der Welt des Gottesdienstes und der Gottesverehrung 
zu Hause. Von daher kommt ihm ganz von selbst in den Sinn •das himmlische 
Brot" und •der Kult". Sie sind sein Leben und tragen ihn, sie stärken ihn in der 
Trübsal und in den Verwundungen seines empfindsamen Herzens. So unter- 
streicht er in der letzten Strophe noch einmal, wovon er gesungen hat: •Wahr- 
lich, er erfüllt sie in reichem Maße mit süßem Honig aus dem Felsen". •Honig 
aus dem Felsen". Die Anregung zu diesem Bild erhielt Notker aus Vers 17 des 
Psalmes, dem der •Melodietitel" entnommen ist (Ps 80, 2, Vg), wo Gott dem 
Volk Israel im Fall seiner Umkehr verheißt, es •mit Honig aus dem Felsen (zu) 
sättigen". Im Buch Deuteronomium (32, 13) dient das Bild zur Schilderung des 
verheißenen Landes, um dessen Fruchtbarkeit zu preisen. Notker lebt in einer tie- 
feren Welt, in der Welt der Schriftexegese der Kirchenväter. Dort ist Christus der 
Fels, und der Honig die Weisheit, die demjenigen geschenkt wird, der zu Füßen 
Christi sitzend, seinen Worten lauscht. Weisheit ist hier (vor allem nach Augusti- 
nus) die Gabe der Beschauung, mit deren Hilfe der in der Sammlung des Herzens 
Betende zur vollkommenen Erkenntnis der göttlichen Dinge kommt und darin 
Gott geeint wird. Um dieses Honigs willen dankt Notker noch einmal für seine 
Berufung zur Kirche und zum Mönchtum. Ihr hat er alles zu verdanken, ihret- 
wegen will er auch alles Ungemach auf sich nehmen. Aber nicht Notker, der 
Mönch, singt dieses Lied, als sei es nur sein eigenes. Die Kirche singt es. Alle 
sollen darum in es einstimmen, jeder aus seiner Sicht und entsprechend den 
Gnaden, die er empfängt, und den Erfahrungen, die er macht: •Freudigen 
Geistes laßt uns singen unserem Gott". Friedrich Wulf 

Mitteilung der Schriflleitung: 
Der bisherige Chefredakteur von •Geist und Leben", P. Friedrich Wulf 

SJ, legt aus Altersgründen mit diesem Heft die Schriftleitung nieder. 

Neuer Chefredakteur wird P. Josef Sudbrack SJ, der schon seit 1962 der 

Schriftleitung angehört. P. Wulf, der seit 1947, mit dem Neubeginn der 

Zeitschrift nach dem Zweiten Weltkrieg, also über 32 Jahre (in den ersten 

Jahren zusammen mit P. Heinrich Bleienstein SJ), die Schriftleitung inne- 

hatte, verabschiedet sich von den Lesern und dankt ihnen für das Ver- 

trauen, das sie •Geist und Leben" in vielen Jahren entgegengebracht 

haben" München, im März 1979 




