
Inkulturation in Indien 
Josef Neuner SJ, Poona 

Allzu lange schon liegt der Brief mit der Bitte um einen Beitrag zu diesem 
Thema bei mir. Man verschiebt solche Aufgaben, wenn man sich nicht 
sicher fühlt oder wenn man hofft, daß sich die Dinge langsam klären wer- 
den. Aber die Dinge klären sich nicht von selber, und Verschieben nützt 
nichts, weil die Probleme tatsächlich schwieriger und verwickelter werden. 
Hier also sind einige Überlegungen. 

I. Die Frage an das Christentum 

Inkulturation ist eigentlich kein gutes Wort: viel zu kalt und zu neutral, 
zu feierlich. Es geht hier doch um ein Herzensanliegen, das uns schon lange 
vor dem Konzil auf der Seele brannte. Man hat früher von Akkommodation 
oder Anpassung geredet. Aber solche Anpassung war zu äußerlich und 
betraf nur akzidentelle Dinge wie Gebetsgesten oder liturgische Kleidung, 
die eben mehr dem Empfinden des Volkes entsprechen sollen - und selbst 
in diesen Dingen geschah sehr wenig. Dabei wurde die Kirche als 
fertiggewachsen und endgültig konstituiert betrachtet. Akkommodation war 
nicht mehr als eine pädagogische Methode, mit der die Kirche den Ler- 
nenden entgegenkam, aber schon genau wußte, wo sie hinauswollte; ein 
fertiges Programm lag schon bereit, in das wachsende Gemeinden einge- 
führt werden sollten. 

Die Aufgabe 

Solche Anpassung ist ungenügend. Denn Gott hat uns ja nicht mit einer 
fertigen Kirche beschenkt, mit einem Lehrsystem und einem ausgeplanten 
Rechtsmodell. Er hat vielmehr seinen Sohn gesandt, um über unserer ver- 
schlossenen Welt den Himmel zu öffnen. Über ihm selbst tat sich der 
Himmel am Morgen seiner Sendung auf (Mk 1,9), und seinen Jüngern 
versprach er: auch •ihr werdet den Himmel offen sehen" (Joh 1, 54). Das 
also ist Offenbarung und Erlösung: ganz einfach, daß über unserer Welt, 
in ihrem Reichtum und ihrer Verworrenheit, in dem unlöslichen und 
kämpfenden Durcheinander von Liebe und Haß, von frecher Arroganz 
und zerbrochener Verzweiflung, der Himmel offen ist. Wir sind nicht mehr 
eingesperrt, und unser Leben ist nicht im hoffnungslosen Kreis von Geburt 



Josef Neuner 172 

und Tod rundgetrieben (dies ist das indische Gleichnis des verschlossenen 
Himmels), sondern diese Welt ist in die Freiheit und Geborgenheit Gottes 
hineingenommen mit und durch Jesus Christus. Denn aus diesem offenen 
Himmel kommt das unglaubliche Wort, daß dieser Jesus, der sich in der 
Jordantaufe als unser Bruder bekannt hat, der geliebte Sohn ist, an dem 
Gott sein Wohlgefallen hat. Damit sind wir alle gemeint, alle Rassen und 
Völker und Zeitalter, wenn wir ihn nur als unseren Bruder anerkennen 
und uns von ihm führen lassen, so verschieden auch unser irdisches Leben 
aussieht. 

Und noch mehr: der Geist kam herab auf Jesus, und er ist allen verhei- 
ßen, die an ihn glauben. So hat also Gott Besitz ergriffen vom innersten 
Grund unseres Wesens, um von innen her diese unsere vielgestaltige Welt 
zur neuen Schöpfung zu machen. 

Es gibt also Vielfalt im Gottesreich. Um Inkulturation zu erklären, hat 
man oft das Bild von der Saat gebraucht, die auf verschiedenem Boden, in 
verschiedenem Klima in immer neuen Formen aufgeht und dabei doch die 
Identität des Ursprungs und Wesens bewahrt. So muß Christentum wach- 
sen in jedem Volk, zu allen Zeiten. Es ist nicht wie die Verpflanzung eines 
schon gewachsenen Baumes, der sich nur schwer und in sehr begrenzter 
Weise anpassen kann, sich in der neuen Umgebung fremd vorkommt und 
auch von der Umwelt als Fremdling empfunden wird. 

Die Dringlichkeit 

All das scheint ziemlich klar, vielleicht etwas zu selbstverständlich, so daß 
die tiefer liegenden Probleme verdeckt werden. Eigentlich gehört ja Inkul- 
turation zum Wesen der Kirche, aber lange Zeit wurde sie kaum verstan- 
den und wenig geübt. Christentum schien zu unlöslich mit der westlichen 
Kultur verbunden, als daß man andere Möglichkeiten christlichen Lebens 
für vollziehbar hielt. Es wurde oft zum Schrittmacher westlicher Zivilisa- 
tion. Das mangelnde Verständnis für Inkulturation hing aber auch mit 
dem zu statischen Wahrheits- und Ordnungsbegriff zusammen, der den In- 
halt der christlichen Offenbarung nur dann gesichert glaubte, wenn er in 
die Behälter eines übersichtlichen philosophisch-theologischen Systems ab- 
gefüllt war, verbunden mit einem bewährten Verwaltungssystem, so daß 
jederzeit für jedermann gesorgt werden kann. Ein zu uniformer Kirchen- 
begriff verdunkelte die Notwendigkeit, das Geheimnis des Gottesreiches 
im Reichtum der Sprachen und Kulturen anderer Völker und in ihren Ge- 
sellschaftsformen auszudrücken. Solche Mängel wurden freilich schon früher 
gelegentlich erkannt; man kennt die großen Namen von de Nobili, Ricci, 
Schall. In seinem Brief über Inkulturation an die Gesellschaft Jesu zitiert 



Inkulturation in Indien 173 

P. Arrupe die Aufforderung von Ignatius an seine Mitbrüder, •sich in De- 
mut und Liebe allen zugänglich zu machen, allen alles zu werden und ein- 
deutig die Sitten jener Völker anzunehmen, soweit es das Institut der Ge- 
sellschaft erlaubt"1. 

Für unsere Zeit verlangt das Konzil für junge Kirchen, daß •die Ge- 
meinschaft der Gläubigen durch ihre Ausstattung mit den kulturellen 
Reichtümern der eigenen Heimat tief im Volk verwurzelt sei"2. Es hat so- 
gar eine (überaus optimistische) Theologie der Inkulturation entworfen: 
Wenn die jungen Kirchen •aus Brauchtum und Tradition ihrer Völker, aus 
Weisheit und Wissen, aus Kunststil und Fertigkeit alles entlehnen, was 
beitragen kann, die Ehre des Schöpfers zu preisen", dann wird sich zeigen, 
•auf welchen Wegen der Glaube ... dem Verstehen näherkommen kann 
und auf welche Weise die Gepflogenheiten, die Lebensauffassung und die 
soziale Ordnung mit dem durch die göttliche Offenbarung bezeichneten 
Ethos in Einklang gebracht werden können... So haben schließlich die 
jungen Teilkirchen mit dem ganzen Reichtum ihrer Überlieferung ihren 
Platz in der kirchlichen Gemeinschaft"3. 

Neu an dem gegenwärtigen Inkulturierungsprogramm ist also nicht 
eigentlich die Sache, sondern die Dringlichkeit. Man spürte sie z. B. aus 
vielen Wünschen, die aus aller Welt an die Generalkongregation der Ge- 
sellschaft Jesu (1974/75) eingereicht wurden. Die Versammlung verfaßte 
dann ein Dekret über •die Förderung der Inkulturation von Glauben und 
christlichem Leben", in dem es heißt, daß diese Aufgabe der Inkulturation, 
die so sehr dem Geist und der Tradition der Gesellschaft Jesu entspricht, 
•in unserer Zeit mit noch größerer Entschiedenheit verfolgt werden muß, 
und daß sie mehr und mehr Anliegen und Aufgabe der gesamten Gesell- 
schaft werden soll"4. Im Auftrag der Generalkongregation hat denn der 
Generalobere einen Brief an die ganze Gesellschaft Jesu geschrieben mit 
einem Arbeitspapier, das als Grundlage weiteren Studiums dienen soll. In 
diesen Dokumenten ist also auch die Erkenntnis ausgesprochen, daß Inkul- 
turation nicht bloß die sogenannten Missionsländer angeht, sondern die 
ganze Kirche, die noch zu sehr an den Rhythmus der Jahrhunderte gewöhnt 
ist und mit dem Tempo heutiger Entwicklung nicht Schritt zu halten ver- 
mag. Das Arbeitspapier sagt, •daß die Kirche heute klarer als früher die 
Dringlichkeit erkennt, die ungenügende Beziehung zwischen dem Gehalt 
der christlichen Botschaft und seiner tatsächlichen Formulierung für christ- 
lichen Glauben und christliches Leben zu korrigieren ... Die Kirche er- 

1 P. Arrupe, Brief über Inkulturation, Rom 1978. 
2 Missionsdekret n. 15. 
8 Ebd. n. 22. 
4 Dekret 5 der Generalkongregation der Gesellschaft Jesu, 1975. 



Josef Neuner 174 

neuert sich in dem Maß, in dem sie sich den Anforderungen jeder vorüber- 
gehenden Epoche stellt und so fortschreitet in der Entdeckung neuer 
Schätze in der unerschöpflichen Quelle der Offenbarung"5. 

Die Spannung zwischen eigener Kultur und weltweitem Christentum 

Aber bleiben wir in Indien. Die Revolution der Völker Asiens und Afrikas 
ist eben nicht auf die politischen und wirtschaftlichen Ziele beschränkt. Sie 
ist unlöslich mit einem neuen Erwachen des nationalen Selbstbewußtseins 
verbunden, mit dem Suchen nach kultureller Identität. Was an Überfrem- 
dung erinnert, wird abgelehnt. Auf der Seite der Kirche entspricht diesem 
wachsenden Selbstbewußtsein das neue Verständnis für die lokale Kirche, 
die in den Zusammenhang des nationalen Lebens eingebettet sein muß. 
Die überkulturelle Weltweite der Kirche darf der Besonderheit der christ- 
lichen Gemeinden nicht im Wege stehen. So soll also die indische Kirche 
ihre soziale und kulturelle Eigenart entwickeln. 

Solche Inkulturation ist eine Aufgabe, deren Tiefe wir aber erst langsam 
verstehen. Es geht eben nicht um bloße äußere Lebensformen, sondern 
(in Worten von P. Arrupe) um •eine neue und tiefe Gemeinschaft mit an- 
deren Kulturen". In dem weltweiten Austausch zwischen den Völkern, der 
in unserer Zeit rapide vor sich geht, •hat Christentum eine äußerst wichtige 
Rolle zu spielen: Es ist seine Aufgabe, die Tiefen der Vergangenheit mit 
erleuchteter Unterscheidung zu erforschen und so eine Kultur zu öffnen so- 
wohl für universale Werte, die allen gemeinsam sind, wie für die beson- 
deren Werte anderer Kulturen". Die Kirche muß in dieser Spannung zwi- 
schen dem Universalen und Besonderen leben und ihre Sendung erfüllen. 
Denn solche Inkulturation ist von •äußerster Wichtigkeit für unsere Sen- 
dung, den Glauben zu schützen und zu verbreiten im Bewußtsein, daß wir 
gleichzeitig zur lokalen wie zur universalen Kirche gehören"6. 

Hier ist das schwierigste Problem der Inkulturation in den Blick genom- 
men: Was sind diese •Tiefen der Vergangenheit"? Von wo hat die •er- 
leuchtete Vernunft" ihre Normen? Was bedeutet Inkulturation für den 
Glauben selbst, der geschützt werden soll? Ist er ein fertiges Ganzes, das 
gleichsam außerhalb der Kulturen und ihrer Entwicklungen als statische 
Größe bewahrt wird • mit solchen Begriffen käme man doch wieder nahe 
an einen alten Akkommodationsbegriff -, oder ist er der innerste gottgege- 
bene Sinn aller Dinge, der die vielen Menschen und Völker eint und sich in 
jeder Kultur neu ausspricht - wie soll dann aber solcher Glaube definiert 
und geschützt werden? 
5 P. Arrupe, n. 4. des Arbeitspapiers. 
6 P. Arrupe, ebd. 



Inkulturation in Indien 175 

Es geht hier also um tiefe Fragen, und P. Arrupe ist sich wohl bewußt, 
daß es töricht wäre, hier einfach praktische Aktionsprogramme vorzu- 
legen, wo doch trotz allen bisherigen Fortschritts noch •viel Studium, Be- 
ratung und Unterscheidung" nötig sind. 

Dadurch soll man sich allerdings nicht entmutigen lassen. Tatsächlich 
kann man sehr viel, vielleicht sogar das Entscheidendste tun, ohne zunächst 
in Gefahr zu geraten, sich in philosophischen und theologischen Spekula- 
tionen zu verirren. Also ein Wort zu einer ersten Form von Inkulturation, 
konkret und unproblematisch: 

II. Um eine indische Spiritualität 

In meiner Lehrtätigkeit für indische Theologen hat mich seit langen Jah- 
ren die Frage nach dem Leitbild des indischen Priesters beschäftigt. Er soll 
doch nicht einfach von dem Modell des westlichen Priesters, etwa des Mis- 
sionars, der nach Indien kommt, kopiert werden. Der Missionar ist meist 
ein praktischer und aktiver Typ, Organisator, Verwalter. So soll er sein, 
das sind Eigenschaften, die bei seiner Auswahl maßgebend waren. Aber 
damit kann er doch nicht ohne weiteres zum Modell des indischen Priesters 
werden. Es gibt Züge der Spiritualität, die tief ins indische Volksbewußt- 
sein hineingewoben sind und deshalb im indischen Priester verwirklicht 
werden sollten. 

Züge indischer Religiosität 

Man würde mit dem ur-indischen Suchen nach dem Absoluten beginnen, 
dem Bewußtsein des Unsagbaren, aus dem alles lebt: •Brahmanen suchen 
den Atman durch Vedastudium zu erkennen, durch Opfer, durch Almo- 
sen, durch Büßen und Fasten. Wer Ihn erkannt hat, wird ein Schweiger 
(Muni). Zu ihm hin pilgern die Pilger, die sich nach der Heimat sehnen."7 

Gott also ist Mitte und Ziel allen Daseins. Schweigen ist nicht diszipli- 
näre Vorschrift, sondern die Atmosphäre der Stille vor dem Ewigen. Da 
ist Furchtlosigkeit (abhaya); denn •wer alle Wesen in Gott (atman) fin- 
det und Gott in allen Wesen, der fürchtet sich vor nichts"8, •er ist von 
Übel frei und von Furcht"9. Der spirituelle Mensch kennt keine Gewalt 
(ahimsa), denn Gewalt ist immer zerstörend. Positiv ist das Verhältnis 
zum Mitmenschen - ausgedrückt als Güte (daya), offen, mitteilend. 

7 Brihararanyaka Upanishade 4. 4. 22. 
8 Isha Upanishade 6. 
9 Brihararanyaka Upanishade 4. 3. 21. 



Josef Neuner 176 

Ehrfurcht füllt nicht nur den heiligen Kultraum, sondern gehört allem 
Sein und Leben, weil doch alles Geschaffene von Gottes Gegenwart durch- 
woben ist. So sind auch die traditionellen Gebetszeiten Indiens in den 
Rhythmus der Natur eingefügt, Sonnenaufgang und Sonnenuntergang, 
wobei die Symbolik des Lichtes, des Himmels, der Erde zur Geltung 
kommt. Natürlich ist hier nicht der Platz, zu zeigen, wie solche Haltungen 
auch im modernen säkularisierten Leben geübt werden können. Man sollte 
nur spüren, daß die geschwätzige Oberflächlichkeit des modernen Lebens 
dem indischen Wesen fremd ist. 

Indiens Tradition kennt strenge Askese, oft in magischem Zusammen- 
hang, zur Erlangung übermenschlicher Kräfte, oft auch als Ausdruck einer 
dualistischen Spiritualität, aber doch auch sehr wesentlich und unerläßlich, 
als Selbstdisziplin für jeden geistigen Fortschritt: Das frühe Aufstehen, 
die Einfachheit der Nahrung, die Enthaltung von berauschenden Geträn- 
ken. Viel wäre zu sagen - gerade in unserer Zeit - über die Anspruchs- 
losigkeit, innere Freiheit, Einfachheit (aparigraha), die zu den Grund- 
lagen des Yoga gehört: Keine Schätze sammeln. Gandhi hat diese Haltung 
in moderne Sprache übersetzt: •Wer sich mehr aneignet, als er unbedingt 
braucht, ist des Diebstahls schuldig". 

Im Gegensatz zum Leistungszwang der modernen Gesellschaft steht die 
Lehre der Bhagavadgita vom Wirken ohne Gier nach Erfolg (nishkama 
karma). Friede und Gelassenheit gehören zum spirituellen Menschen, und 
vor allem Wahrhaftigkeit, die wiederum von Gandhi zum Prinzip allen 
Wirkens, gerade auch der politischen Aktion, erklärt wurde: Wahrheit 
allein kommt zum Sieg (satayameva jayate). 

Gastlichkeit ist eine alte indische Tugend, die seit frühester Zeit geübt 
und in ihrer spirituellen Bedeutung gesehen wurde. Der Gast ist eben der 
•ohne Datum" (aditi), der unerwartet, wie Gott selber, in unsere Welt ein- 
tritt und in Gottes Namen aufgenommen wird. Nie soll der Hausvater 
beim Mahl nur an sich und die Seinen denken: Alle Wesen, Götter und 
Geister, nehmen am Mahl teil, und er soll erst essen, wenn alle gesättigt 
sind: •Schuld laden die Bösen auf sich, die nur für sich selber kochen."10 In 
der Ethik der Epen heißt es: •Wer immer nur dann ißt, wenn seine Leute 
und Gäste gesättigt sind, der labt sich an reinem Ambrosia."11 In modernes 
Leben übersetzt wäre diese Haltung Verfügbarkeit zu benennen, Bereit- 
Sein für die unerwarteten Nöte des Mitmenschen. 

Ist das alles indisch oder christlich? Oder geht es hier ganz einfach, ohne 
theoretische Begründungen, um •jene geistlichen und sittlichen Güter und 

10 Bhagavadgita 3. 13. 
" Mahabharata XII, 221. 13. 



Inkulturation in Indien 177 

auch jene sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen (den anderen Reli- 
gionen) finden", und die der Christ nach Anweisung des Konzils •anerken- 
nen, wahren und fördern" soll12? Man könnte wohl recht zuversichtlich sa- 
gen, daß eben in diesen Haltungen (und sie ließen sich leicht vermehren) 
der entscheidende Schritt der Inkulturation besteht. Denn hier verwirklicht 
sich die Aneignung einer kulturellen Tradition und ihres Wertgefühls, 
die Durchdringung und Wertschätzung des nationalen Erbes. Nur in einer 
solchen Atmosphäre kann man sinnvoll von der indischen Gestaltung des 
kirchlichen Lebens reden und schließlich von einer einheimischen Theolo- 
gie. Zu oft werden liturgische Probleme und theologisches Neudenken in 
der Sphäre abstrakter Begriffe behandelt. 

Um eine indische Theologie (die zweite Form der Inkulturation) 

Aber die tieferen Fragen der theologischen Inkulturation lassen sich natür- 
lich nicht umgehen. Man muß ernstlich darüber nachdenken, was denn nun 
eigentlich Jesus Christus für Indien bedeutet mit seinen uralten Religionen 
und Erlösungswegen, nachdem es doch (wie Inder es ausdrücken) Jahr- 
tausende lang ohne ihn ausgekommen ist. Hier herrscht viel Verwirrung 
von beiden Seiten, von dogmatischer Intransigenz und religiöser Indiffe- 
renz. Aber es wäre unrecht, sogar schädlich, voreilig Fronten zu konstru- 
ieren und sich dann aus verfestigten Stellungen zu bekämpfen. Man soll 
vielmehr die berechtigten und notwendigen Anliegen beider Seiten ernst 
nehmen und mit Zuversicht die Probleme auf sich zukommen lassen, auch 
wenn man nicht alle Fragen beantworten kann. Das eben ist das Risiko des 
Konzils, daß es auf den Beistand des Geistes vertraut, wenn die Kirche der 
Welt begegnet, auch wenn man mühsam um gültige Formeln ringen muß. 

Was also ist indische Theologie? Theologie darf nicht abgeschrieben 
werden; sie darf auch nicht einfach konstruiert werden; sie muß sich ereig- 
nen. Immer ist sie Begegnung: Gott, sein Wort, trifft unsere Welt, muß 
in ihr aufgenommen und ausgefaltet werden. Die Aufnahme geschieht im 
Glauben; das Ausfalten in der theologischen Reflexion; beides aber ereig- 
net sich im konkreten Menschen und in der Gemeinde, in ihrer geschicht- 
lichen, sozialen und kulturellen Situation. Theologie also findet immer 
dort statt, wo Gottes Wort ernsthaft ausgelegt wird: Wie soll ich mein 
Leben, wie soll eine Gemeinde ihre Situation im Angesicht des Kreuzes 
und des auferstandenen Herrn verstehen? Was fordert er von mir, von 
uns im heutigen Indien? Es handelt sich da nicht um bloße praktische Kor- 
relarien aus einem fertigen System, sondern um die existentielle Begeg- 

12 Erklärung für nicht-christliche Religionen n. 2. 



Josef Neuner 178 

nung selbst und um ihre Deutung im Geist Jesu. Er ist bei uns, sein Geist 
wird uns alles lehren. Wir können ihn nicht im heiligen Grab finden, wo 
unsere Vorfahren ihn hingelegt haben. Er hat sich nicht einbalsamieren 
lassen in die Unveränderlichkeit des Todes, sondern er will uns vorange- 
hen in die Welt unserer Sendung. Also dürfen wir ihn in Indien fragen, so 
wie Paulus ihn fragte: Was willst du, daß wir tun sollen? Paulus hat für 
seine Theologie keine Textbücher zur Hand gehabt, sondern fand aus der 
Begegnung mit dem Auferstandenen die Antwort für die Probleme in Ko- 
rinth, für die Judenchristen in Jerusalem, für die gnostischen Tendenzen 
in Kolossä usf.; und eben diese Antworten nennen wir paulinische Theolo- 
gie. So dürfen auch wir in Indien uns nicht mit den Textbüchern des We- 
stens begnügen, sondern müssen dem gekreuzigten und auferstandenen 
Herrn begegnen und mit den Fingern in seinen verklärten Wunden dar- 
über nachdenken, was er uns in Indien sagen will. 

Dabei muß uns freilich klar sein, daß es nur ein Christusereignis gibt 
und daß jede Christologie aus dem einen Wort Gottes lebt, das in Jesus 
Christus uns zugesprochen wurde; ferner, daß kein Land und keine Kirche 
sich isolieren darf, sondern im Zusammenhang der Welt und der welt- 
weiten Kirche leben muß; daß das gegenseitige Lernen und Mitteilen zum 
Wesen der christlichen Gemeinschaft und deshalb auch des Theologisie- 
rens gehört; daß es auch keine menschliche und keine christliche Existenz 
gibt, die nicht in die Geschichte hineingewoben wäre und sich auch im Licht 
der Vergangenheit verstehen muß. In einem Wort: Es wäre falsch und 
selbstzerstörend, wenn man Theologie in Indien allein aus der individuel- 
len oder kollektiven Subjektivität indischer Christen herausspinnen wollte. 
Glaube und Theologie sind immer Begegnung mit Jesus Christus in seiner 
Kirche; in ihr lebt er und durch sie ist er jeder Generation heilend und voll- 
endend gegenwärtig. 

Wenn man indische Theologie so versteht, dann gibt es eigentlich keinen 
Grund zu erschrecken, als ob sie eine Bedrohung der Universalität des 
Christentums wäre. Eine indische Theologie hat natürlich vieles mit ande- 
ren Theologien gemeinsam: den Glauben an Jesus Christus, an die Inter- 
pretation des Christusereignisses in der Tradition, die im Neuen Testa- 
ment authentisch und verbindlich enthalten ist, an die allgemein verbind- 
lichen, aber eben deshalb oft recht abstrakten und statischen Formeln des 
Magisteriums; aber in dieser Gemeinsamkeit muß eben der Inder selber 
theologisieren, in seiner Welt verstehen, was Jesus Christus für ihn be- 
deutet, im indischen Kontext. 



Inkulturation in Indien 179 

Als Inder ein Christ sein 

Das eigentliche Problem aber kommt eben aus diesem Kontext, denn das 
Suchen nach den •Tiefen der Vergangenheit", den Schätzen der indischen 
spirituellen Kultur, ist für den indischen Christen ja keineswegs nur philo- 
logisch-historische Forschungsarbeit. Oft wird es als Heimkehr zur Mutter 
erfahren, zu einer verlorenen Heimat. Viele indische Christen haben das 
Bewußtsein, etwas verloren zu haben. In früheren Zeiten mußten sich Neu- 
christen bei der Bekehrung von der Heimatkultur abwenden; die Christen 
waren aus dem Volksganzen abgesondert durch ein eigenes Personalrecht; 
viele haben das Gefühl, daß die Christen zu sehr abseits standen, als das 
Volk um seine nationale Unabhängigkeit kämpfte, und daß sie auch heute 
nicht genügend Anteil nehmen an den Problemen des neuen Indien. All 
das wird als Schuld empfunden. Das Gefühl der Verfremdung betrifft aber 
besonders die spirituelle Tradition: Sollen Christen weniger Inder sein? 
Haben sie nicht das Recht und die Pflicht, all das, was Gott den Ahnen gab, 
die Weise, wie er sich ihnen zeigte, die tiefen Erfahrungen, mit denen sie 
ihm begegneten, nochmals zu vollziehen? Müßte sich Christentum in In- 
dien nicht eben dadurch verwirklichen, daß es diese ursprünglichen Erfah- 
rungen in sich aufnimmt? Man muß es wohl verstehen, wenn junge indi- 
sche Theologen mit der traditionellen Theologie unzufrieden sind: •Viel 
zu viel Theologie ist heute noch enttäuschend parochial (d. h. mit Kirch- 
turm-Horizont). ,Katholische' Theologen theologisieren heute noch in seli- 
ger Unkenntnis anderer religiöser Traditionen als ihrer eigenen, fast als 
ob die nach-christliche Wohlfahrtsgesellschaft des Westens der einzige Er- 
folg der Menschheit wäre und Gottes einziges Anliegen. Solche Ethnozen- 
trik christlicher Theologie war in der kulturellen Isolation des Mittelalters 
verständlich oder in der Epoche der kulturellen Aggression und Arro- 
ganz des kolonialen Zeitalters. In unserem rasch schrumpfenden Welten- 
dorf ist die Begegnung der Weltreligionen ein Zeichen der Zeit, das kein 
Theologe ungestraft ignorieren darf." Daher schließlich die Frage nach der 
eigentlichen Substanz der Theologie: •Was ist in unserer Theologie wirk- 
lich Tradition, und wieviel ist Überlagerung durch Sedimente einer ver- 
gangenen Zeit."13 

Gottes Wort hörbar in menschlicher Kultur 

Die kritische Frage an die Theologie greift also weit zurück auf das Ur- 
verständnis des christlichen Glaubens, selbst der biblischen Aussagen. Im- 

18 G. M. Soares Prabhu, in D. S. Amalorpavadass, Research Seminar on non-biblical 
Scriptures, Bangalore 1974, 112. 



Josef Neuner 180 

mer haben wir ja Gottes Wort im Medium konkreter Kulturen: in schola- 
stischer Theologie, in hellenistischem Denken, letztlich in palästinensischen 
Gemeinden. Immer ist das Gotteswort übersetzt in menschliche Sprache, 
und jede Übersetzung bedeutet Interpretation und Verengung. Die 
menschliche Erscheinung Jesu selbst ist zeitgebunden, Offenbarung des 
Unfaßbaren in greifbarer Gestalt. Sie ist Sakrament, Zeichen, jedes Zei- 
chen aber ist begrenzt und weckt das Verlangen nach dem Ganzen. So be- 
kennt ein indischer Theologe: •Jetzt habe ich das Verlangen, die Antlitze 
Gottes zu sehen, der sich mir zuerst in Christus gezeigt hat und den ich dann 
in Hindu-Erfahrungen gefunden habe . .. Zweifel und Furcht befallen 
mich, ob irgendein geschichtliches Ereignis die Fülle der Selbsterschließung 
Gottes enthalten kann. Gewiß transzendiert der erstandene Christus die Ge- 
schichte. Aber ist denn der erstandene Christus selber das Geheimnis oder 
nicht vielmehr der Hinweis auf das Geheimnis j enseits seiner selbst. In j eder 
Sekte des Hinduismus, in Buddhismus und Jainismus finde ich sakramen- 
tale Realität eingeschlossen und zugleich hinweisend auf ein absolutes und 
unaussprechliches Geheimnis. Da Gott zu uns in unseren Sprachen redet, im 
Zusammenklang mit unserer geographischen, geschichtlichen und kulturel- 
len Situation, geht seine Selbsterschließung weiter bis zum Ende der Zei- 
ten . .. Gibt es nicht neben dieser (Offenbarung in Christus) und der kosmi- 
schen Offenbarung die Möglichkeit, daß Gott seine Antlitze enthüllt durch 
Personen, Dinge und Mythen, jedesmal einzig in seiner Weise?"14. Es geht 
also ganz einfach um die Frage, ob und wie Gott sich in anderen Religionen, 
in der Erfahrungswelt anderer Kulturen geoffenbart hat, ob und wie er es 
in Indien getan hat. 

Zwei Leitlinien 

Offensichtlich drohen solche Fragen, die Einzigartigkeit der christlichen 
Offenbarung zu verdunkeln. Wir stoßen auf entscheidende und schwierig- 
ste Fragen, die natürlich hier nicht eingehend behandelt werden können, 
da es uns ja nicht um das theologische Problem der Weltreligionen geht, 
sondern um die Probleme, die sich in der Kirche Indiens im Zusammen- 
hang der Inkulturation stellen. Nur zwei Bemerkungen seien kurz vorge- 
legt: 

Der Glaube an Jesus Christus schließt nicht aus, daß Gott sich in der Ge- 
schichte der Menschheit vielfach geoffenbart und mitgeteilt hat und es im- 
mer noch tut. In der Erklärung für die nichtchristlichen Religionen lehrt 
das Konzil, daß es eine einzige Gemeinschaft aller Völker gibt, eine Heils- 

14 I. Puthiadem, in Amalorpavadass, s. o. 309-312. 



Inkulturation in Indien 181 

gemeinschaft: •Gottes Vorsehung, die Bezeugung seiner Güte, seine Heils- 
ratschlüsse erstrecken sich auf alle Menschen"15. In allen Religionen gibt 
es •Wahres und Heiliges", das die Kirche nicht ablehnt16. Von diesem 
Reichtum soll nichts verloren werden; der Reichtum der Völker hat seinen 
endgültigen Platz im himmlischen Jerusalem (vgl. Jes 60 3-5). Jesus Chri- 
stus hat durch sein Kommen die Welt nicht beraubt, sondern beschenkt. Of- 
fenbarung in Jesus Christus bedeutet also nicht eine Verkürzung der reli- 
giösen Schätze der Menschheit, sondern die Bestätigung allen echten Su- 
chens und jeder wahren Begegnung mit Gott. So stellt auch das Konzil die 
einzigartige Bedeutung Jesu nicht in irgendeinen Gegensatz, sondern sagt 
positiv, daß Jesus Christus •durch göttliches Zeugnis bekräftigt, daß Gott 
mit uns ist, um uns aus der Finsternis von Sünde und Tod zu befreien und 
zu ewigem Leben zu erwecken"17. Das also ist die Einzigartigkeit der Of- 
fenbarung in Jesus, daß uns in ihm Gottes Heil unwiderruflich zugesagt 
ist; diese Offenbarung kann nicht geändert, sie kann auch nicht überboten 
werden. Das ist die frohe Botschaft für alle Menschen aller Zeiten. So ist 
es also nicht recht, den Reichtum spiritueller Erkenntnisse und Erfahrun- 
gen, die aus anderen Religionen kommen, abzulehnen. 

Daher die zweite Bemerkung: Gewiß darf man die Gefahr des Subjek- 
tivismus, Relativismus, letztlich Indifferentismus nicht leicht nehmen, aber 
man soll sich auch nicht zu schnell alarmieren lassen. Wir müssen in die- 
ser Gefahr leben. Sie wird nicht abgewendet durch dogmatische Härte, 
durch Rückzug ins Ghetto oder durch die monotone Wiederholung der Ein- 
zigheit Jesu Christi. Man sollte sich vielmehr bemühen, das Christusge- 
heimnis in seinem Reichtum und seiner unerschütterlichen Hoffnungskraft 
zu leben und zu verkünden. Wenn dies heute bei offenen Türen geschehen 
muß, nicht mehr in fertigen Lehrsystemen der Theologie und Spirituali- 
tät, dann ist das gewiß gefährlich. Man muß da auch wohl mit Entglei- 
sungen rechnen (wie es eben auch bei der Entwicklung der klassischen 
Christologie Entgleisungen gab). Die Antwort auf die Gefahr aber ist nicht 
nervöse Angst, sondern stärkerer Glaube. Normen und Formeln sind not- 
wendig, aber die Kirche wird nicht durch sie gerettet, sondern durch den 
Heiligen Geist. Die Kirche Indiens muß tiefer und gläubiger werden - 
geisterfüllt. In diesem Geist muß sie ihre Sendung für die indische Welt 
von heute erfüllen, sich mutiger im Leben der Nation engagieren, muß 
den Furchtkomplex der Minoriät überwinden, das Gefühl der Ohnmacht 
und die Angst, zur kleinen Herde zu werden. Weiß diese sich doch in Gottes 
Schutz geborgen, eben weil sie eine unersetzliche Aufgabe in diesem wei- 

15 Erklärung für nicht-christliche Religionen n. 1. 
16 Ebd. n. 2. 
17 Konstitution über die göttliche Offenbarung n. 4. 



Josef Neuner 182 

ten Lande zu erfüllen hat. Das Geheimnis Christi wird nicht bewahrt, in- 
dem man es ängstlich behütet, sondern indem man es mutig verkündet. 

III. Grundchance und Grundgefährdung: Dasein für die Menschen 

Damit kommen wir zur dritten Form der Inkulturation: Sie ist noch drin- 
gender und wird von einer breiten Schicht der jungen Generation stürmisch 
verlangt: Das Engagement der Kirche für die Unterdrückten und Ausge- 
beuteten, für die Hungernden, Hilflosen, Entrechteten. Erschütterndes Un- 
recht geschieht und steht täglich gedruckt in den Zeitungen zu lesen, aber 
das Leben geht weiter. Man ist der Übermacht der Bedrückung gegen- 
über hilflos, niemand fühlt sich gesandt, •den Armen die frohe Botschaft 
zu bringen, Befreiung zu verkünden den Gefangenen, Geknechtete in Frei- 
heit zu setzen (Lk 4, 18)". Solche Worte, die uns früher vielleicht fremd und 
fern klangen, sind im heutigen Indien wörtlich aktuell. Man versteht den 
Ärger vieler Christen, wenn man sich heute noch über kleine liturgische 
Fragen der liturgischen Anpassung streitet, oder auch, wenn man den An- 
schluß an das alte Indien sucht. Steigt hinein in die Gegenwart, so wie 
Jesus den Menschen seiner Zeit begegnet ist und in ihrer Sprache das Reich 
Gottes verkündet hat! Theologisieren bedeutet Reflexion auf unsere Be- 
ziehung zu Gott, •aber nicht", wir zitieren ein Papier aus dem Seminar 
über Theologisieren in Indien, •eine Wende zur Inwendigkeit der eigenen 
Seele, wie es eine Advai'tin verstehen würde; nicht eine Flucht aus der 
konkreten Welt, sondern vielmehr ein Sich-Versenken in die Tiefe unseres 
In-der-Welt-Seins". Daher •verstehen wir Indisierung nicht als Rück- 
kehr in das Zeitalter der Veden, Upanishaden oder Puranas ... Verlangt 
ist von uns die Verschmelzung und Identifizierung mit dem gegenwärtigen 
Leben der indischen Massen. Die Vergangenheit hat Bedeutung nur so 
weit, als sie in der Gegenwart lebt und voraussichtlich in die Zukunft hin- 
ein dauern wird. Nur eine Theologie, die ihre Wurzeln tief in die Scholle 
treibt, kann Frucht tragen"18. 

Hier ist ohne Zweifel die entscheidende Aufgabe der Kirche Indiens an- 
gesprochen. Inkulturation hat nichts mit Romantik zu tun. Man fühlt sich 
an den großen Indologen Max Müller erinnert, der nie in seinem Leben 
nach Indien kam. Als er jung war, konnte er es sich nicht leisten; später, als 
er Hunderte von Freunden in Indien hatte und mit Einladungen über- 
schwemmt wurde, sagte er sich: •Ich kann es nicht riskieren". Sein Indien 

18 S. Kappen, A New Approach to Theological Reflection and Education, Papier für das 
Seminar: •Theologizing in India", 1978 



Inkulturation in Indien 183 

bestand aus den heiligen Wassern des Ganges und den schweigenden Lo- 
tosblüten; aber er wußte, daß es ein anderes Indien gab, schmutzig, lär- 
mend, zerlumpt: Ich kann es nicht riskieren. - Gandhi hat von Jesus gesagt: 
•Wenn ich wüßte, daß ich ihn in einer Höhle des Himalayas finden würde, 
ich würde sofort hingehen. Aber ich weiß, ich kann ihn nirgendwo finden 
als in der Menschheit." Das also ist der Ort der Begegnung, der Inkultura- 
tion, des Suchens, Ringens, Leidens der Kirche: Die Realität des heutigen 
Indien. 

Hier aber droht wieder die Gefahr: wir kennen sie seit der Zeit der Ar- 
beiterpriester. In der Befreiungstheologie Lateinamerikas hat sie sich the- 
matisiert: Wenn wir aus den geschützten Räumen der Kirche heraustreten 
in die Welt der Ausbeutung und Gewalt, offen oder versteckt, dann be- 
fällt uns das Gefühl der Unwirklichkeit unseres ganzen Christentums; wie 
künstlich ist unsere Liturgie, wie zerbrechlich und unterhöhlt all unsere 
Geborgenheit; unsere klugen Pläne werden hineingerissen in die Wirbel 
des Kampfes ums Überleben. Ist nicht auch Jesus selbst herabgezerrt wor- 
den vom Berg der Seligkeiten in die brutalen Abgründe von Lüge und 
Roheit? Aber wenn wir uns nun hineinreißen lassen in die Rastlosigkeit 
und den Lärm des Kampfes, dann kommt die Gefahr, daß wir den Ur- 
sprung verlieren, die Kraftquelle, die letzte Sicherheit, den Sinn des Kamp- 
fes überhaupt. Wenn das Ringen um eine neue Ordnung nichts ist als 
Klassenkampf, dann wird die neue Welt nie geboren, die Wogen des 
Hasses wälzen sich weiter und weiter über den trostlosen Ozean der 
Menschheit, immer neu, immer mächtiger, immer zerstörender, ohne Erlö- 
sung. Wer sich nur an den Zeichen der Zeit orientiert und sein Handeln 
nur aus der Analyse der gegebenen Situation ableitet, ist eben nicht mehr 
Theologe, hat keine Botschaft vom Gottesreich mehr, von der Liebe, die 
stärker ist als Haß und Bitterkeit. Theologie für eine heimatlose Welt 
darf nicht selbst heimatlos sein. Jesus hat immer seine Heimat gehabt; 
auch in seiner tiefsten Nacht hat er sich an seinen Vater geklammert: Gott, 
mein Gott, warum hast du mich verlassen! 

Nun soll hier nicht beschrieben werden, ob und wie weit Theologen und 
Sozialarbeiter in Indien (oder anderswo) dieser Gefahr nachgegeben 
und ihre religiöse Heimat verloren haben. Es geht uns hier ja nur darum 
zu zeigen, was Inkulturation wirklich bedeutet und welchen Gefahren sie 
ausgesetzt ist. Man kann schließlich ganz einfach sagen, daß sich die indi- 
sche Kirche im Licht des Konzils neu zu verstehen begonnen hat. Die Öff- 
nung zur Welt war eben das große Ereignis und das heute noch gar nicht 
übersehbare Risiko des Konzils. In dieser Öffnung hat die Kirche darauf 
verzichtet, die Welt zu beherrschen und sie autoritär zu belehren. Sie hat 



Wolfgang Beinert 184 

die Welt ernstgenommen, die Realitäten der geschaffenen Welt und der 
gewordenen Gesellschaft anerkannt, denn in eben dieser Welt will Jesus 
Christus gegenwärtig sein. Aber die Welt ist viel mächtiger, als die Kirche 
dachte, und viel verführerischer, als man in der Klausur der theologischen 
Handbücher und der kirchlichen Verwaltungsorgane ahnen konnte. Es ist 
nicht leicht, mit offener Tür zu leben. Wer ist stärker, Jesus Christus oder 
die Welt? Natürlich hat Jesus selber diese Frage längst beantwortet (Joh 
16, 33), aber die Gültigkeit seiner siegreichen Antwort, daß er die Welt 
überwunden hat, muß sich immer neu in der Begegnung mit der Welt be- 
währen. Das geschieht in der Inkulturation, in der Begegnung Jesu Christi 
in seiner Kirche mit den Kulturen und Religionen der Menschheit und mit 
der modernen Gesellschaft, die auf die neue Schöpfung wartet. 

Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 
für Theologie und Glaubenspraxis 
Wolfgang Beinert, Regensburg 

Das Wappen Papst Johannes Pauls II. ist von großer Schlichtheit: es zeigt 
lediglich ein großes Kreuz; unter dem rechten, weit ausgezogenen Quer- 
balken steht der Buchstabe M - für •Maria". Damit dokumentiert er un- 
mißverständlich seine Spiritualität und wohl auch sein kirchenpolitisches 
Programm: der gekreuzigte Erlöser des Menschen1 und seine Mutter. Die 
Betonung des Herrn erscheint selbstverständlich, die Marias vermag zu 
irritieren. Soll damit unbefangen-glutvolle polnische Frömmigkeit zum 
Weltmaßstab erhoben werden? Feiert der marianische Maximalismus der 
pianischen Zeiten fröhliche Urständ? Oder deutet sich eine Kurskorrektur 
zum Minimalismus der letzten anderthalb Jahrzehnte an, welche notwen- 
dig geworden ist? Wird die maßvolle Mariologie des Zweiten Vatikani- 
schen Konzils desavouiert oder ihr eigentliches Anliegen zur Erfüllung ge- 

1 Enzyklika •Redemptor hominis" vom 4. März 1979. 




