Inkulturation in Indien

Josef Neuner SJ, Poona

Allzu lange schon liegt der Brief mit der Bitte um einen Beitrag zu diesem
Thema bei mir. Man verschiebt solche Aufgaben, wenn man sich nicht
sicher fithlt oder wenn man hofft, daf sich die Dinge langsam klaren wer-
den. Aber die Dinge kliren sich nicht von selber, und Verschieben niitzt
nichts, weil die Probleme tatsichlich schwieriger und verwickelter werden.
Hier also sind einige Uberlegungen.

I. Die Frage an das Christentum

Inkulturation ist eigentlich kein gutes Wort: viel zu kalt und zu neutral,
zu feierlich. Es geht hier doch um ein Herzensanliegen, das uns schon lange
vor dem Konzil auf der Seele brannte. Man hat frither von Akkommodation
oder Anpassung geredet. Aber solche Anpassung war zu duflerlich und
betraf nur akzidentelle Dinge wie Gebetsgesten oder liturgische Kleidung,
die eben mehr dem Empfinden des Volkes entsprechen sollen — und selbst
in diesen Dingen geschah sehr wenig. Dabei wurde die Kirche als
fertiggewachsen und endgiiltig konstituiert betrachtet. Akkommodation war
nicht mehr als eine pidagogische Methode, mit der die Kirche den Ler-
nenden entgegenkam, aber schon genau wufite, wo sie hinauswollte; ein
fertiges Programm lag schon bereit, in das wachsende Gemeinden einge-
fihrt werden sollten.

Die Aufgabe

Solche Anpassung ist ungeniigend. Denn Gott hat uns ja nicht mit einer
fertigen Kirche beschenkt, mit einem Lehrsystem und einem ausgeplanten
Rechtsmodell. Er hat vielmehr seinen Sohn gesandt, um iiber unserer ver-
schlossenen Welt den Himmel zu 6ffnen. Uber ihm selbst tat sich der
Himmel am Morgen seiner Sendung auf (Mk 1,9), und seinen Jiingern
versprach er: auch ,ihr werdet den Himmel offen sehen® (Joh 1, 54). Das
also ist Offenbarung und Erlésung: ganz einfach, daf iiber unserer Welt,
in ijhrem Reichtum und ihrer Verworrenheit, in dem unldslichen und
kimpfenden Durcheinander von Liebe und Haf, von frecher Arroganz
und zerbrochener Verzweiflung, der Himmel offen ist. Wir sind nicht mehr
eingesperrt, und unser Leben ist nicht im hoffnungslosen Kreis von Geburt



Josef Neuner 172

und Tod rundgetrieben (dies ist das indische Gleichnis des verschlossenen
Himmels), sondern diese Welt ist in die Freiheit und Geborgenheit Gottes
hineingenommen mit und durch Jesus Christus. Denn aus diesem offenen
Himmel kommt das unglaubliche Wort, dafl dieser Jesus, der sich in der
Jordantaufe als unser Bruder bekannt hat, der geliebte Sohn ist, an dem
Gott sein Wohlgefallen hat. Damit sind wir alle gemeint, alle Rassen und
Volker und Zeitalter, wenn wir ihn nur als unseren Bruder anerkennen
und uns von ihm fiihren lassen, so verschieden auch unser irdisches Leben
aussieht.

Und noch mehr: der Geist kam herab auf Jesus, und er ist allen verhei-
Ben, die an ihn glauben. So hat also Gott Besitz ergriffen vom innersten
Grund unseres Wesens, um von innen her diese unsere vielgestaltige Welt
zur neuen Schépfung zu machen.

Es gibt also Vielfalt im Gottesreich. Um Inkulturation zu erkliren, hat
man oft das Bild von der Saat gebraucht, die auf verschiedenem Boden, in
verschiedenem Klima in immer neuen Formen aufgeht und dabei doch die
Identitat des Ursprungs und Wesens bewahrt. So mufl Christentum wach-
sen in jedem Volk, zu allen Zeiten. Es ist nicht wie die Verpflanzung eines
schon gewachsenen Baumes, der sich nur schwer und in sehr begrenzter
Weise anpassen kann, sich in der neuen Umgebung fremd vorkommt und
auch von der Umwelt als Fremdling empfunden wird.

Die Dringlichkeit

All das scheint ziemlich klar, vielleicht etwas zu selbstverstindlich, so dafl
die tiefer liegenden Probleme verdeckt werden. Eigentlich gehort ja Inkul-
turation zum Wesen der Kirche, aber lange Zeit wurde sie kaum verstan-
den und wenig geiibt. Christentum schien zu unléslich mit der westlichen
Kultur verbunden, als dafl man andere Méglichkeiten christlichen Lebens
fiir vollziehbar hielt. Es wurde oft zum Schrittmacher westlicher Zivilisa-
tion. Das mangelnde Verstindnis fir Inkulturation hing aber auch mit
dem zu statischen Wahrheits- und Ordnungsbegriff zusammen, der den In-
halt der christlichen Offenbarung nur dann gesichert glaubte, wenn er in
die Behilter eines iibersichtlichen philosophisch-theologischen Systems ab-
gefiillt war, verbunden mit einem bewihrten Verwaltungssystem, so daf§
jederzeit fir jedermann gesorgt werden kann. Ein zu uniformer Kirchen-
begriff verdunkelte die Notwendigkeit, das Geheimnis des Gottesreiches
im Reichtum der Sprachen und Kulturen anderer Vélker und in ihren Ge-
sellschaftsformen auszudriicken. Solche Méangel wurden freilichschon frither
gelegentlich erkannt; man kennt die grolen Namen von de Nobili, Ricci,
Schall. In seinem Brief iiber Inkulturation an die Gesellschaft Jesu zitiert



Inkulturation in Indien 173

P. Arrupe die Aufforderung von Ignatius an seine Mitbriider, ,sich in De-
mut und Liebe allen zuginglich zu machen, allen alles zu werden und ein-
deutig die Sitten jener Vélker anzunehmen, soweit es das Institut der Ge-
sellschaft erlaubt“®.

Fiir unsere Zeit verlangt das Konzil fiir junge Kirchen, dafl ,die Ge-
meinschaft der Gliubigen durch ihre Ausstattung mit den kulturellen
Reichtiimern der eigenen Heimat tief im Volk verwurzelt sei“2. Es hat so-
gar eine (iiberaus optimistische) Theologie der Inkulturation entworfen:
Wenn die jungen Kirchen ,aus Brauchtum und Tradition ihrer Vlker, aus
Weisheit und Wissen, aus Kunststil und Fertigkeit alles entlehnen, was
beitragen kann, die Ehre des Schopfers zu preisen®, dann wird sich zeigen,
»auf welchen Wegen der Glaube . .. dem Verstehen ndherkommen kann
und auf welche Weise die Gepflogenheiten, die Lebensauffassung und die
soziale Ordnung mit dem durch die gottliche Offenbarung bezeichneten
Ethos in Einklang gebracht werden kénnen ... So haben schlieflich die
jungen Teilkirchen mit dem ganzen Reichtum ihrer Uberlieferung ihren
Platz in der kirchlichen Gemeinschaft“s.

Neu an dem gegenwirtigen Inkulturierungsprogramm ist also nicht
eigentlich die Sache, sondern die Dringlichkeit. Man spiirte sie z. B. aus
vielen Wiinschen, die aus aller Welt an die Generalkongregation der Ge-
sellschaft Jesu (1974/75) eingereicht wurden. Die Versammlung verfafite
dann ein Dekret iiber ,die Férderung der Inkulturation von Glauben und
christlichem Leben®, in dem es heifit, dafl diese Aufgabe der Inkulturation,
die so sehr dem Geist und der Tradition der Gesellschaft Jesu entspricht,
,in unserer Zeit mit noch groflerer Entschiedenheit verfolgt werden mufi,
und daf sie mehr und mehr Anliegen und Aufgabe der gesamten Gesell-
schaft werden soll“4. Im Auftrag der Generalkongregation hat denn der
Generalobere einen Brief an die ganze Gesellschaft Jesu geschrieben mit
einem Arbeitspapier, das als Grundlage weiteren Studiums dienen soll. In
diesen Dokumenten ist also auch die Erkenntnis ausgesprochen, dafl Inkul-
turation nicht blofl die sogenannten Missionslédnder angeht, sondern die
ganze Kirche, die noch zu sehr an den Rhythmus der Jahrhunderte gewShnt
ist und mit dem Tempo heutiger Entwicklung nicht Schritt zu halten ver-
mag. Das Arbeitspapier sagt, ,daf} die Kirche heute klarer als friher die
Dringlichkeit erkennt, die ungeniigende Beziechung zwischen dem Gehalt
der dhristlichen Botschaft und seiner tatsdchlichen Formulierung fir christ-
lichen Glauben und christliches Leben zu korrigieren . .. Die Kirche er-

L P, Arrupe, Brief iiber Inkulturation, Rom 1978,

2 Missionsdekret n. 15.

3 Ebd. n. 22.

4 Dekret 5 der Generalkongregation der Gesellschaft Jesu, 1975.



Josef Neuner 174

neuert sich in dem Maf, in dem sie sich den Anforderungen jeder voriiber-
gehenden Epoche stellt und so fortschreitet in der Entdeckung neuer
Schitze in der unerschopflichen Quelle der Offenbarung“s.

Die Spannung zwischen eigener Kultur und weltweitem Christentum

Aber bleiben wir in Indien. Die Revolution der Volker Asiens und Afrikas
ist eben nicht auf die politischen und wirtschaftlichen Ziele beschrankt. Sie
ist unloslich mit einem neuen Erwachen des nationalen Selbstbewufitseins
verbunden, mit dem Suchen nach kultureller Identitit. Was an Uberfrem-
dung erinnert, wird abgelehnt. Auf der Seite der Kirche entspricht diesem
wachsenden Selbstbewufitsein das neue Verstindnis fiir die lokale Kirche,
die in den Zusammenhang des nationalen Lebens eingebettet sein muf.
Die iiberkulturelle Weltweite der Kirche darf der Besonderheit der christ-
lichen Gemeinden nicht im Wege stehen. So soll also die indische Kirche
ihre soziale und kulturelle Eigenart entwickeln.

Solche Inkulturation ist eine Aufgabe, deren Tiefe wir aber erst langsam
verstehen. Es geht eben nicht um blofle duflere Lebensformen, sondern
(in Worten von P. Arrupe) um ,eine neue und tiefe Gemeinschaft mit an-
deren Kulturen®. In dem weltweiten Austausch zwischen den Vélkern, der
in unserer Zeit rapide vor sich geht, ,hat Christentum eine duflerst wichtige
Rolle zu spielen: Es ist seine Aufgabe, die Tiefen der Vergangenheit mit
erleuchteter Unterscheidung zu erforschen und so eine Kultur zu 6ffnen so-
wohl fiir universale Werte, die allen gemeinsam sind, wie fiir die beson-
deren Werte anderer Kulturen®. Die Kirche muf} in dieser Spannung zwi-
schen dem Universalen und Besonderen leben und ihre Sendung erfiillen.
Denn solche Inkulturation ist von ,duflerster Wichtigkeit fiir unsere Sen-
dung, den Glauben zu schiitzen und zu verbreiten im Bewuftsein, dafl wir
gleichzeitig zur lokalen wie zur universalen Kirche gehéren“s.

Hier ist das schwierigste Problem der Inkulturation in den Blick genom-
men: Was sind diese ,Tiefen der Vergangenheit“? Von wo hat die ,er-
leuchtete Vernunft“ ihre Normen? Was bedeutet Inkulturation fiir den
Glauben selbst, der geschiitzt werden soll? Ist er ein fertiges Ganzes, das
gleichsam auflerhalb der Kulturen und ihrer Entwicklungen als statische
Grofle bewahrt wird — mit solchen Begriffen kime man doch wieder nahe
an einen alten Akkommodationsbegriff —, oder ist er der innerste gottgege-
bene Sinn aller Dinge, der die vielen Menschen und Vélker eint und sich in
jeder Kultur neu ausspricht — wie soll dann aber solcher Glaube definiert
und geschiitzt werden?

5 P. Arrupe, n. 4. des Arbeitspapiers.
8 P. Arrupe, ebd.



Inkulturation in Indien 175

Es geht hier also um tiefe Fragen, und P. Arrupe ist sich wohl bewuft,
dafl es toricht ware, hier einfach praktische Aktionsprogramme vorzu-
legen, wo doch trotz allen bisherigen Fortschritts noch ,viel Studium, Be-
ratung und Unterscheidung® nétig sind.

Dadurch soll man sich allerdings nicht entmutigen lassen. Tatsdchlich
kann man sehr viel, vielleicht sogar das Entscheidendste tun, ohne zundchst
in Gefahr zu geraten, sich in philosophischen und theologischen Spekula-
tionen zu verirren. Also ein Wort zu einer ersten Form von Inkulturation,
konkret und unproblematisch:

II. Um eine indische Spiritualitdt

In meiner Lehrtatigkeit fir indische Theologen hat mich seit langen Jah-
ren die Frage nach dem Leitbild des indischen Priesters beschaftigt. Er soll
doch nicht einfach von dem Modell des westlichen Priesters, etwa des Mis-
sionars, der nach Indien kommt, kopiert werden. Der Missionar ist meist
ein praktischer und aktiver Typ, Organisator, Verwalter. So soll er sein,
das sind Eigenschaften, die bei seiner Auswahl mafigebend waren. Aber
damit kann er doch nicht ohne weiteres zum Modell des indischen Priesters
werden. Es gibt Ziige der Spiritualitét, die tief ins indische Volksbewuf}t-
sein hineingewoben sind und deshalb im indischen Priester verwirklicht
werden sollten.

Zige indischer Religiositat

Man wiirde mit dem ur-indischen Suchen nach dem Absoluten beginnen,
dem Bewufitsein des Unsagbaren, aus dem alles lebt: ,Brahmanen suchen
den Atman durch Vedastudium zu erkennen, durch Opfer, durch Almo-
sen, durch Biilen und Fasten. Wer Ihn erkannt hat, wird ein Schweiger
(Muni). Zu ihm hin pilgern die Pilger, die sich nach der Heimat sehnen.“?
Gott also ist Mitte und Ziel allen Daseins. Schweigen ist nicht diszipli-
nare Vorschrift, sondern die Atmosphére der Stille vor dem Ewigen. Da
ist Furchtlosigkeit (abhaya); denn ,wer alle Wesen in Gott (atman) fin-
det und Gott in allen Wesen, der fiirchtet sich vor nichts“8, ,er ist von
Ubel frei und von Furcht“®. Der spirituelle Mensch kennt keine Gewalt
(ahimsa), denn Gewalt ist immer zerstorend. Positiv ist das Verhaltnis
zum Mitmenschen — ausgedriickt als Giite (daya), offen, mitteilend.

7 Brihararanyaka Upanishade 4. 4. 22.
8 Isha Upanishade 6.
 Brihararanyaka Upanishade 4. 8. 21.



Josef Neuner 176

Ehrfurcht fiillt nicht nur den heiligen Kultraum, sondern gehéort allem
Sein und Leben, weil doch alles Geschaffene von Gottes Gegenwart durch-
woben ist. So sind auch die traditionellen Gebetszeiten Indiens in den
Rhythmus der Natur eingefiigt, Sonnenaufgang und Sonnenuntergang,
wobei die Symbolik des Lichtes, des Himmels, der Erde zur Geltung
kommt. Natiirlich ist hier nicht der Platz, zu zeigen, wie solche Haltungen
auch im modernen sakularisierten Leben geiibt werden konnen. Man sollte
nur spiiren, dafl die geschwitzige Oberflichlichkeit des modernen Lebens
dem indischen Wesen fremd ist.

Indiens Tradition kennt strenge Askese, oft in magischem Zusammen-
hang, zur Erlangung iibermenschlicher Krifte, oft auch als Ausdruck einer
dualistischen Spiritualitit, aber doch auch sehr wesentlich und unerlafilich,
als Selbstdisziplin fiir jeden geistigen Fortschritt: Das frithe Aufstehen,
die Einfachheit der Nahrung, die Enthaltung von berauschenden Getrin-
ken. Viel wire zu sagen — gerade in unserer Zeit — iiber die Anspruchs-
losigkeit, innere Freiheit, Einfachheit (aparigraha), die zu den Grund-
lagen des Yoga gehort: Keine Schitze sammeln. Gandhi hat diese Haltung
in moderne Sprache iibersetzt: , Wer sich mehr aneignet, als er unbedingt
braucht, ist des Diebstahls schuldig®.

Im Gegensatz zum Leistungszwang der modernen Gesellschaft steht die
Lehre der Bhagavadgita vom Wirken ohne Gier nach Erfolg (nishkama
karma). Friede und Gelassenheit gehoren zum spirituellen Menschen, und
vor allem Wahrhaftigkeit, die wiederum von Gandhi zum Prinzip allen
Wirkens, gerade auch der politischen Aktion, erkldrt wurde: Wahrheit
allein kommt zum Sieg (satayameva jayate).

Gastlichkeit ist eine alte indische Tugend, die seit frithester Zeit gelibt
und in ihrer spirituellen Bedeutung gesehen wurde. Der Gast ist eben der
»ohne Datum*® (aditi), der unerwartet, wie Gott selber, in unsere Welt ein-
tritt und in Gottes Namen aufgenommen wird. Nie soll der Hausvater
beim Mahl nur an sich und die Seinen denken: Alle Wesen, Gétter und
Geister, nehmen am Mabhl teil, und er soll erst essen, wenn alle gesittigt
sind: ,,Schuld laden die Bosen auf sich, die nur fiir sich selber kochen.“1 In
der Ethik der Epen heifit es: , Wer immer nur dann ifit, wenn seine Leute
und Gaste gesattigt sind, der labt sich an reinem Ambrosia.“!! In modernes
Leben iibersetzt wire diese Haltung Verfiigbarkeit zu benennen, Bereit-
Sein fiir die unerwarteten Note des Mitmenschen.

Ist das alles indisch oder christlich? Oder geht es hier ganz einfach, ohne
theoretische Begriindungen, um ,,jene geistlichen und sittlichen Giiter und

19 Bhagavadgita 3. 13.
U Mahabharata XII, 221. 13.



Inkulturation in Indien 177

auch jene sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen (den anderen Reli-
gionen) finden®, und die der Christ nach Anweisung des Konzils ,anerken-
nen, wahren und fordern® soll*? Man kénnte wohl recht zuversichtlich sa-
gen, daf eben in diesen Haltungen (und sie lieRen sich leicht vermehren)
der entscheidende Schritt der Inkulturation besteht. Denn hier verwirklicht
sich die Aneignung einer kulturellen Tradition und ihres Wertgefihls,
die Durchdringung und Wertschdtzung des nationalen Erbes. Nur in einer
solchen Atmosphire kann man sinnvoll von der indischen Gestaltung des
kirchlichen Lebens reden und schlieflich von einer einheimischen Theolo-
gie. Zu oft werden liturgische Probleme und theologisches Neudenken in
der Sphire abstrakter Begriffe behandelt.

Um eine indische Theologie (die zweite Form der Inkulturation)

Aber die tieferen Fragen der theologischen Inkulturation lassen sich natiir-
lich nicht umgehen. Man muf ernstlich dariiber nachdenken, was denn nun
eigentlich Jesus Christus fir Indien bedeutet mit seinen uralten Religionen
und Erlésungswegen, nachdem es doch (wie Inder es ausdriicken) Jahr-
tausende lang ohne ihn ausgekommen ist. Hier herrscht viel Verwirrung
von beiden Seiten, von dogmatischer Intransigenz und religioser Indiffe-
renz. Aber es wire unrecht, sogar schidlich, voreilig Fronten zu konstru-
jeren und sich dann aus verfestigten Stellungen zu bekdmpfen. Man soll
vielmehr die berechtigten und notwendigen Anliegen beider Seiten ernst
nehmen und mit Zuversicht die Probleme auf sich zukommen lassen, auch
wenn man nicht alle Fragen beantworten kann. Das eben ist das Risiko des
Konzils, daf} es auf den Beistand des Geistes vertraut, wenn die Kirche der
Welt begegnet, auch wenn man mithsam um giltige Formeln ringen mufl.

Was also ist indische Theologie? Theologie darf nicht abgeschrieben
werden; sie darf auch nicht einfach konstruiert werden; sie muf§ sich ereig-
nen. Immer ist sie Begegnung: Gott, sein Wort, trifft unsere Welt, muf}
in ihr aufgenommen und ausgefaltet werden. Die Aufnahme geschieht im
Glauben; das Ausfalten in der theologischen Reflexion; beides aber ereig-
net sich im konkreten Menschen und in der Gemeinde, in ihrer geschicht-
lichen, sozialen und kulturellen Situation. Theologie also findet immer
dort statt, wo Gottes Wort ernsthaft ausgelegt wird: Wie soll ich mein
Leben, wie soll eine Gemeinde ihre Situation im Angesicht des Kreuzes
und des auferstandenen Herrn verstehen? Was fordert er von mir, von
uns im heutigen Indien? Es handelt sich da nicht um blofle praktische Kor-
relarien aus einem fertigen System, sondern um die existentielle Begeg-

12 Erklirung fiir nicht-christliche Religionen n. 2.



Josef Neuner 178

nung selbst und um ihre Deutung im Geist Jesu. Er ist bei uns, sein Geist
wird uns alles lehren. Wir konnen ihn nicht im heiligen Grab finden, wo
unsere Vorfahren ihn hingelegt haben. Er hat sich nicht einbalsamieren
lassen in die Unverdnderlichkeit des Todes, sondern er will uns vorange-
hen in die Welt unserer Sendung. Also diirfen wir ihn in Indien fragen, so
wie Paulus ihn fragte: Was willst du, dafl wir tun sollen? Paulus hat fiir
seine Theologie keine Textbiicher zur Hand gehabt, sondern fand aus der
Begegnung mit dem Auferstandenen die Antwort fiir die Probleme in Ko-
rinth, fiir die Judenchristen in Jerusalem, fiir die gnostischen Tendenzen
in Kolossa usf.; und eben diese Antworten nennen wir paulinische Theolo-
gie. So diirfen auch wir in Indien uns nicht mit den Textbiichern des We-
stens begniigen, sondern miissen dem gekreuzigten und auferstandenen
Herrn begegnen und mit den Fingern in seinen verklirten Wunden dar-
tiber nachdenken, was er uns in Indien sagen will.

Dabei muf} uns freilich klar sein, daf§ es nur ein Christusereignis gibt
und dafl jede Christologie aus dem einen Wort Gottes lebt, das in Jesus
Christus uns zugesprochen wurde; ferner, dafl kein Land und keine Kirche
sich isolieren darf, sondern im Zusammenhang der Welt und der welt-
weiten Kirche leben muf}; dafl das gegenseitige Lernen und Mitteilen zum
Wesen der christlichen Gemeinschaft und deshalb auch des Theologisie-
rens gehort; dafl es auch keine menschliche und keine christliche Existenz
gibt, die nicht in die Geschichte hineingewoben wire und sich auch im Licht
der Vergangenheit verstehen muf}. In einem Wort: Es ware falsch und
selbstzerstérend, wenn man Theologie in Indien allein aus der individuel-
len oder kollektiven Subjektivitdt indischer Christen herausspinnen wollte.
Glaube und Theologie sind immer Begegnung mit Jesus Christus in seiner
Kirche; in ihr lebt er und durch sie ist er jeder Generation heilend und voll-
endend gegenwirtig.

Wenn man indische Theologie so versteht, dann gibt es eigentlich keinen
Grund zu erschrecken, als ob sie eine Bedrohung der Universalitit des
Christentums wire. Eine indische Theologie hat natiirlich vieles mit ande-
ren Theologien gemeinsam: den Glauben an Jesus Christus, an die Inter-
pretation des Christusereignisses in der Tradition, die im Neuen Testa-
ment authentisch und verbindlich enthalten ist, an die allgemein verbind-
lichen, aber eben deshalb oft recht abstrakten und statischen Formeln des
Magisteriums; aber in dieser Gemeinsamkeit mufl eben der Inder selber
theologisieren, in seiner Welt verstehen, was Jesus Christus fiir ihn be-
deutet, im indischen Kontext.



Inkulturation in Indien 179
Als Inder ein Christ sein

Das eigentliche Problem aber kommt eben aus diesem Kontext, denn das
Suchen nach den ,Tiefen der Vergangenheit“, den Schitzen der indischen
spirituellen Kultur, ist fiir den indischen Christen ja keineswegs nur philo-
logisch-historische Forschungsarbeit. Oft wird es als Heimkehr zur Mutter
erfahren, zu einer verlorenen Heimat. Viele indische Christen haben das
Bewufitsein, etwas verloren zu haben. In fritheren Zeiten muflten sich Neu-
christen bei der Bekehrung von der Heimatkultur abwenden; die Christen
waren aus dem Volksganzen abgesondert durch ein eigenes Personalrecht;
viele haben das Gefiihl, dafl die Christen zu sehr abseits standen, als das
Volk um seine nationale Unabhangigkeit kimpfte, und daf sie auch heute
nicht geniigend Anteil nehmen an den Problemen des neuen Indien. All
das wird als Schuld empfunden. Das Gefiihl der Verfremdung betrifft aber
besonders die spirituelle Tradition: Sollen Christen weniger Inder sein?
Haben sie nicht das Recht und die Pflicht, all das, was Gott den Ahnen gab,
die Weise, wie er sich ihnen zeigte, die tiefen Erfahrungen, mit denen sie
ihm begegneten, nochmals zu vollziehen? Miiflte sich Christentum in In-
dien nicht eben dadurch verwirklichen, daf} es diese urspriinglichen Erfah-
rungen in sich aufnimmt? Man mufl es wohl verstehen, wenn junge indi-
sche Theologen mit der traditionellen Theologie unzufrieden sind: , Viel
zu viel Theologie ist heute noch enttduschend parochial (d. h. mit Kirch-
turm-Horizont). ,Katholische' Theologen theologisieren heute noch in seli-
ger Unkenntnis anderer religiéser Traditionen als ihrer eigenen, fast als
ob die nach-christliche Wohlfahrtsgesellschaft des Westens der einzige Er-
folg der Menschheit wire und Gottes einziges Anliegen. Solche Ethnozen-
trik christlicher Theologie war in der kulturellen Isolation des Mittelalters
verstandlich oder in der Epoche der kulturellen Aggression und Arro-
ganz des kolonialen Zeitalters. In unserem rasch schrumpfenden Welten-
dorf ist die Begegnung der Weltreligionen cin Zeichen der Zeit, das kein
Theologe ungestraft ignorieren darf.“ Daher schlieflich die Frage nach der
eigentlichen Substanz der Theologie: , Was ist in unserer Theologie wirk-
lich Tradition, und wieviel ist Uberlagerung durch Sedimente einer ver-
gangenen Zeit.“!3

Gottes Wort horbar in menschlicher Kultur

Die kritische Frage an die Theologie greift also weit zuriick auf das Ur-
verstindnis des christlichen Glaubens, selbst der biblischen Aussagen. Im-

3 G. M. Soares Prabhu, in D. S. Amalorpavadass, Research Seminar on non-biblical
Scriptures, Bangalore 1974, 112.



Josef Neuner 180

mer haben wir ja Gottes Wort im Medium konkreter Kulturen: in schola-
stischer Theologie, in hellenistischem Denken, letztlich in palistinensischen
Gemeinden. Immer ist das Gotteswort iibersetzt in menschliche Sprache,
und jede Ubersetzung bedeutet Interpretation und Verengung. Die
menschliche Erscheinung Jesu selbst ist zeitgebunden, Offenbarung des
Unfafibaren in greifbarer Gestalt. Sie ist Sakrament, Zeichen, jedes Zei-
chen aber ist begrenzt und weckt das Verlangen nach dem Ganzen. So be-
kennt ein indischer Theologe: , Jetzt habe ich das Verlangen, die Antlitze
Gottes zu sehen, der sich mir zuerst in Christus gezeigt hat und den ich dann
in Hindu-Erfahrungen gefunden habe ... Zweifel und Furcht befallen
mich, ob irgendein geschichtliches Ereignis die Fiille der Selbsterschlieffung
Gottes enthaltenkann. Gewif} transzendiert der erstandene Christus die Ge-
schichte. Aber ist denn der erstandene Christus selber das Geheimnis oder
nicht vielmehr der Hinweis auf das Geheimnis jenseits seiner selbst. In jeder
Sekte des Hinduismus, in Buddhismus und Jainismus finde ich sakramen-
tale Realitdt eingeschlossen und zugleich hinweisend auf ein absolutes und
unaussprechliches Geheimnis. Da Gott zu uns in unseren Sprachen redet, im
Zusammenklang mit unserer geographischen, geschichtlichen und kulturel-
len Situation, geht seine Selbsterschliefung weiter bis zum Ende der Zei-
ten . .. Gibt es nicht neben dieser (Offenbarung in Christus) und der kosmi-
schen Offenbarung die Moglichkeit, dafl Gott seine Antlitze enthiillt durch
Personen, Dinge und Mythen, jedesmal einzig in seiner Weise?“!4. Es geht
also ganz einfach um die Frage, ob und wie Gott sich in anderen Religionen,
in der Erfahrungswelt anderer Kulturen geoffenbart hat, ob und wie er es
in Indien getan hat.

Zwei Leitlinien

Offensichtlich drohen solche Fragen, die Einzigartigkeit der christlichen
Offenbarung zu verdunkeln. Wir stoffen auf entscheidende und schwierig-
ste Fragen, die natiirlich hier nicht eingehend behandelt werden konnen,
da es uns ja nicht um das theologische Problem der Weltreligionen geht,
sondern um die Probleme, die sich in der Kirche Indiens im Zusammen-
hang der Inkulturation stellen. Nur zwei Bemerkungen seien kurz vorge-
legt:

Der Glaube an Jesus Christus schliefit nicht aus, dafl Gott sich in der Ge-
schichte der Menschheit vielfach geoffenbart und mitgeteilt hat und es im-
mer noch tut. In der Erkldrung fir die nichtchristlichen Religionen lehrt
das Konzil, dafl es cine einzige Gemeinschaft aller Vélker gibt, eine Heils-

14 1. Puthiadem, in Amalorpavadass, s. o. 309-312.



Inkulturation in Indien 181

gemeinschaft: ,Gottes Vorsehung, die Bezeugung seiner Giite, seine Heils-
ratschliisse erstrecken sich auf alle Menschen“?. In allen Religionen gibt
es ,Wahres und Heiliges“, das die Kirche nicht ablehnt'. Von diesem
Reichtum soll nichts verloren werden; der Reichtum der Volker hat seinen
endgiltigen Platz im himmlischen Jerusalem (vgl. Jes 60 3-5). Jesus Chri-
stus hat durch sein Kommen die Welt nicht beraubt, sondern beschenkt. Of -
fenbarung in Jesus Christus bedeutet also nicht eine Verkiirzung der reli-
gidsen Schitze der Menschheit, sondern die Bestétigung allen echten Su-
chens und jeder wahren Begegnung mit Gott. So stellt auch das Konzil die
einzigartige Bedeutung Jesu nicht in irgendeinen Gegensatz, sondern sagt
positiv, dafl Jesus Christus ,durch gottliches Zeugnis bekriftigt, dafl Gott
mit uns ist, um uns aus der Finsternis von Stinde und Tod zu befreien und
zu ewigem Leben zu erwecken“Y”. Das also ist die Einzigartigkeit der Of-
fenbarung in Jesus, daf uns in ibhm Gottes Heil unwiderruflich zugesagt
ist; diese Offenbarung kann nicht gedndert, sie kann auch nicht iiberboten
werden. Das ist die frohe Botschaft fiir alle Menschen aller Zeiten. So ist
es also nicht recht, den Reichtum spiritueller Erkenntnisse und Erfahrun-
gen, die aus anderen Religionen kommen, abzulehnen.

Daber die zweite Bemerkung: Gewiff darf man die Gefahr des Subjek-
tivismus, Relativismus, letztlich Indifferentismus nicht leicht nehmen, aber
man soll sich auch nicht zu schnell alarmieren lassen. Wir miissen in die-
ser Gefahr leben. Sie wird nicht abgewendet durch dogmatische Harte,
durch Riickzug ins Ghetto oder durch die monotone Wiederholung der Ein-
zigheit Jesu Christi. Man sollte sich vielmehr bemiihen, das Christusge-
heimnis in seinem Reichtum und seiner unerschiitterlichen Hoffnungskraft
zu leben und zu verkiinden. Wenn dies heute bei offenen Tiiren geschehen
muf, nicht mehr in fertigen Lehrsystemen der Theologie und Spirituali-
tit, dann ist das gewill gefdhrlich. Man mufl da auch wohl mit Entglei-
sungen rechnen (wie es eben auch bei der Entwicklung der klassischen
Christologie Entgleisungen gab). Die Antwort auf die Gefahr aber ist nicht
nervose Angst, sondern stirkerer Glaube. Normen und Formeln sind not-
wendig, aber die Kirche wird nicht durch sie gerettet, sondern durch den
Heiligen Geist. Die Kirche Indiens mufl tiefer und gldubiger werden -
geisterfiillt. In diesem Geist muf sie ihre Sendung fiir die indische Welt
von heute erfiillen, sich mutiger im Leben der Nation engagieren, muf}
den Furchtkomplex der Minoriat tiberwinden, das Gefiihl der Ohnmacht
und die Angst, zur kleinen Herde zu werden. Weifl diese sich doch in Gottes
Schutz geborgen, eben weil sie eine unersetzliche Aufgabe in diesem wei-

15 Erklirung fir nicht-christliche Religionen n. 1.

16 Ebd. n. 2.
17 Konstitution iiber die gottliche Offenbarung n. 4.



Josef Neuner 182

ten Lande zu erfiillen hat. Das Geheimnis Christi wird nicht bewahrt, in-
dem man es dngstlich behiitet, sondern indem man es mutig verkiindet.

ITI. Grundchance und Grundgefihrdung: Dasein fiir die Menschen

Damit kommen wir zur dritten Form der Inkulturation: Sie ist noch drin-
gender und wird von einer breiten Schicht der jungen Generation stiirmisch
verlangt: Das Engagement der Kirche fiir die Unterdriickten und Ausge-
beuteten, fiir die Hungernden, Hilflosen, Entrechteten. Erschiitterndes Un-
recht geschieht und steht téglich gedruckt in den Zeitungen zu lesen, aber
das Leben geht weiter. Man ist der Ubermacht der Bedriikung gegen-
tiber hilflos, niemand fiihlt sich gesandt, ,den Armen die frohe Botschaft
zu bringen, Befreiung zu verkiinden den Gefangenen, Geknechtete in Frei-
heit zu setzen (Lk 4, 18)“. Solche Worte, die uns frither vielleicht fremd und
fern klangen, sind im heutigen Indien wortlich aktuell. Man versteht den
Arger vieler Christen, wenn man sich heute noch iiber kleine liturgische
Fragen der liturgischen Anpassung streitet, oder auch, wenn man den An-
schluff an das alte Indien sucht. Steigt hinein in die Gegenwart, so wie
Jesus den Menschen seiner Zeit begegnet ist und in ihrer Sprache das Reich
Gottes verkiindet hat! Theologisieren bedeutet Reflexion auf unsere Be-
ziehung zu Gott, ,aber nicht“, wir zitieren ein Papier aus dem Seminar
tiber Theologisieren in Indien, ,eine Wende zur Inwendigkeit der eigenen
Seele, wie es eine Advaitin verstehen wiirde; nicht eine Flucht aus der
konkreten Welt, sondern vielmehr ein Sich-Versenken in die Tiefe unseres
In-der-Welt-Seins“. Daher ,verstehen wir Indisierung nicht als Riick-
kehr in das Zeitalter der Veden, Upanishaden oder Puranas. .. Verlangt
ist von uns die Verschmelzung und Identifizierung mit dem gegenwirtigen
Leben der indischen Massen. Die Vergangenheit hat Bedeutung nur so
weit, als sie in der Gegenwart lebt und voraussichtlich in die Zukunft hin-
ein dauern wird. Nur eine Theologie, die ihre Wurzeln tief in die Scholle
treibt, kann Frucht tragen“1®,

Hier ist ohne Zweifel die entscheidende Aufgabe der Kirche Indiens an-
gesprochen. Inkulturation hat nichts mit Romantik zu tun. Man fiihlt sich
an den grofien Indologen Max Miiller erinnert, der nie in seinem Leben
nach Indien kam. Als er jung war, konnte er es sich nicht leisten; spiter, als
er Hunderte von Freunden in Indien hatte und mit Einladungen iiber-
schwemmt wurde, sagte er sich: ,Ich kann es nicht riskieren“. Sein Indien

18 S. Kappen, A New Approach to Theological Reflection and Education, Papier fir das
Seminar: ,Theologizing in India“, 1978



Inkulturation in Indien 183

bestand aus den heiligen Wassern des Ganges und den schweigenden Lo-
tosbliiten; aber er wufite, dafl es ein anderes Indien gab, schmutzig, lar-
mend, zerlumpt: Ich kann es nicht riskieren. - Gandhi hat von Jesus gesagt:
» Wenn ich wiilte, dafl ich ihn in einer Hohle des Himalayas finden wiirde,
ich wiirde sofort hingehen. Aber ich weif, ich kann ihn nirgendwo finden
als in der Menschheit.“ Das also ist der Ort der Begegnung, der Inkultura-
tion, des Suchens, Ringens, Leidens der Kirche: Die Realitit des heutigen
Indien.

Hier aber droht wieder die Gefahr: wir kennen sie seit der Zeit der Ar-
beiterpriester. In der Befreiungstheologie Lateinamerikas hat sie sich the-
matisiert: Wenn wir aus den geschiitzten Rdumen der Kirche heraustreten
in die Welt der Ausbeutung und Gewalt, offen oder versteckt, dann be-
f411t uns das Gefiihl der Unwirklichkeit unseres ganzen Christentums; wie
kiinstlich ist unsere Liturgie, wie zerbrechlich und unterh6hlt all unsere
Geborgenheit; unsere klugen Pline werden hineingerissen in die Wirbel
des Kampfes ums Uberleben. Ist nicht auch Jesus selbst herabgezerrt wor-
den vom Berg der Seligkeiten in die brutalen Abgriinde von Lige und
Roheit? Aber wenn wir uns nun hineinreiflen lassen in die Rastlosigkeit
und den Lirm des Kampfes, dann kommt die Gefahr, dafl wir den Ur-
sprung verlieren, die Kraftquelle, die letzte Sicherheit, den Sinn des Kamp-
fes iiberhaupt. Wenn das Ringen um eine neue Ordnung nichts ist als
Klassenkampf, dann wird die neue Welt nie geboren, die Wogen des
Hasses wilzen sich weiter und weiter uber den trostlosen Ozean der
Menschheit, immer neu, immer machtiger, immer zerstorender, ohne Erlo-
sung. Wer sich nur an den Zeichen der Zeit orientiert und sein Handeln
nur aus der Analyse der gegebenen Situation ableitet, ist eben nicht mehr
Theologe, hat keine Botschaft vom Gottesreich mehr, von der Licbe, die
stirker ist als Hafl und Bitterkeit. Theologie fiir eine heimatlose Welt
darf nicht selbst heimatlos sein. Jesus hat immer seine Heimat gehabt;
auch in seiner tiefsten Nacht hat er sich an seinen Vater geklammert: Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen!

Nun soll hier nicht beschrieben werden, ob und wie weit Theologen und
Sozialarbeiter in Indien (oder anderswo) dieser Gefahr nachgegeben
und ihre religiése Heimat verloren haben. Es geht uns hier ja nur darum
zu zeigen, was Inkulturation wirklich bedeutet und welchen Gefahren sie
ausgesetzt ist. Man kann schliefflich ganz einfach sagen, daf sich die indi-
sche Kirche im Licht des Konzils neu zu verstehen begonnen hat. Die Off-
nung zur Welt war eben das grofle Ereignis und das heute noch gar nicht
iibersehbare Risiko des Konzils. In dieser Offnung hat die Kirche darauf
verzichtet, die Welt zu beherrschen und sie autoritdr zu belehren. Sie hat



Wolfgang Beinert 184

die Welt ernstgenommen, die Realitdten der geschaffenen Welt und der
gewordenen Gesellschaft anerkannt, denn in eben dieser Welt will Jesus
Christus gegenwirtig sein. Aber die Welt ist viel méchtiger, als die Kirche
dachte, und viel verfiihrerischer, als man in der Klausur der theologischen
Handbiicher und der kirchlichen Verwaltungsorgane ahnen konnte. Es ist
nicht leicht, mit offener Tiir zu leben. Wer ist stirker, Jesus Christus oder
die Welt? Natiirlich hat Jesus selber diese Frage lingst beantwortet (Joh
16, 33), aber die Giiltigkeit seiner siegreichen Antwort, daf} er die Welt
tiberwunden hat, muf} sich immer neu in der Begegnung mit der Welt be-
wahren. Das geschieht in der Inkulturation, in der Begegnung Jesu Christi
in seiner Kirche mit den Kulturen und Religionen der Menschheit und mit
der modernen Gesellschaft, die auf die neue Schopfung wartet.

Die Bedeutung der mariologischen Dogmen
fiir Theologie und Glaubenspraxis

Wolfgang Beinert, Regensburg

Das Wappen Papst Johannes Pauls II. ist von grofier Schlichtheit: es zeigt
lediglich ein grofles Kreuz; unter dem rechten, weit ausgezogenen Quer-
balken steht der Buchstabe M — fiir ,Maria“. Damit dokumentiert er un-
mifiverstindlich seine Spiritualitdt und wohl auch sein kirchenpolitisches
Programm: der gekreuzigte Erloser des Menschen! und seine Mutter. Die
Betonung des Herrn erscheint selbstverstindlich, die Marias vermag zu
irritieren. Soll damit unbefangen-glutvolle polnische Frommigkeit zum
Weltmaflstab erhoben werden? Feiert der marianische Maximalismus der
pianischen Zeiten frohliche Urstdnd? Oder deutet sich eine Kurskorrektur
zum Minimalismus der letzten anderthalb Jahrzehnte an, welche notwen-
dig geworden ist? Wird die mafivolle Mariologie des Zweiten Vatikani-
schen Konzils desavouiert oder ihr eigentliches Anliegen zur Erfiillung ge-

1 Enzyklika ,Redemptor hominis“ vom 4. Mirz 1979,





