
Wolfgang Beinert 184 

die Welt ernstgenommen, die Realitäten der geschaffenen Welt und der 
gewordenen Gesellschaft anerkannt, denn in eben dieser Welt will Jesus 
Christus gegenwärtig sein. Aber die Welt ist viel mächtiger, als die Kirche 
dachte, und viel verführerischer, als man in der Klausur der theologischen 
Handbücher und der kirchlichen Verwaltungsorgane ahnen konnte. Es ist 
nicht leicht, mit offener Tür zu leben. Wer ist stärker, Jesus Christus oder 
die Welt? Natürlich hat Jesus selber diese Frage längst beantwortet (Joh 
16, 33), aber die Gültigkeit seiner siegreichen Antwort, daß er die Welt 
überwunden hat, muß sich immer neu in der Begegnung mit der Welt be- 
währen. Das geschieht in der Inkulturation, in der Begegnung Jesu Christi 
in seiner Kirche mit den Kulturen und Religionen der Menschheit und mit 
der modernen Gesellschaft, die auf die neue Schöpfung wartet. 

Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 
für Theologie und Glaubenspraxis 
Wolfgang Beinert, Regensburg 

Das Wappen Papst Johannes Pauls II. ist von großer Schlichtheit: es zeigt 
lediglich ein großes Kreuz; unter dem rechten, weit ausgezogenen Quer- 
balken steht der Buchstabe M - für •Maria". Damit dokumentiert er un- 
mißverständlich seine Spiritualität und wohl auch sein kirchenpolitisches 
Programm: der gekreuzigte Erlöser des Menschen1 und seine Mutter. Die 
Betonung des Herrn erscheint selbstverständlich, die Marias vermag zu 
irritieren. Soll damit unbefangen-glutvolle polnische Frömmigkeit zum 
Weltmaßstab erhoben werden? Feiert der marianische Maximalismus der 
pianischen Zeiten fröhliche Urständ? Oder deutet sich eine Kurskorrektur 
zum Minimalismus der letzten anderthalb Jahrzehnte an, welche notwen- 
dig geworden ist? Wird die maßvolle Mariologie des Zweiten Vatikani- 
schen Konzils desavouiert oder ihr eigentliches Anliegen zur Erfüllung ge- 

1 Enzyklika •Redemptor hominis" vom 4. März 1979. 



Die Bedeutung der mariologisdten Dogmen 185 

bracht? Wir sehen uns erneut veranlaßt, diese Fragen zu erörtern, d. h. den 
richtigen Ort unserer Haltung gegenüber der Mutter Christi zu finden. Das 
ist gerade in unserer Situation besonders dringlich, da wir in einem Lande 
leben, das zwar unübersehbar in seiner Kultur durch den Marienkult ge- 
prägt ist2, das aber zugleich die Heimat der Reformation ist, die entschie- 
den Protest gegen die Auswüchse desselben erhoben hat und immer noch, 
wenngleich wesentlich moderater, erhebt. 

Unsere Frage lautet: Warum ist Maria Thema für die Christen, und in 
welchem Maße kann sie es sein? Sie stellt sich einmal der Theologie als der 
systematischen Reflexion des Glaubensinhaltes, gleicherweise aber auch 
der Glaubenspraxis als der Umsetzung des Bedachten in die konkrete Exi- 
stenzverwirklichung. Um sie zu beantworten, untersuchen wir die Glau- 
benssätze der römisch-katholischen Kirche über Maria. Es handelt sich 
dabei um folgende Aussagen: 

1. Maria ist Mutter Gottes. Dies wurde auf dem Konzil von Ephesus (431) 
definiert3. 

2. Maria ist als Mutter reine Jungfrau geblieben. Spätestens seit der Wen- 
de zum dritten Jahrhundert steht dieser Satz in den christlichen Tauf- 
bekenntnissen; ausdrücklich wird er 553 auf dem zweiten Konzil von 
Konstantinopel bestätigt4. 

3. Maria ist die unbefleckt Empfangene, d. h. sie ist vom ersten Moment 
ihres Daseins an von der Erbschuld bewahrt geblieben. Papst Pius IX. 
hat dieses Dogma 1854 formuliert5. 

4. Maria ist mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen. Dies wird 
feierlich von Pius XII. im Jahr 1950 als Glaubenssatz verkündet8. 

5. Maria ist allezeit sündenfrei geblieben. Das ist kein eigens formuliertes 
Dogma, wohl aber die durchgängige Glaubensüberzeugung der Kirche, 
die sich auch in amtlichen Dokumenten findet7. 

Die beiden ersten Sätze und in etwa auch der letzte, der in ihnen jeweils 
mitgedacht wurde, gehören zum altkirchlichen, den großen Konfessionen 
gemeinsamen Glaubensgut; auch die Reformatoren bekannten sich dazu8. 
Der dritte und vierte Satz gehörten zur Kontroversmaterie der christlichen 

2 Vgl. K. Algermissen - G. Englhardt - E. Wimmer, Art. Deutschland: Lexikon der 
Marienkunde I, Regensburg 1967, 1303-1379. 
3 DS (Denzinger-Schönmetzer) 251 = NR (Neuner-Roos) 172. 
4 Vgl. DS 10 (Hippolyt v. Rom) sowie die weiteren Ausfaltungen des Apostolicum bei 
DS; das Constantinopolitanum II DS 422 = NR 181. 
5 DS 3803 = NR 479. 
• DS 3903 = NR 487. 
7 DS 2800 (Pius IX.), 3908, 3915 (Pius XII.); vgl. auch 1573 (Conc. Tridentinum). 



Wolfgang Beinert 186 

Kirchen. Von allen aber gilt, daß sie vielen Christen auch innerhalb der 
römisch-katholischen Kirche große Schwierigkeiten bereiten, und zwar 
nicht nur hinsichtlich ihrer Inhalte, sondern auch wegen ihrer Qualität als 
Dogmen. 

In den folgenden Ausführungen werden wir uns diesen Umstand vor 
Augen halten, aber nicht ausdrücklich auf ihn eingehen. Die mariologischen 
Dogmen werden nicht begründet und erklärt; es wird mehr oder weniger 
vorausgesetzt, was sie bedeuten9. Unser Hauptaugenmerk gilt ihrer Be- 
deutung für eine integrale christliche Theologie und für die genuine Ver- 
wirklichung christlicher Existenz. Indirekt kann dadurch, so hoffen wir, 
auch einiges Licht auf die innere Sinnhaftigkeit dieser Sätze fallen. Es 
scheint allerdings notwendig, zuvor eingehend zu begründen, warum wir 
uns ausgerechnet der umstrittenen Dogmen als Positionshilfen bedienen. 

Die Gliederung unserer Überlegungen ist damit angegeben. Zunächst ist 
der katholische Dogmenbegriff zu erläutern. Daraus ergibt sich die Mög- 
lichkeit und die Weise einer Antwort auf unsere Frage. Zu dieser selbst 
wollen wir gelangen einmal durch Erhebung der heilsgeschichtlichen Rolle 
Mariens, dann durch das Bedenken der Folgerungen, die sich daraus für 
die Theologie und die christliche Lebenspraxis ergeben. 

I. Dogma als Verstehenshilfe 

Die Christen haben heute gewöhnlich ein ziemlich gespanntes Verhältnis 
zu kirchlichen Lehrsätzen10. Der Zeitgenosse steht prinzipiell autoritativ 
vorgebrachten Standpunkten kritisch gegenüber; das Dogma beansprucht 
nicht mehr hinterfragbare Autorität. Die Einsicht in die Verwickeltheit der 
Verhältnisse hat uns große Flexibilität in unseren Äußerungen nahegelegt; 
das Dogma legt große Starrheit an den Tag. Die jüngste Geschichte hat die 
Notwendigkeit kirchlicher Positionsänderungen deutlich gemacht; das 
Dogma erhebt intransigente Ansprüche. Die geschichtliche Rückbesinnung 
der Theologie hat zur Erkenntnis der Notwendigkeit geführt, sich zu den 
Quellen des Glaubens zu begeben; das Dogma aber ist nicht Ursprung, 

8 Vgl. z. B. die lutherischen Bekenntnisschriften über die Jungfrauschaft CA 3; Art. Smalc. 
I, 4; FC, sol. decl. 8, 24 (BSLK 54, 414, 1024); über die Gottesmutterschaft FC, epit. 8, 12; 
sol. decl. 8, 24 (BSLK 806, 1024). Maria gilt auch als Fürbitterin für die Kirche: Apol. 21, 
27 (BSLK 322). 
9 Vgl. zur Einführung W. Beinert, Heute von Maria reden? Kleine Einführung in die 
Mariologie (Theologie im Fernkurs 1), Freiburg-Basel-Wien 41977; dazu ds. (Hrsg), Ma- 
ria heute ehren, Freiburg-Basel-Wien 31977: die Beiträge von L. Scheffczyk zum dogma- 
tischen Gehalt der liturgischen Marienfeste. Zur ausführlichen Beschäftigung mit der Dog- 
mengeschichte jetzt G. Soll, Mariologie (HDG HI/4), Freiburg-Basel-Wien 1978. 
10 Bei Assoziationstests, die der Verfasser mit Studenten machte, zeigte sich, daß der Be- 
griff •Dogma" vorwiegend negativ besetzt ist und ablehnende Reaktionen hervorruft. 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 187 

sondern historisch bedingte Standpunktfixierung. Es zeigt sich, alles in al- 
lem genommen, als Barriere für das Glaubensverständnis, nicht als För- 
derhilfe. Gerade im Blick auf die Mariologie scheint es die sachliche Dis- 
kussion zu blockieren. 

Wird aber von diesen Einwänden das kirchliche Dogma wirklich getrof- 
fen? Hinter ihnen steht eine Konzeption, die durch die Positionen des 19. 
Jahrhunderts geprägt ist. Ihren Gipfel erreichte sie auf dem Ersten Vatika- 
nischen Konzil11. Das Dogma ist demnach eine Offenbarungswahrheit in 
Form eines Lehrsatzes mit unfehlbarem Wahrheitsanspruch; es verpflichtet 
den Christen daher im Gewissen. In der Tat erscheint es als autoritär, als 
statisch; der einzelne wird von ihm geradezu übermächtigt. Diese Auffas- 
sung ist aber nicht so sehr in der theologischen Tradition als in der neu- 
scholastischen Philosophie des vergangenen Jahrhunderts begründet. Die 
theologische Neubesinnung auf die Quellen sowie die philosophischen Er- 
kenntnisse über das Wesen der Geschichtlichkeit und die Bedeutung der 
Sprache führten in unserem Jahrhundert zu einem Dogmenverständnis, 
das der klassischen Überlieferung besser entspricht12. Es stand bereits im 
Hintergrund des letzten Konzils; 1973 wurde es dann auch ausdrücklich 
kirchenamtlich rezipiert13. Es zeigt sich heute, daß der kirchliche Lehrsatz 
nicht getrennt werden kann von dem ihm stets vorausgehenden Ringen um 
den wahren Sinn der göttlichen Offenbarungsbotschaft. So wird zwar daran 
festgehalten, daß er Wahrheit zum Ausdruck bringt, doch ergänzend zuge- 
fügt, daß diese nie •gehabt", sondern je neu erschlossen und gesichert wird. 
Die Lehre der Kirche terminiert darum nicht im Satz selber, sondern in dem 
von ihm gemeinten Sinn. Jener (der Satz) ist also von diesem (dem Sinn) 
überholbar: die Sache kann je besser und adäquater ausgedrückt werden. 
Dennoch wird sie nie perfekt formuliert werden können, da sie in sich 
selbst als Mysterium des Glaubens je einen erheblichen Sinnüberschuß mit 
sich trägt. Das Dogma erscheint in diesem neuen Verständnis nicht mehr so 
sehr als Forgegebenheit denn als ylw/gegebenheit; es ist nicht Hindernis, 
sondern Anstoß für das Denken. Diese Dynamik kommt ihm grundlegend 
deswegen zu, weil es nichts anderes sein will und kann als die Entfaltung 
und Verdeutlichung der göttlichen Offenbarung, wie sie in der Heiligen 
Schrift als letzter Glaubensnorm niedergelegt ist. Die Neuheit eines neuen 

ii Vgl. DS 3011 = NR 34: •Mit göttlichem und katholischem Glauben ist... all das zu 
glauben, was im geschriebenen oder überlieferten Wort Gottes enthalten ist und von der 
Kirche in feierlichem Entscheid oder durch gewöhnliche und allgemeine Lehrverkündigung 
als von Gott geoffenbart zu glauben vorgelegt wird". 
12 Vgl. G. Soll, Dogma und Dogmenentwicklung (HDG 1/5), Freiburg-Basel-Wien 1971. 
13 Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung •Mysterium ecclesiae" zur katholischen 
Lehre über die Kirche und ihre Verteidigung gegen einige Irrtümer von heute 5 (In deut- 
scher Obersetzung und mit einem Kommentar von K. Lehmann in: Nachkonziliare Doku- 
mentation 43, Trier 1975, 147-155). 



Wolf gang Beinert 188 

Dogmas liegt also nicht darin, daß hier etwas anderes als bisher gesagt 
wird, sondern daß das bislang Gesagte deutlicher, anschaulicher, zeitge- 
rechter, präziser ausgesprochen wird. Es gibt kein anderes Evangelium; 
aber das eine Evangelium schenkt uns immer neue Einsicht. Im Dogma 
wird sie festgehalten; in der Theologie wird sie auslegend bedacht. Diese 
wird also durch die Glaubenssätze nicht festgebunden, sondern angeleitet. 
Sie geben die Positionen an. Man kann sie mit Wegmarkierungen verglei- 
chen, die den Weg begrenzen und ein Abweichen von ihm verhindern. In- 
dem sie aber diese Aufgabe erfüllen, verhelfen sie dem Gehenden zu ech- 
tem Fortschritt: er gelangt mit Sicherheit zum Ziel, welches die Wegzeichen 
gerade nicht sind und sein können. Der christliche Glaube mündet nicht im 
Dogma und geht auch nicht von ihm aus. Ursprung seines Denkens ist die 
Heilige Schrift, das Ziel Gott selber. Das Dogma aber ist Hilfe dafür, daß 
es erreicht wird. 

Mit diesem Dogmenverständnis können wir uns nun den mariologischen 
Glaubenssätzen zuwenden. Wir sehen in ihnen die Explikation der Heili- 
gen Schrift und eine Wegweisung zum christlichen Leben. 

II. Maria in der Heilsgeschichte 

Da die kirchlichen Dogmen stets schriftbezogen sind, müssen sie in dem Be- 
zugsrahmen gesehen werden, den die Bibel vorgibt. Sie stellen also keine 
abstrakten Spekulationen dar, sondern machen Aussagen über konkrete 
historischen Ereignisse und Personen. Das gilt auch für die mariologischen 
Glaubenssätze. Die Grundlage jeder Betrachtung über Maria ist die vom 
Neuen Testament festgehaltene Tatsache, daß sie die Mutter Jesu Christi 
ist. Am eingehendsten wird innerhalb desselben darüber von Lukas nach- 
gedacht. Das führte dann im Mittelalter zu der bekannten Legende, er sei 
Maler gewesen, der viele Madonnenbilder hinterlassen habe. Daran ist 
richtig, daß wir ihm die Kenntnis wesentlicher Züge ihrer Gestalt verdan- 
ken; doch sind sie nicht so sehr biographischer als theologischer Natur. Sie 
erscheint als der Mensch, der gehorsam ist, der auf Gott hört und seinen 
Willen verwirklicht. Das zeigt sich deutlich auch in der Verkündigungs- 
erzählung, in der am ausführlichsten über die Mutterschaft Mariens berich- 
tet wird. Gott läßt ihr durch den Engel seinen Willen übermitteln; sie 
nimmt ihn in Demut an: Gott wird Mensch. Auch später wird sie als die 
Frau bezeichnet, die nicht immer versteht, immer aber bereit ist zu voll- 
kommenem Gehorsam gegenüber dem Wort Gottes, welches sich im Wort 
des Sohnes zuspricht14. 
14 Vgl. die Erzählung vom zwölfjährigen Jesus im Tempel Lk 2, 49 f.; die Perikope vom 
Verwandtenbesuch Lk 8, 19 ff. und parr. Der Duktus der lukanischen Version geht darauf 
hin, Maria als die rechte Hörerin des Wortes zu erweisen, 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 189 

Dem aufmerksamen Leser des lukanischen Doppelwerkes entgeht nicht, 
daß Maria damit als die exemplarische Verwirklichung von Kirche darge- 
stellt ist15. Sie ist das Ereignis des Wortes Gottes, das zwar konkret durch 
die Apostel (in der Nachfolge Christi) ergeht, doch niemals deren eigene 
Verlautbarung, sondern die des Heiligen Geistes ist (Lk 12, 12; Apg 2,4; 
4,8). Ihr Inhalt ist Christus, seine Sache, sein Evangelium (Apg 5,42; 
8, 35; 18, 25 u. ö.). Man muß also darauf hören - willig, bereit, gehorsam. 
Aus diesem Reden und Hören entsteht die Kirche; sie isa ekklesia, im Wort 
Gottes versammelte, das Wort zu tun bereite Gemeinde. Die Quintessenz 
lukanischen Kirchenverständnisses kommt in dem unscheinbaren Satz zum 
Ausdruck: •Am folgenden Tag versammelte sich fast die ganze Stadt, um 
das Wort Gottes zu hören" (Apg 13, 44). Kirche ist Gemeinde derer, die 
sich sammeln, zu denen Gott spricht und die darauf hören, indem sie nicht 
nur akustischen Reizen sich aussetzen, sondern ihr Herz aufschließen lassen 
(Apg 16, 14f.). Wenn dies geschieht, dann wirkt Gott eine neue Schöpfung: 
Heil und Erlösung wird Ereignis (Apg 2, 47; 17, 4). Die Kirche selber als 
Heilsgemeinde ist schon Schöpfungsereignis (Apg 13,41; vgl. den Bezug 
auf Hab 1,5). Freilich ist bei diesem Werk der gleiche Gott am Handeln, 
der alle Schöpfung aus seiner Hand hervorgehen läßt, der Gott der Väter, 
der Bundesgott. So steht die Kirche bei aller Neuheit doch in der Konti- 
nuität: auch sie ist Bund, aber nun neuer und ewig währender Bund, der 
geschlossen ist im Bundesblut des Christus (Lk 22, 19 f.). 

Alles dies nun tritt an Maria mit besonderer Prägnanz zutage. Der 
dritte Evangelist verdeutlicht das in der Verkündigungserzählung (Lk 
1, 26-38). Der Engel, der Bote Gottes, kommt zu Maria. Alle Initiative 
in dem nun anhebenden Geschehen liegt also bei Gott. Nach seinem Wil- 
len soll dieses jüdische Mädchen Mutter seines Sohnes, Mutter des Mes- 
sias werden. Er verleiht ihr damit kein persönliches Privileg. Der Messias 
ist Retter seines Volkes und der ganzen Menschheit; er hat ein univer- 
sales Amt. So erscheint Maria geradezu als Repräsentantin der Mensch- 
heit. Gott spricht in seinem Boten zu allen Menschen, vertreten durch je- 
nes Mädchen. Schon hier zeigt sich das ekklesiale Ambiente der Erzählung. 
Es wird noch deutlicher herausgearbeitet, wenn Lukas die Hintergründig- 
keit dieser Begegnung andeutet. Gottes Anfrage und der dahinter ste- 
hende Tatwille ist weder durch menschliche Leistung noch durch histori- 
sche Notwendigkeit (auch nicht die der Sündenverfallenheit der Menschen), 
sondern einzig durch seine Liebe bedingt. Bezüglich des Heils der Men- 
schen bliebe weiterhin das Abrahamsprinzip gültig, das Lukas im Gleich- 

15 Zur lukanischen Ekklesiologie H. Schlier, Die Kirche in den lukanischen Schriften: 
MySal 1V/1, Einsiedeln-Zürich-Köln 1972, 116-135. 



Wolfgang Beinert 190 

nis vom reichen Mann und vom armen Lazarus so wiedergibt: •Sie haben 
Mose und die Propheten, die sollen sie hören" (Lk 16, 29). Mit anderen 
Worten: was sich jetzt im Haus von Nazaret zuträgt, ist Ereignis der 
reinen Gnade, des reinen Zuspruchs Gottes. Ihm entspricht die Ant- 
wort der Hörerin: •Ich bin die Dienerin des Herrn; mit mir geschehe, was 
du gesagt hast" (Lk 1, 38). Was da geschehen soll und was da angenom- 
men wird, ist ein Wunder der göttlichen Allmacht. Das überzeugende Ar- 
gument des Engels hatte gelautet: •Für Gott ist nichts unmöglich" (Lk 
1, 37) - das ist ein Zitat des Gottesspruches an Sara, die Frau des Abra- 
ham, die nicht an Gottes Verheißung glauben will (Gen 18, 14 a, LXX). 
Der Beweis ist nur dem schlüssig, der sein ganzes Vertrauen auf Gott setzt; 
er verlangt nach einem liebenden Herzen. Des Engels Argumentation 
sticht nur für den Glaubenden. Indem Maria sie also annimmt, beweist 
sie ihren tiefen Glauben. Franz Mußner hat in einer Studie gezeigt, daß 
er von Lukas in Parallele zum Glauben Abrahams gesehen wird, des 
Vaters aller Glaubenden16: hier wie dort ein Glaube, der sich zum Gott 
der unvordenklichen Wunder bekennt; der sich auf seine Zusage allein 
stützt; der aller menschlichen Erfahrung zuwider läuft; der in letzter Ra- 
dikalität Gottes Gottheit anerkennt. 

Maria erscheint somit als Repräsentantin des neuen Bundes, der die 
Erfüllung und Überhöhung des Abrahamsbundes ist. Jener Bund zeigt 
sich als interpersonaler Dialog zwischen Christus, Gottes Sohn, und den 
Menschen, die die Kirche als Glaubensgemeinschaft bilden. Er vollzieht 
sich im Spannungsfeld von Gnade und Glaube. Die Mutter Christi ist damit 
a limine, von Grund auf, aus bloß historischer Perspektive gehoben; sie 
hat paradigmatische, beispielhafte Bedeutung. Auf sie ist immer schon 
dort abgehoben, wo von Christus und Kirche - also vom Neuen Bund, wo 
von Gnadenanruf und Glaubensantwort - also vom Dialog des Heiles ge- 
sprochen wird. 

Gerade und genau dieses aber geschieht in der Theologie, die eben 
diese Zusammenhänge zu erhellen sucht; gerade und genau dieses ge- 
schieht in der Praxis des Glaubens, der aus Gnade und in der Kirche zu 
realisieren ist. Sofern nun die Mariendogmen der Kirche per definitionem 
gar nichts anderes sein können als Interpretationen und Aktualisierun- 
gen der biblischen Offenbarungsurkunde, fungieren sie von vornherein als 
wichtige Leitlinien für Theologie und Glauben. Dies ist nun im einzel- 
nen zu zeigen. 

16 F. Mußner, Der Glaube Marxens im Licht des Römerbriefs: Cath. 18 (1964), 258-268. 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 191 

III. Die Glaubensreflexion im Licht der Mariendogmen 

Die Marientheologie, die im ersten Jahrtausend der Dogmengeschichte - 
und noch ein Stück darüber hinaus • entwickelt worden ist, will nichts an- 
deres sein als ein Stück objektiver christlicher Heilslehre. Bis hin zu Bern- 
hard von Clairvaux liegt es ihr fern, mittels dogmatischer Aussagen Ma- 
rienfrömmigkeit zu betreiben. Damit steht a priori fest, daß die beiden 
ersten von uns angeführten mariologischen Dogmen und (soweit damit 
im Zusammenhang) auch der letzte dogmatische Satz im Horizont der chri- 
stologisch-ekklesiologischen Thematik ihrer Entstehungszeit zu lesen sind. 
Sie müssen als Aussagen über die Fundamente christlichen Glaubensver- 
ständnisses gelten. 

Das ist besonders leicht einsichtig bezüglich der Gottesmutterschaft. Das 
Dogma wird herausgebildet in den christologischen Streitigkeiten des vier- 
ten und fünften Jahrhunderts und kommt angesichts der nestorianischen 
Bestreitungen der kirchlichen Einpersonenlehre (als sei Maria Mutter der 
menschlichen, statt der einen gott-menschlichen Person) zur Reife. Die 
entscheidende Frage heißt: Wer ist Christus? Paulus hatte die einpräg- 
same Formel geliefert: •Als aber die Zeit erfüllt war, sandte Gott seinen 
Sohn, geboren von einer Frau und dem Gesetz unterstellt, damit er die 
freikaufte, die unter dem Gesetz stehen, und damit wir das Recht der 
Sohnschaft erlangten" (Gal 4, 4 f.). Der Mensch Jesus von Nazaret also 
ist Gottes Sohn; die Menschheit wird betont durch die Herkunftsangabe 
und die sozio-kulturelle Situation (Jude unter dem Gesetz des Mose). Da- 
mit muß zwischen Gottheit und Menschheit ein - sicher noch näher zu 
bestimmendes - Gleichheitszeichen gesetzt werden. Das Zitat zeigt aber 
bereits mit aller Schärfe, daß es bei der Klärung der hier sich auftuenden 
Probleme nicht um eine akademische, sondern um eine höchst existen- 
tielle Frage geht, nämlich um die Weise, um die Radikalität, um die Uni- 
versalität unserer Erlösung. Die christologische Analyse ist abgezweckt auf 
soteriologische Erhellung: es geht bei ihr letztlich um den Menschen. Nur 
wenn dieser Mensch Gott ist, ist der Mensch tatsächlich erlöst. Ist also Jesus 
Gott, und wenn ja, wie kann man sich dies rational, also antimythisch, er- 
klären - darum geht es in der langwierigen und komplizierten dogmati- 
schen Klärung der Alten Kirche. 

Die wichtigsten Stationen seien genannt. Das erste ökumenische Konzil 
in Nikaia (325) definiert die Wesensgleichheit zwischen Vater und Sohn: 
dieser ist also Gott. Schon auf dem zweiten ökumenischen Konzil in Kon- 
stantinopel (381) wird diese Erkenntnis dadurch verdeutlicht, daß Maria 
als Mutter des Gottmenschen ins konziliare Glaubensbekenntnis aufgenom- 
men wird. Daß die christologische Bestimmung nicht auf die Mariologie 



Wolfgang Beinert 192 

verzichten kann, wird vollends deutlich in Ephesus (431): wenn Jesus Got- 
tes Sohn ist, dann ist die, die Jesus geboren hat, auch Mutter Gottes. Sie 
bringt nicht einen Menschen ans Licht der Welt, der dann irgendwann vom 
göttlichen Geist erfüllt wird; dieser Mensch ist vielmehr seit dem Anbe- 
ginn seiner Existenz Gott. Ein echtes Gleichheitszeichen ist zu setzen. Es 
wird ausgeschrieben in der Definition, Maria sei die Mutter Gottes. Die 
notwendigen Präzisierungen erfährt das Gleichheitszeichen dann auf dem 
Konzil von Chalkedon. In den vier berühmten Adverbien - die beiden Na- 
turen Jesu Christi sind •unvermischt, unverwandelt, ungetrennt und unge- 
sondert"17 - wird die Sinnspitze der paulinischen Formel aufgedeckt. Im- 
mer geht es dabei nicht um das Bemühen um philosophische Erkenntnis, 
sondern um theologische Durchdringung des Geheimnisses unserer Erlö- 
sung. Sie ist durch Jesus nur dann vollzogen, wenn dieser mehr ist als ein 
genialer religiöser Mensch, ein Prophet vom Schlag der Propheten Israels. 
Nur wenn er der Geber der Gnade selber, wenn er Gott ist, ist die Gnade 
geschehen. Dieses aber und nichts anderes wird im ephesinischen Dogma 
verkündet. Es ist somit ein christologischer und anthropologischer Satz, 
ausgesprochen im Rahmen der Bundestheologie, und eine Fundamental- 
ansage des christlichen Evangeliums. Gerade seine scheinbar so krude Ma- 
terialität wahrt dessen wesentliche Geschichtsbezogenheit und anti-ideolo- 
gischen Charakter. Er ist nicht frommer Spekulation entsprungen, sondern 
Formel für die in der Geschichte sich ereignende Begegnung von Gott und 
Menschen. 

Auf der gleichen Ebene liegt der anstößige Satz von der immerwähren- 
den Jungfräulichkeit der Mutter Christi. Er besagt, daß sie nicht nur ohne 
Zutun eines Mannes Jesus geboren habe, sondern daß sie zeitlebens nicht 
von einem Mann berührt worden ist. In ihm begegnet uns ältestes Tradi- 
tionsgut; das ist nicht verwunderlich, denn einem unbefangenen Lesen des 
ersten und dritten Evangeliums ergab er sich von selber. Freilich war er zu 
keiner Zeit selbstverständlich. So provozierte er zum Nachdenken über die 
Bedeutung des so sich auszeitigenden Handelns Gottes. Dabei kristallisier- 
ten sich vor allem zwei Einsichten heraus. Die erste lautet: Es wird da etwas 
über Gottes Handeln ausgesagt. Obwohl die Menschen sich wieder und 
wieder von ihm abwenden, ist er seit dem Bund mit Noah den Menschen 
treu; er seinerseits bleibt den Menschen zugekehrt. Aus dieser unbeirrba- 
ren Liebe Gottes ist auch die Sendung seines Sohnes zu erklären. Sie stellt 
einen völligen Neuansatz dar, vergleichbar nur der Schöpfung. Einst hat- 
te Gott Adam in die Welt gesetzt, damit er sie vollende; jetzt setzt er den 
•neuen Adam" (1 Kor 15, 45), damit er die sündenverfallene Welt erlöse 

17 DS302 = NR 178. 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 193 

- aber er setzt ihn wieder in die faktische, konkrete, vorfindliche Welt. Die 
Sendung ist Neuschöpfung in Solidarität. Das wird erreicht in einer Zeu- 
gung, die Jesus auf der einen Seite real der Einbindung in diese Welt ent- 
hebt - Jesus hat keinen menschlichen Vater -, ihn aber auf der anderen 
Seite - durch die Mutter - mit den Menschen blutsmäßig verbindet. Die 
Formel von der Jungfrauschaft Marias ist somit eine Verdeutlichung der 
Gotteslehre, der Schöpfungstheologie, der Lehre vom Bund (und damit von 
der Kirche). Sie hat aber auch eine dezidiert christologische Bedeutung. 
Denn sie sagt auch etwas aus über die Eigenart des jungfräulich Gezeugten. 
Er ist auch als Mensch ganz aus Gottes Hand hervorgegangen. Damit wird 
ein Unterschied namhaft gemacht, der bereits im Lukasevangelium ange- 
deutet wird. Dort ist eine deutliche Parallele zwischen der Geschichte Jesu 
und der des Johannes gezogen; um so deutlicher fallen dann die Differen- 
zen ins Auge. Vom Vorläufer heißt es: •Schon im Mutterleib wird er vom 
Heiligen Geist erfüllt sein" (Lk 1, 15); demgegenüber spricht der Engel zu 
Maria: •Heiliger Geist wird über dich kommen, und die Kraft des Höch- 
sten wird dich überschatten" (Lk 1, 35 a). Johannes bekommt - sehr früh - 
den Geist; Jesus stammt vom Geist. •Deshalb wird auch das Kind heilig 
und Sohn Gottes genannt werden" (Lk 1,35 b). Die wieder sehr krude 
Herausstellung der Jungfrauschaft Mariens ist also noch einmal eine Ver- 
deutlichung der Christologie; zugleich wird damit der Satz von der Gottes- 
mutterschaft abgesichert. 

Im Horizont antiken Denkens soll mit der Betonung der bleibenden 
Jungfräulichkeit der Mutter Jesu über alle, manchmal uns merkwürdig be- 
rührenden physiologischen Überlegungen hinaus festgehalten werden, daß 
die glaubende Verfügbarkeit, die sich in der Verkündigung zeigt, nicht ein 
einmaliger Akt, sondern bleibende Verfaßtheit ihres Lebens war. Sie ist 
und bleibt Gott völlig und total zugewandt. Jungfräulichkeit ist in dieser 
Perspektive kein aszetisches Lebensideal, sondern ein Zeichen für die Kon- 
sequenzen echten Glaubens und damit auch für die Macht der Gnade, die 
ihn hervorrief. Weil beides im christologischen Zusammenhang zum Aus- 
trag kommt, erscheint Christus als Zentrum des Geschehens und als Ziel 
des Zeichens. Der gleiche Sachverhalt wird nun auch in der Terminologie 
ausgedrückt, die von einer Sündenfreiheit Mariens spricht. Sünde ist nichts 
anderes als Gottesverweigerung, als Abkehr von ihm, die zwar verschie- 
dene Grade der Intensität annehmen kann, sich aber grundsätzlich immer 
gleich bleibt. Der Sünder hat Vorbehalte gegenüber Gott; sein Glauben ist 
bruchstückhaft, sozusagen Glaube ohne Gewähr. Maria aber ist die rest- 
und vorbehaltlos Glaubende. Daraus resultiert: sie ist ohne Sünde. Damit 
aber steht auch diese Erkenntnis nicht isoliert und ist keine Aussage bloßer 
Mariendevotion. Vielmehr erscheint sie als Klärung der Theologie der 



Wolfgang Beinert 194 

Gnade, des Bundes und der Erlösung. Was dies alles wirklich heißt und 
ist, wird in dem dogmatischen Satz erläutert. 

Die beiden letzten Mariendogmen gehören ohne Zweifel einem anderen 
Genus an als die der Alten Kirche. Die Mariologie des zweiten Jahrtau- 
sends der Kirchengeschichte ist bestimmt durch eine Zuwendung zum Sub- 
jekt, zu Maria selber. Die Verehrung ihrer Gestalt nimmt mächtigen Auf- 
schwung. Der unmittelbare Anlaß zu den Dogmatisierungen von 1854 und 
1950 ist darum weder eine häretische Bestreitung noch die Notwendigkeit 
unmittelbarer Verdeutlichung einer in den Brennpunkt geratenen Bibel- 
aussage. Die Päpste definieren - und sie begründen dies mit dem Glauben 
der Gesamtkirche, den sie durch Befragungen des Episkopates eruiert hat- 
ten. Georg Soll hat darauf aufmerksam gemacht, daß damit der Glaubens- 
sinn der Gläubigen aus seiner traditionellen, dogmenbezeugenden in eine 
neue, dogmenbegründende Rolle gedrängt wird. Es •war mit diesem neuen 
demokratischen Element die Gefahr gegeben, daß Glaubensentscheidun- 
gen das Ergebnis einer Volksabstimmung bzw. eines Volksbegehrens wer- 
den konnten"18. Dahinter steht der mächtige Drang, der Marienverehrung 
Ausdruck zu geben. Die dogmengeschichtliche Betrachtung wird darin frei- 
lich eher den letzten Anstoß zur Dogmatisierung sehen. Die Sache selber 
legte sich schon in den altkirchlichen Glaubenssätzen nahe; insofern stehen 
die neuen Dogmen auf der gleichen kontinuierlichen Traditionslinie. Denn 
wenn Maria in der Begegnung von reiner Gnade und radikalem Glauben 
im Geheimnis des Gottesbundes zur Mutter Gottes als reine Jungfrau wird, 
dann erhebt sich von selbst die Frage nach dem Anfang wie nach dem ab- 
soluten Ende ihrer Existenz, und zwar eben nicht aus biographischem, son- 
dern aus theologischem, näherhin aus christologischem und ekklesiologi- 
schem Interesse. 

Hinsichtlich des Anfangs sagt die kirchliche Lehre, Maria sei vom 
ersten Moment ihres Daseins an aus dem Schuldzusammenhang gelöst, in 
dem sonst alle Menschen stehen. In Zurüstung zu ihrer besonderen heils- 
geschichtlichen Aufgabe hat Gott sie radikal, von ihren Wurzeln her be- 
gnadet. Das Dogma erweist sich wiederum als Formel einer integralen 
christlichen Gnadentheologie: es ist ein Sonderfall der dort zu erhebenden 
Tatsachen, freilich nicht so sehr im Sinn der Ausnahme als des Paradigmas, 
der Macht der Gnade. Darüber hinaus klärt es die Problematik der Erlö- 
sungslehre. Es hatte ja deswegen so lange gedauert, bis die schon seit 
langem sich anbahnende Erkenntnis reif für die Dogmatisierung war, weil 
die Erlösung durch den Kreuzestod Christi als universal geltend gesehen 
wurde, dann aber nicht mehr klar war, wie sie sozusagen schon im voraus 

G. Soll, Mariologie 216 (vgl. oben Anm. 9). 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 195 

hätte - bei Maria - erfolgen können. Im Theologumenon von der voraus- 
schauenden Erlösung fand sich der Ausweg aus dem Dilemma und so auch 
eine Präzisierung der Soteriologie. Das Dogma von der Unbefleckten Emp- 
fängnis ist aber auch eine Vertiefung der Ekklesiologie. Wie im Anschluß 
an Bernhard Langemeyer der jetzige Kardinal Joseph Ratzinger gezeigt 
hat, gehört es zum Inhalt der prophetischen Verkündigung im Alten Bund, 
daß Gott trotz aller Verderbnis den •heiligen Rest" aus seinem Volke ret- 
ten wird19. In der Kirche sieht Paulus ausdrücklich diesen Rest (Rom 11,6). 
Damit zeigt sich, daß Gottes Wirken nie ins Leere geht, sondern immer 
schon auf eine Geschichte trifft, die durch sein Handeln vorgeprägt ist. In 
der Diskontinuität der Unheilsgeschichte erscheint die Kontinuität des 
Heiles. Das nun wird in Maria sichtbar: sie ist als reines Werk der Gnade 
reine Antwort an Gott. In ihr erscheint der Höhepunkt alttestamentlicher 
Bundestreue; in ihr verdichtet sich das Wesen des Neuen Bundes. Das in- 
nerste Sein von Kirche leuchtet an ihr auf. 

Das alles kann nicht als bloße Episode gedacht werden. Gottes Treue ist 
kein leeres Wort. Sie hält sich für immer durch. So liegt der Satz von der 
Verherrlichung Marias, von ihrer Aufnahme in den Himmel gleichsam in 
der Fortsetzung dessen, was von ihr bisher zu sagen war. Und wie davon 
die verschiedensten Disziplinen der Theologie berührt wurden, so also auch 
durch dieses Dogma. Aber diesmal geschieht es unter einem besonderen 
Blickwinkel, unter der Thematik der Eschatologie. Darunter ist nicht mehr 
bloß der letzte Traktat der herkömmlichen Dogmatik verstanden, sondern 
eine Perspektive, die in allen Gegebenheiten des Glaubens und der Glau- 
benslehre zur Geltung kommt. Sie besagt, daß Gottes Handeln und seine 
Frucht unvergänglich sind. Gott liebt die Menschen ernstlich. Die Men- 
schen dürfen darum auch ernstlich auf das hoffen, was wir im letzten Satz 
unserer Symbola bekennen: •Ich glaube an die Auferstehung der Toten 
und das ewige Leben". Solches Vertrauen geht nicht ins Unbestimmte; 
dafür ist Maria uns ein Zeichen. So kann Karl Rahner das Geheimnis dieses 
Satzes folgendermaßen ausbuchstabieren: •Wir bekennen die bleibende 
Gültigkeit der leibhaftigen Geschichte; wir bekennen die Hoffnung und die 
Liebe zur Erde, die nicht bloß Übungsplatz oder die Schaubühne einer spi- 
rituellen Existenz ist, die verlassen wird, sobald die Endgültigkeit kommt, 
die vielleicht selber, wenn auch in radikaler Verwandlung, genauso eingeht 
in die Herrlichkeit des ewigen Gottes wie der Geist des Menschen."20 Wenn 

19 J. Ratzinger, Die Tochter Zion, Betrachtungen über den Marienglauben der Kirche, 
Einsiedeln 1977, 62-65; dazu B. Langemeyer, Konziliare Mariologie und biblische Typo- 
logie. Zum ökumenischen Gespräch über Maria nach dem Konzil: Cath21 (1967), 295-316. 
20 K. Rahner, Maria Himmelfahrt: Chancen des Glaubens, Fragmente einer modernen 
Spiritualität (Herder-Bücherei 389), Freiburg 1971, 61. 



Wolfgang Beinert 196 

Gott Maria in seine beseligende Gemeinschaft aufnimmt, dann ist dieses 
Bekenntnis nicht utopisch: an einem von uns ist es wahr geworden. So lenkt 
das Dogma unseren Blick auf das letzte Sein und Sollen von Mensch und 
Welt, von Kirche und Geschichte. Die Theologie gewinnt damit eine um- 
greifende Einheit und Eindeutigkeit. 

Unsere kurze Übersicht, die durchaus der Erweiterung fähig wäre, hat 
wohl hinreichend deutlich zeigen können, daß es kaum ein Gebiet der 
Glaubenslehre gibt, das nicht durch die mariologischen Dogmen befruchtet, 
veranschaulicht und präzisiert würde. Das bedeutet, daß eine integrale 
Theologie ohne Mariologie nicht gut denkbar ist, insofern ihr eine wichtige 
Dimension verschlossen bliebe. Mariologie ist damit kein Spezialfor- 
schungsgebiet, das man ohne Not vernachlässigen könnte, sondern wesent- 
liche Ergänzung jeder theologischen Forschungsarbeit. 

IV. Mariendogmen und christliche Spiritualität 

Das Dogma als Entfaltung des apostolischen Kerygmas und Aktualisierung 
seines Gehalts in die konkrete Geschichte nimmt eine Mittelstellung zwi- 
schen Offenbarung und Glauben ein. Die Dogmatik (als zentrale theolo- 
gische Disziplin) hat sich, ihrem Namen entsprechend, mit den Dogmen zu 
befassen und partizipiert damit an dieser Vermittlung. Sie ist also nicht 
Selbstzweck, sondern dienstbezogen auf die Aktualisierung des christlichen 
Glaubens in der christlichen Existenz. Dogma und Theologie sind ihrem 
Wesen nach praxisbezogen. Schon die erste allgemeine Überlegung zeigt, 
daß die mariologischen Glaubenssätze wie auch die sie reflektierende 
Theologie einen wichtigen Lebenswert besitzen. Genauer gesagt: wenn die 
Dogmen die Theologie befruchten und klären, dann befruchten und klären 
sie auch die christliche Praxis. Der Glaube wird realistischer, die Hoffnung 
begründeter, die Liebe dynamischer, wenn sie auf die mariologischen Tat- 
sachen blicken und damit näher in den Bereich von Christus und Kirche, 
Gnade und Glaube einbezogen werden. 

Diese Einsicht wird illustriert, wenn wir noch einmal in einem Durch- 
gang die einzelnen Sätze daraufhin untersuchen. Schon von Anfang an 
kann man vermuten, daß der glaubenspraktische Ertrag nicht so sehr auf 
dem objektiven Feld der Bundestheologie liegen wird, sondern vielmehr 
im subjektiven Bereich von Gnade und Glauben. Damit wird allerdings 
die Analyse schwierig. In sie müßten die jeweilige Gestimmtheit, die 
konkrete Glaubenssituation des Betrachtenden wie des Befragten einbe- 
zogen werden, weil beide je dementsprechend von anderen Aspekten aus 
praxisrelevante Züge erkennen werden. Auf das damit entstehende 
äußerst komplizierte Gebiet wollen wir uns nicht begeben. Was zu sagen 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 197 

bleibt, ist also sehr unvollständig und unvollkommen, nicht nur ergän- 
zungsfähig, sondern ergänzungsbedürftig; immerhin dürfte es trotzdem 
möglich sein, bestimmte Motivationen zu entnehmen, die in die eigene 
Orthopraxis hineinwirken könnten21. 

So erinnert die Lehre von der Gottesmutterschaft Mariens an die missio- 
narische Ausrichtung, die dem Christen von Natur aus, d. h. kraft der 
Taufe, zukommt. •Die Kirche - somit jeder einzelne Christ - existiert 
nicht für sich selbst. Sie sind um der Welt und ihres Heiles willen von 
Gott berufen und gesandt. Eine Gemeinde oder ein Christ, die sich nicht 
an dieser Sendung beteiligen, leben im Widerspruch zum Wesen der Kir- 
che"22. In der lukanischen Ekklesiologie werden die Christen mit dem 
Heiligen Geist bedacht, um fortan als Zeugen Christi zu wirken (vgl. Lk 
24,48; Apg 1,8). Zeugnis geben bedeutet neues Leben wecken; darauf 
weist im Deutschen wie im Lateinischen bereits das Wort hin23. Indem 
der Christ das Wort von Christus verkündet, übt er mütterlichen Dienst 
aus: neue Jünger werden Christus geschenkt, so wie er es der Kirche aufge- 
geben hat (Mt 28, 19 f.). Die vom Heiligen Geist überschattete Mutter Jesu 
wird zum Urbild des Glaubenszeugen. Als die Gott Gehorsame bringt sie 
in der Schlichtheit und Selbstverständlichkeit lebendigen Glaubens Jesus 
zur Welt - nicht anders aber ist es auch uns aufgetragen. Bernhard Weite 
sagt: •Es soll also ein gemeinsames Wecken und Fördern des Geistes Jesu 
sein. Dazu gehört alles, was Jesus nach den Evangelien getan hat: Sich 
gemeinsam kümmern um die Heilung seelischer oder leiblicher Wunden, 
sich gemeinsam bemühen um Versöhnung überall dort, wo es der Ver- 
söhnung bedarf, gemeinsames Erwecken einer Atmosphäre von Sympathie, 
Verständnis, Hilfsbereitschaft und Liebe."24 Ähnlich wie bei Maria wird 
auch bei uns dieses Zeugnis nicht aus der strahlenden Helle der Selbst- 
sicherheit hervorgehen, sondern aus dem Dunkel und der Ärgerlichkeit des 
Glaubens. 

Was Glauben heißt und ist, wird für uns besonders sichtbar an dem 
Geheimnis der Jungfräulichkeit Marias. Glauben im christlichen Ver- 
ständnis ist nicht Frucht eigener Leistung, sondern der gnädigen Zuwen- 

21 Wertvolle Gedanken vor allem zur Bedeutung der Weiblichkeit Mariens in den Schrif- 
ten H. Urs von Balthasars, z. B. Die marianische Prägung der Kirche: W. Beinert (Hrsg.), 
Maria heute ehren 263-279, (vgl. oben Anm. 9); Klarstellungen, Zur Prüfung der Gei- 
ster (Herder-Bücherei 393), Freiburg 1971, 65-72; •Heilig öffentlich Geheimnis": IkaZ 7 
(1978, 1-12). 
22 Beschluß •Missionarischer Dienst" der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bun- 
desrepublik Deutschland 2. 3. 1 (Offizielle Gesamtausgabe I, 826). 
23 Das gemeinsame Grundwort für zeugen = bezeugen und zeugen = (ein Kind er-) 
schaffen ist ziehen: vgl. Der Große Duden VII, 780. Für das Lateinische vgl. die Ver- 
wandtschaft von testis und testicula. 
24 B. Weite, Maria, die Mutter Jesu, Meditationen, Freiburg-Basel-Wien 1976, 82. 



Wolfgang Beinert 198 

dung Gottes. Er aber handelt stets als der Gott des Bundes. Das bedeutet, 
daß seine heilschaffende Gnade nie blindlings auf die Erde fällt, sondern 
die im Bund gegebene und von ihm vorausgesetzte Bereitschaft des Men- 
schen in diesem Bund betrifft. Dabei ist freilich anzumerken, daß dieser 
selber noch einmal Tat der reinen Gnade ist. Aber wenn Gott einmal den 
Menschen zum Partner berufen hat, nimmt er ihn als solchen ernst. Der 
Glaube ist also in diesem Sinne echt menschliches Tun: er ist freie Ant- 
wort. Sie wird einem totalen Wort gegeben; denn wo sich Gott dem Men- 
schen zuwendet, tut er dies ganz und ohne Vorbehalt. Gleicherweise muß 
darum auch die Antwort sein: der Glaubende muß sich gänzlich zu Gott 
be-kehren. Er muß sich also völlig von sich und allem, was ihn an ande- 
res bindet, entäußern; er hat, um mit Erich Fromm zu sprechen, aus dem Be- 
reich des Habens in den Bereich des Seins überzugehen25. Glaube ist reine 
Hingabe an Gott. Sie leuchtet in größter Klarheit bei Maria, der immer- 
währenden Jungfrau, auf. 

Sie ist die restlos zu Gott Gewendete und darum auch die Sündenreine. 
Aus der Betrachtung der Zusammenhänge ergibt sich für uns, daß der 
Kampf gegen die Sünde nicht so sehr ein Versuch der Durchsetzung dieses 
oder jenes ethischen Gesetzes ist als vielmehr die Realisierung des Lebens- 
sinnes. Sinn ist die Selbstgesammeltheit der Existenz, die Übereinstim- 
mung mit sich und seiner Welt. Das Wesen der Sünde dagegen besteht in 
der Zerstreuung, in der Abkehr von der rechten Ordnung des Seins. In der 
Hingabe an Gott wird sie aufgehoben. So wird in ihm der Sinn gestiftet. Es 
ist leicht ersichtlich, daß hier eine Stufung denkbar ist. Die Hingabe an 
Gott kann größere oder mindere Intensität und Totalität besitzen; sie kann 
- wie wir von der Mutter Christi glauben - die Vollkommenheit des Men- 
schenmöglichen (in der Gnade) erreichen. Es ist vielleicht nicht müßig, an 
dieser Stelle sich einmal zu vergegenwärtigen, daß uns eine solche Sicht zu 
einer realistischeren Anschauung des göttlichen Heilswillens verhelfen 
kann. Er bezieht sich auf alle Menschen, aber er ist nicht die Ursache einer 
pseudodemokratischen Gleichmacherei. Gott gibt die Pluralität der Cha- 
rismen und erreicht die Vollendung der ganzen Menschheit in der je eigen- 
tümlichen und je unterschiedenen Begnadung des Einzelnen. Eine vertiefte 
Betrachtung des von Maria ausgesagten Satzes sollte uns zu einer besseren 
Verwirklichung des bruderschaftlichen Charakters der Kirche führen. 

Wie uns in der bleibenden Jungfrauschaft und der Sündenfreiheit Ma- 
rias die Bedeutung des Glaubens für das Leben anschaulich geworden sind, 
so verdeutlicht ihre unbefleckte Empfängnis die Macht der Gnade. Das 
Dogma ist die Ansage des unverrechenbaren Geheimnisses. Seine Sinn- 
25 E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelisdien Grundlagen einer neuen Gesellschaft, 
Stuttgart 1976. 



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 199 

haftigkeit kann zwar in etwa nachher erkannt werden, doch selbst dann 
noch bleibt es uns entzogen. Es erscheint nicht zwingend nötig. Darin nun 
erkennen wir ein wenig die Macht und Unverfügbarkeit des göttlichen 
Handelns. Gott ist der souveräne Gott - und indem wir den Glaubenssatz 
bekennen, bekennen wir uns zu Gottes Gottheit. Das ist hilfreich für uns 
und für die Welt gerade in der gegenwärtigen Situation, die von einem 
tief resignativen Zug charakterisiert ist. Wir haben das Vertrauen in die 
Machbarkeit der Welt verloren; wir erkennen die Ohnmacht unserer ange- 
maßten Allmacht als •Gotteskomplex", d. h. als neurotische Erscheinung26. 
Gott wieder Gott sein lassen - das ist eine zukunftsträchtige Aufgabe, die 
gerade dem Christen zugewiesen ist. Dazu gehört auch der Lobpreis seiner 
Gnade. Gott die Ehre geben - auch das ist ein wesentlicher Vollzug christ- 
licher Existenz. Das Dogma von der Immaculata kann noch einen anderen 
Impuls vermitteln. An Maria kann man schauen, wie ein reiner Mensch 
ist. Solches Ansehen tut uns not, die wir immer wieder bedrückt werden 
vom Ansehenmüssen menschlichen Versagens, menschlicher Verbrechen; 
und dies sehr wörtlich verstanden: der Bildschirm vermittelt uns nicht sel- 
ten eine höchst genaue Betrachtungsmöglichkeit. Maria ist das Symbol der 
Reinheit, die das Leben mit Gott schenkt. Brauchen wir nicht ein solches 

Zeichen bitter nötig? 
Seine innerste Kraft rührt aus jener Treue Gottes, die in bezug auf die 

Herrenmutter der Glaubenssatz von der endgültigen Verherrlidmng •mit 
Leib und Seele", also des ganzen Menschen Maria ausspricht. Gegen allen 
selbstzerstörerischen Pessimismus in der Kirche, aber auch gegen den in ihr 
verbreiteten künstlichen Optimismus, für den ebenfalls kein Grund be- 
steht, richtet er den Blick von der nächsten auf die absolute Zukunft, die 
in aller Geschichte anwest als die sie übersteigende Kraft und Macht des 
transzendenten Gottes. Er ist schon hier und jetzt am Werk: das Dogma 
spricht von einem konkreten Menschen, nicht von einem utopischen Ideal. 
Sein Werk aber übersteigt die Zeitlichkeit: nur Gottverbundenheit in 
Ewigkeit ist Verherrlichung. Der inneren Rastlosigkeit, die den Menschen 
kennzeichnet, ist also ein Ziel gegeben; wir haben im Himmel wahrhaftig 
eine Heimat (Phil 3, 20). Sie ist unsere Heimat, denn •Leib und Seele" 
kommen dort zur beseligenden Vollendung und mit ihnen unsere Ge- 
schichte, unser Streben und Bemühen, alles Gute, das wir wollten, alle 
Liebe, die wir begonnen haben. Die Lebens- und Todesangst, die uns be- 
fällt, rührt wesentlich daraus, daß wir immer wieder mit der Bruchstück - 
haftigkeit unserer Unternehmungen, unserer Bestrebungen, unseres Wol- 

28 Vgl. H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die 
Allmacht des Menschen, Reinbek 1979. 



Wolfgang Beinert 200 

lens konfrontiert werden. Selbst wenn Werke uns gelingen, sind sie letzt- 
lich von der unerbittlichen Tatsache infiziert, daß sie allenfalls - so, wie 
wir sie geschaffen und gewollt haben - mit der Zeit unseres Lebens koexi- 
stent sind. Alles Leben trägt den Todeskeim in sich. Die aus dem Glau- 
ben kommende, durch die Betrachtung der Existenz Mariens als der Ver- 
herrlichten versicherte Hoffnung auf das Eingehen aller Geschichte in die 
Absolutheit Gottes ist der Kontrapunkt zur tödlichen Resignation, die den 
auf sich selbst verwiesenen Menschen befällt. Das Dogma ist ein Bekennt- 
nis zum Wert von Mensch und Kosmos, den sie von Gott bekommen. 

V. Maria und der Christenglaube 

Unsere Erwägungen wollten zeigen, daß die Mariologie kein Nebenschau- 
platz christlicher Theologie, kein Tummelfeld besonders exzentrischer 
Frommer ist. Wo Marienlehre und Marienverehrung sich von den Glau- 
benssätzen der Kirche wahrhaft leiten lassen, erscheinen sie recht nüchtern. 
Doch aus dieser Nüchternheit wächst ein tiefer Glaube, ein größerer Mut 
zum Leben, ein lebendigeres Lob Gottes. Sie sind damit auf ein größeres 
Ganzes gerichtet. Wir können unsere bisherigen Erkenntnisse in einem 
Satz zusammenfassen, der sich in der Kirchenkonstitution des Zweiten Va- 
tikanischen Konzils findet: •Maria vereinigt, da sie zuinnerst in die Heils- 
geschichte eingegangen ist, gewissermaßen die größten Glaubensgeheim- 
nisse in sich und strahlt sie wider". Die eben angedeutete Gerichtetheit, die 
daraus resultiert, wird in der Fortsetzung des Zitates beim Namen ge- 
nannt: •Daher ruft ihre Verkündigung und Verehrung die Gläubigen hin 
zu ihrem Sohn und seinem Opfer und zur Liebe des Vaters"27. Wenn wir 
also Maria betrachten, wird unser Blick stets über sie hinaus auf den trini- 
tarischen Gott gerichtet, der das Ziel theologischer Erkenntnis und christ- 
lichen Lebens ist. Mariologie und Marienfrömmigkeit haben einen funktio- 
nalen Charakter. Sie exemplifizieren innerhalb der Kirche die Lebendig- 
keit göttlicher Gnade und menschlichen Glaubens. Es geht bei ihnen je um 
das konkrete Heil, das nicht Programm, sondern Vollzug ist, ein Dialog 
zwischen Gott und Menschen. Er vollzieht sich in Jesus Christus, dem Sohn 
Marias, der zugleich ihr Erlöser ist. Die Mariendogmen, die sie beden- 
kende Theologie und die daraus Mut schöpfende christliche Existenz leben 
alle genau aus diesem Punkt: Maria ist die Ortsangabe für die Tatsächlich- 
keit des Gottesheiles. 

Für dieses Resultat unserer Reflexion mag es erlaubt sein, einen Eides- 
helfer anzuführen, der gewiß unverdächtig ist. Er hat sein Zeugnis in ein 

27 Lumen  Gentium 65. 



Karriere nach unten 201 

Gebet gekleidet: •Ey du selige junpfraw und mutter gottis, wie hat uns got 
in dir ertzeigt so einen grossen trost, die weil er dein unwirdickeit und nich- 
tickeit hat so gnediglich angesehen, dadurch wir ermanet hynfurdt, er werd 
uns armen, nichtige menschen deynem exempel nach auch nit vorachten 
und gnediglich ansehen". So schrieb Martin Luther im Jahre 152128. Die 
Worte haben von ihrer Gültigkeit bis zur Stunde nichts verloren. 

M. Luther, Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt 1521: WA 7, 569. 

Karriere nach unten 

Ein Weg für Ordensleute und andere Christen 

Ursula Adams, Münster 

Karrieren weisen nach oben - nach unten führt der Abstieg. So ist der 
Sprachgebrauch. 

Was ist mit einer Karriere nach unten? 
Es geht um die Karriere zu den Armen unserer Zeit: zu den Untüchtigen, 

den Hilflosen und Unbeholfenen, den Verstörten und Störenden, den 
Abgeschobenen und Verdrängten und zu all denen, die niemand mehr 
wahrnimmt. 

Um eine Karriere geht es, nicht um eine Besuchsregelung. Besuche bei 
Armen sind gut, aber sie reichen hier nicht aus. Besuche kann man eines 
Tages wieder einstellen; man kann sich durch die Beschäftigung mit an- 
deren, wichtiger erscheinenden Leuten davon abhalten lassen. Arme ma- 
chen nur schüchtern oder gar nicht auf sich aufmerksam. In einer Zeit, die 
schreit, die sich mit Telefon, Presse und Fernsehen jederzeit überall zur 
Sprache meldet, geraten die ins Hintertreffen, die dies alles nicht zur Ver- 
fügung haben und damit nicht umgehen können. Arme sind rasch aus dem 
Rennen, wenn andere kommen, die sich besser vertreten können. Sie zie- 
hen sich zurück und sind alsbald wieder aus dem Blick. 

Um eine Karriere geht es, denn nur der kommt wirklich bei den Armen 
an, der sich zielstrebig und dauerhaft darum bemüht. Karrieren macht man 
nicht in einem Tag - nicht nach oben, erst recht nicht nach unten. 




