Wolfgang Beinert 184

die Welt ernstgenommen, die Realitdten der geschaffenen Welt und der
gewordenen Gesellschaft anerkannt, denn in eben dieser Welt will Jesus
Christus gegenwirtig sein. Aber die Welt ist viel méchtiger, als die Kirche
dachte, und viel verfiihrerischer, als man in der Klausur der theologischen
Handbiicher und der kirchlichen Verwaltungsorgane ahnen konnte. Es ist
nicht leicht, mit offener Tiir zu leben. Wer ist stirker, Jesus Christus oder
die Welt? Natiirlich hat Jesus selber diese Frage lingst beantwortet (Joh
16, 33), aber die Giiltigkeit seiner siegreichen Antwort, daf} er die Welt
tiberwunden hat, muf} sich immer neu in der Begegnung mit der Welt be-
wahren. Das geschieht in der Inkulturation, in der Begegnung Jesu Christi
in seiner Kirche mit den Kulturen und Religionen der Menschheit und mit
der modernen Gesellschaft, die auf die neue Schopfung wartet.

Die Bedeutung der mariologischen Dogmen
fiir Theologie und Glaubenspraxis

Wolfgang Beinert, Regensburg

Das Wappen Papst Johannes Pauls II. ist von grofier Schlichtheit: es zeigt
lediglich ein grofles Kreuz; unter dem rechten, weit ausgezogenen Quer-
balken steht der Buchstabe M — fiir ,Maria“. Damit dokumentiert er un-
mifiverstindlich seine Spiritualitdt und wohl auch sein kirchenpolitisches
Programm: der gekreuzigte Erloser des Menschen! und seine Mutter. Die
Betonung des Herrn erscheint selbstverstindlich, die Marias vermag zu
irritieren. Soll damit unbefangen-glutvolle polnische Frommigkeit zum
Weltmaflstab erhoben werden? Feiert der marianische Maximalismus der
pianischen Zeiten frohliche Urstdnd? Oder deutet sich eine Kurskorrektur
zum Minimalismus der letzten anderthalb Jahrzehnte an, welche notwen-
dig geworden ist? Wird die mafivolle Mariologie des Zweiten Vatikani-
schen Konzils desavouiert oder ihr eigentliches Anliegen zur Erfiillung ge-

1 Enzyklika ,Redemptor hominis“ vom 4. Mirz 1979,



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 185

bracht? Wir sehen uns erneut veranlafit, diese Fragen zu erértern, d. h. den
richtigen Ort unserer Haltung gegeniiber der Mutter Christi zu finden. Das
ist gerade in unserer Situation besonders dringlich, da wir in einem Lande
leben, das zwar uniibersehbar in seiner Kultur durch den Marienkult ge-
prigt ist?, das aber zugleich die Heimat der Reformation ist, die entschie-
den Protest gegen die Auswiichse desselben erhoben hat und immer noch,
wenngleich wesentlich moderater, erhebt.

Unsere Frage lautet: Warum ist Maria Thema fiir die Christen, und in
welchem Mafle kann sie es sein? Sie stellt sich einmal der Theologie als der
systematischen Reflexion des Glaubensinhaltes, gleicherweise aber auch
der Glaubenspraxis als der Umsetzung des Bedachten in die konkrete Exi-
stenzverwirklichung. Um sie zu beantworten, untersuchen wir die Glau-
benssitze der romisch-katholischen Kirche iiber Maria. Es handelt sich
dabei um folgende Aussagen:

1. Maria ist Mutter Gottes. Dies wurde auf dem Konzil von Ephesus (431)
definiert®.

2. Maria ist als Mutter reine Jungfrau geblieben. Spitestens seit der Wen-
de zum dritten Jahrhundert steht dieser Satz in den christlichen Tauf-
bekenntnissen; ausdriicklich wird er 553 auf dem zweiten Konzil von
Konstantinopel bestatigt*.

3. Maria ist die unbefleckt Empfangene, d. h. sie ist vom ersten Moment
ihres Daseins an von der Erbschuld bewahrt geblieben. Papst Pius IX.
hat dieses Dogma 1854 formuliert®.

4. Maria ist mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen. Dies wird
feierlich von Pius XII. im Jahr 1950 als Glaubenssatz verkiindet®.

5. Maria ist allezeit siindenfrei geblieben. Das ist kein eigens formuliertes
Dogma, wohl aber die durchgingige Glaubensiiberzeugung der Kirche,
die sich auch in amtlichen Dokumenten findet”.

Die beiden ersten Sitze und in etwa auch der letzte, der in ihnen jeweils
mitgedacht wurde, gehéren zum altkirchlichen, den groflen Konfessionen
gemeinsamen Glaubensgut; auch die Reformatoren bekannten sich dazu®.
Der dritte und vierte Satz gehdrten zur Kontroversmaterie der christlichen

2 Vgl. K. Algermissen — G. Englhardt — E. Wimmer, Art. Deutschland: Lexikon der
Marienkunde I, Regensburg 1967, 1303-1379.

3 DS (Denzinger-Schénmetzer) 251 = NR (Neuner-Roos) 172.

4+ Vgl. DS 10 (Hippolyt v. Rom) sowie dic weiteren Ausfaltungen des Apostolicum bei
DS; das Constantinopolitanum II DS 422 = NR 181.

5 DS 3803 = NR 479.

6 DS 3903 = NR 487.
7 DS 2800 (Pius IX.), 8908, 3915 (Pius XI1.); vgl. auch 1578 (Conc. Tridentinum).



Wolfgang Beinert 186

Kirchen. Von allen aber gilt, daff sie vielen Christen auch innerhalb der
romisch-katholischen Kirche grofie Schwierigkeiten bereiten, und zwar
nicht nur hinsichtlich ihrer Inhalte, sondern auch wegen ihrer Qualitit als
Dogmen.

In den folgenden Ausfithrungen werden wir uns diesen Umstand vor
Augen halten, aber nicht ausdriicklich auf ihn eingehen. Die mariologischen
Dogmen werden nicht begriindet und erklirt; es wird mehr oder weniger
vorausgesetzt, was sie bedeuten®. Unser Hauptaugenmerk gilt ihrer Be-
deutung fiir eine integrale christliche Theologie und fiir die genuine Ver-
wirklichung christlicher Existenz. Indirekt kann dadurch, so hoffen wir,
auch einiges Licht auf die innere Sinnhaftigkeit dieser Sitze fallen. Es
scheint allerdings notwendig, zuvor eingehend zu begriinden, warum wir
uns ausgerechnet der umstrittenen Dogmen als Positionshilfen bedienen.

Die Gliederung unserer Uberlegungen ist damit angegeben. Zunichst ist
der katholische Dogmenbegriff zu erldutern. Daraus ergibt sich die Mog-
lichkeit und die Weise einer Antwort auf unsere Frage. Zu dieser selbst
wollen wir gelangen einmal durch Erhebung der heilsgeschichtlichen Rolle
Mariens, dann durch das Bedenken der Folgerungen, die sich daraus fiir
die Theologie und die christliche Lebenspraxis ergeben.

I. Dogma als Verstehenshilfe

Die Christen haben heute gewohnlich ein ziemlich gespanntes Verhaltnis
zu kirchlichen Lehrsitzen!®. Der Zeitgenosse steht prinzipiell autoritativ
vorgebrachten Standpunkten kritisch gegeniiber; das Dogma beansprucht
nicht mehr hinterfragbare Autoritét. Die Einsicht in die Verwickeltheit der
Verhiltnisse hat uns grofie Flexibilitit in unseren Aufierungen nahegelegt;
das Dogma legt grofie Starrheit an den Tag. Die jiingste Geschichte hat die
Notwendigkeit kirchlicher Positionsinderungen deutlich gemacht; das
Dogma erhebt intransigente Anspriiche. Die geschichtliche Riickbesinnung
der Theologie hat zur Erkenntnis der Notwendigkeit gefiihrt, sich zu den
Quellen des Glaubens zu begeben; das Dogma aber ist nicht Ursprung,

8 Vgl. z. B. die lutherischen Bekenntnisschriften iiber die Jungfrauschaft CA 3; Art. Smale.
1, 4; FC, sol. decl. 8, 24 (BSLK 54, 414, 1024); iiber die Gottesmutterschaft FC, epit. 8, 12;
sol. decl. 8, 24 (BSLK 806, 1024). Maria gilt auch als Fiirbitterir fiir die Kirche: Apol. 21,
27 (BSLK 322).

® Vgl. zur Einfithrung W. Beinert, Heute von Maria reden? Kleine Einfihrung in die
Mariologie (Theologie im Fernkurs 1), Freiburg-Basel-Wien 41977; dazu ds. (Hrsg), Ma-
ria heute ehren, Freiburg-Basel-Wien 31977: die Beitrige von L. Scheffczyk zum dogma-
tischen Gehalt der liturgischen Marienfeste. Zur ausfithrlichen Beschiftigung mit der Dog-
mengcschichte jetzt G. Soll, Mariologie (HDG 111/4), Freiburg-Basel-Wien 1978.

10 Bei Assoziationstests, die der Verfasser mit Studenten machte, zeigte sich, dafl der Be-
griff ,Dogma“ vorwiegend negativ besetzt ist und ablehnende Reaktionen hervorruft.



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 187

sondern historisch bedingte Standpunktfixierung. Es zeigt sich, alles in al-
lem genommen, als Barriere fiir das Glaubensverstindnis, nicht als For-
derhilfe. Gerade im Blick auf die Mariologie scheint es die sachliche Dis-
kussion zu blockieren.

Wird aber von diesen Einwédnden das kirchliche Dogma wirklich getrof-
fen? Hinter ihnen steht eine Konzeption, die durch die Positionen des 19.
Jahrhunderts geprégt ist. Ihren Gipfel erreichte sie auf dem Ersten Vatika-
nischen Konzil!t, Das Dogma ist demnach eine Offenbarungswahrheit in
Form eines Lehrsatzes mit unfehlbarem Wahrheitsanspruch; es verpflichtet
den Christen daher im Gewissen. In der Tat erscheint es als autoritir, als
statisch; der einzelne wird von ihm geradezu iibermachtigt. Diese Auffas-
sung ist aber nicht so sehr in der theologischen Tradition als in der neu-
scholastischen Philosophie des vergangenen Jahrhunderts begrindet. Die
theologische Neubesinnung auf die Quellen sowie die philosophischen Er-
kenntnisse tiber das Wesen der Geschichtlichkeit und die Bedeutung der
Sprache fiihrten in unserem Jahrhundert zu einem Dogmenverstindnis,
das der klassischen Uberlieferung besser entspricht’?. Es stand bereits im
Hintergrund des letzten Konzils; 1973 wurde es dann auch ausdriicklich
kirchenamtlich rezipiert'. Es zeigt sich heute, dafl der kirchliche Lehrsatz
nicht getrennt werden kann von dem ihm stets vorausgehenden Ringen um
den wahren Sinn der géttlichen Offenbarungsbotschaft. So wird zwar daran
festgehalten, dafl er Wahrheit zum Ausdruck bringt, doch ergdnzend zuge-
fligt, dafl diese nie ,gehabt“, sondern je neu erschlossen und gesichert wird.
Die Lehre der Kirche terminiert darum nicht im Satz selber, sondern in dem
von thm gemeinten Sinn. Jener (der Satz) ist also von diesem (dem Sinn)
iiberholbar: die Sache kann je besser und addquater ausgedriickt werden.
Dennoch wird sie nie perfekt formuliert werden kdnnen, da sie in sich
selbst als Mysterium des Glaubens je einen erheblichen Sinniiberschufl mit
sich trigt. Das Dogma erscheint in diesem neuen Verstindnis nicht mehr so
sehr als Vorgegebenheit denn als Aufgegebenheit; es ist nicht Hindernis,
sondern Anstof} fir das Denken. Diese Dynamik kommt ihm grundlegend
deswegen zu, weil es nichts anderes sein will und kann als die Entfaltung
und Verdeutlichung der gottlichen Offenbarung, wie sie in der Heiligen
Schrift als letzter Glaubensnorm niedergelegt ist. Die Neuheit eines neuen
HTgl_.FS—%—Oll = NR 84: ,Mit gottlichem und katholischem Glauben ist... all das zu
glauben, was im geschriebenen oder iiberlieferten Wort Gottes enthalten ist und von der
Kirche in feierlichem Entscheid oder durch gewdhnliche und allgemeine Lehrverkiindigung
als von Gott geoffenbart zu glauben vorgelegt wird“.

12 Vgl G. S6ll, Dogma und Dogmenentwicklung (HDG 1/5), Freiburg-Basel-Wien 1971.
13 Kongregation fiir die Glaubenslehre, Erklirung ,Mysterium ecclesiae” zur katholischen
Lehre iiber die Kirche und ihre Verteidigung gegen einige Irrtiimer von heute 5 (In deut-

scher Ubersetzung und mit einem Kommentar von K. Lehmann in: Nachkonziliare Doku-
mentation 43, Trier 1975, 147-155).



Wolfgang Beinert 188

Dogmas liegt also nicht darin, dafl hier etwas anderes als bisher gesagt
wird, sondern dafl das bislang Gesagte deutlicher, anschaulicher, zeitge-
rechter, praziser ausgesprochen wird. Es gibt kein anderes Evangelium;
aber das eine Evangelium schenkt uns immer neue Einsicht. Im Dogma
wird sie festgehalten; in der Theologie wird sie auslegend bedacht. Diese
wird also durch die Glaubenssitze nicht festgebunden, sondern angeleitet.
Sie geben die Positionen an. Man kann sie mit Wegmarkierungen verglei-
chen, die den Weg begrenzen und ein Abweichen von ihm verhindern. In-
dem sie aber diese Aufgabe erfiillen, verhelfen sie dem Gehenden zu ech-
tem Fortschritt: er gelangt mit Sicherheit zum Ziel, welches die Wegzeichen
gerade nicht sind und sein kénnen. Der christliche Glaube miindet nicht im
Dogma und geht auch nicht von ihm aus. Ursprung seines Denkens ist die
Heilige Schrift, das Ziel Gott selber. Das Dogma aber ist Hilfe dafiir, daf}
es erreicht wird.

Mit diesem Dogmenverstindnis konnen wir uns nun den mariologischen
Glaubenssdtzen zuwenden. Wir sehen in ihnen die Explikation der Heili-
gen Schrift und eine Wegweisung zum christlichen Leben.

I1. Maria in der Heilsgeschichte

Da die kirchlichen Dogmen stets schriftbezogen sind, miissen sie in dem Be-
zugsrahmen gesehen werden, den die Bibel vorgibt. Sie stellen also keine
abstrakten Spekulationen dar, sondern machen Aussagen iiber konkrete
historischen Ereignisse und Personen. Das gilt auch fiir die mariologischen
Glaubenssitze. Die Grundlage jeder Betrachtung itber Maria ist die vom
Neuen Testament festgehaltene Tatsache, dafl sie die Mutter Jesu Christi
ist. Am eingehendsten wird innerhalb desselben dariiber von Lukas nach-
gedacht. Das fithrte dann im Mittelalter zu der bekannten Legende, er sei
Maler gewesen, der viele Madonnenbilder hinterlassen habe. Daran ist
richtig, dafl wir ihm die Kenntnis wesentlicher Ziige ihrer Gestalt verdan-
ken; doch sind sie nicht so sehr biographischer als theologischer Natur. Sie
erscheint als der Mensch, der gehorsam ist, der auf Gott hort und seinen
Willen verwirklicht. Das zeigt sich deutlich auch in der Verkiindigungs-
erzahlung, in der am ausfiihrlichsten tber die Mutterschaft Mariens berich-
tet wird. Gott 1d88t ihr durch den Engel seinen Willen iibermitteln; sie
nimmt ihn in Demut an: Gott wird Mensch. Auch spater wird sie als die
Frau bezeichnet, die nicht immer versteht, immer aber bereit ist zu voll-
kommenem Gehorsam gegentiber dem Wort Gottes, welches sich im Wort
des Sohnes zuspricht!®.

mzihlung vom zwélfjéhrigen Jesus im Tempel Lk 2, 49 f.; die Perikope vom

Verwandtenbesuch Lk 8, 19 ff. und parr. Der Duktus der lukanischen Version geht darauf
hin, Maria als die rechte Hérerin des Wortes zu erweisen,



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 189

Dem aufmerksamen Leser des lukanischen Doppelwerkes entgeht nicht,
dafl Maria damit als die exemplarische Verwirklichung von Kirche darge-
steilt ist's. Sie ist das Ereignis des Wortes Gottes, das zwar konkret durch
die Apostel (in der Nachfolge Christi) ergeht, doch niemals deren eigene
Verlautbarung, sondern die des Heiligen Geistes ist (Lk 12, 12; Apg 2,4;
4, 8). Ihr Inhalt ist Christus, seine Sache, sein Evangelium (Apg 5, 42;
8, 35; 18, 25 u. 6.). Man muf} also darauf horen — willig, bereit, gehorsam.
Aus diesem Reden und Horen entsteht die Kirche; sie isa ekklesia, im Wort
Gottes versammelte, das Wort zu tun bereite Gemeinde. Die Quintessenz
lukanischen Kirchenverstdndnisses kommt in dem unscheinbaren Satz zum
Ausdruck: ,Am folgenden Tag versammelte sich fast die ganze Stadt, um
das Wort Gottes zu horen“ (Apg 13, 44). Kirche ist Gemeinde derer, die
sich sammeln, zu denen Gott spricht und die darauf horen, indem sie nicht
nur akustischen Reizen sich aussetzen, sondern ihr Herz aufschlieflen lassen
(Apg 16, 14£.). Wenn dies geschieht, dann wirkt Gott eine neue Schopfung:
Heil und Erlosung wird Ereignis (Apg 2, 47; 17, 4). Die Kirche selber als
Heilsgemeinde ist schon Schopfungsereignis (Apg 18,41; vgl. den Bezug
auf Hab 1, 5). Freilich ist bei diesem Werk der gleiche Gott am Handeln,
der alle Schopfung aus seiner Hand hervorgehen 148t der Gott der Viter,
der Bundesgott. So steht die Kirche bei aller Neuheit doch in der Konti-
nuitat: auch sie ist Bund, aber nun neuer und ewig wahrender Bund, der
geschlossen ist im Bundesblut des Christus (Lk 22, 19 f.).

Alles dies nun tritt an Maria mit besonderer Prignanz zutage. Der
dritte Evangelist verdeutlicht das in der Verkiindigungserzdhlung (Lk
1, 26-38). Der Engel, der Bote Gottes, kommt zu Maria. Alle Initiative
in dem nun anhebenden Geschehen liegt also bei Gott. Nach seinem Wil-
len soll dieses jidische Madchen Mutter seines Sohnes, Mutter des Mes-
sias werden. Er verleiht ihr damit kein personliches Privileg. Der Messias
ist Retter seines Volkes und der ganzen Menschheit; er hat ein univer-
sales Amt. So erscheint Maria geradezu als Reprasentantin der Mensch-
heit. Gott spricht in seinem Boten zu allen Menschen, vertreten durch je-
nes Madchen. Schon hier zeigt sich das ekklesiale Ambiente der Erzahlung.
Es wird noch deutlicher herausgearbeitet, wenn Lukas die Hintergriindig-
keit dieser Begegnung andeutet. Gottes Anfrage und der dahinter ste-
hende Tatwille ist weder durch menschliche Leistung noch durch histori-
sche Notwendigkeit (auch nicht die der Siindenverfallenheit der Menschen),
sondern einzig durch seine Liebe bedingt. Beziiglich des Heils der Men-
schen bliebe weiterhin das Abrahamsprinzip gultig, das Lukas im Gleich-

15 Zur lukanischen Ekklesiologie H. Schlier, Die Kirdie in den lukanischen Schrifien:
MySal 1V/1, Einsiedeln-Ziirich-Koln 1972, 116-135.



Wolfgang Beinert 190

nis vom reichen Mann und vom armen Lazarus so wiedergibt: ,Sie haben
Mose und die Propheten, die sollen sie héren“ (Lk 16, 29). Mit anderen
Worten: was sich jetzt im Haus von Nazaret zutrigt, ist Ereignis der
reinen Gnade, des reinen Zuspruchs Gottes. Thm entspricht die Ant-
wort der Hérerin: ,Ich bin die Dienerin des Herrn; mit mir geschehe, was
du gesagt hast“ (Lk 1, 38). Was da geschehen soll und was da angenom-
men wird, ist ein Wunder der géttlichen Allmacht. Das iiberzeugende Ar-
gument des Engels hatte gelautet: ,Fir Gott ist nichts unméglich“ (Lk
1, 87) — das ist ein Zitat des Gottesspruches an Sara, die Frau des Abra-
ham, die nicht an Gottes Verheiflung glauben will (Gen 18, 14 a, LXX).
Der Beweis ist nur dem schliissig, der sein ganzes Vertrauen auf Gott setzt;
er verlangt nach einem liebenden Herzen. Des Engels Argumentation
sticht nur fir den Glaubenden. Indem Maria sie also annimmt, beweist
sie ihren tiefen Glauben. Franz Mufiner hat in einer Studie gezeigt, dafl
er von Lukas in Parallele zum Glauben Abrahams gesehen wird, des
Vaters aller Glaubenden!®: hier wie dort ein Glaube, der sich zum Gott
der unvordenklichen Wunder bekennt; der sich auf seine Zusage allein
stiitzt; der aller menschlichen Erfahrung zuwider lauft; der in letzter Ra-
dikalitit Gottes Gottheit anerkennt.

Maria erscheint somit als Repradsentantin des neuen Bundes, der die
Erfiillung und Uberhohung des Abrahamsbundes ist. Jener Bund zeigt
sich als interpersonaler Dialog zwischen Christus, Gottes Sohn, und den
Menschen, die die Kirche als Glaubensgemeinschaft bilden. Er vollzicht
sich im Spannungsfeld von Gnade und Glaube. Die Mutter Christi ist damit
a limine, von Grund auf, aus blof} historischer Perspektive gehoben; sie
hat paradigmatische, beispielhafte Bedeutung. Auf sie ist immer schon
dort abgehoben, wo von Christus und Kirche — also vom Neuen Bund, wo
von Gnadenanruf und Glaubensantwort — also vom Dialog des Heiles ge-
sprochen wird.

Gerade und genau dieses aber geschieht in der Theologie, die eben
diese Zusammenhinge zu erhellen sucht; gerade und genau dieses ge-
schieht in der Praxis des Glaubens, der aus Gnade und in der Kirche zu
realisieren ist. Sofern nun die Mariendogmen der Kirche per definitionem
gar nichts anderes sein konnen als Interpretationen und Aktualisierun-
gen der biblischen Offenbarungsurkunde, fungieren sie von vornherein als
wichtige Leitlinien fiir Theologie und Glauben. Dies ist nun im einzel-
nen zu zeigen.

16 F. Muflner, Der Glaube Mariens im Licht des Romerbriefs: Cath. 18 (1964), 258-268.



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 191

II1. Die Glaubensreflexion im Licht der Mariendogmen

Die Marientheologie, die im ersten Jahrtausend der Dogmengeschichte —
und noch ein Stiick dariiber hinaus — entwickelt worden ist, will nichts an-
deres sein als ein Stiick objektiver christlicher Heilslehre. Bis hin zu Bern-
hard von Clairvaux liegt es ihr fern, mittels dogmatischer Aussagen Ma-
rienfrommigkeit zu betreiben. Damit steht a priori fest, dafl die beiden
ersten von uns angefithrten mariologischen Dogmen und (soweit damit
im Zusammenhang) auch der letzte dogmatische Satz im Horizont der chri-
stologisch-ekklesiologischen Thematik ihrer Entstehungszeit zu lesen sind.
Sie miissen als Aussagen iiber die Fundamente christlichen Glaubensver-
standnisses gelten.

Das ist besonders leicht einsichtig beziiglich der Gottesmutterschafl. Das
Dogma wird herausgebildet in den christologischen Streitigkeiten des vier-
ten und finften Jahrhunderts und kommt angesichts der nestorianischen
Bestreitungen der kirchlichen Einpersonenlehre (als sei Maria Mutter der
menschlichen, statt der einen gott-menschlichen Person) zur Reife. Die
entscheidende Frage heifit: Wer ist Christus? Paulus hatte die einprag-
same Formel geliefert: ,Als aber die Zeit erfiillt war, sandte Gott seinen
Sohn, geboren von einer Frau und dem Gesetz unterstellt, damit er die
freikaufte, die unter dem Gesetz stehen, und damit wir das Recht der
Sohnschaft erlangten“ (Gal 4, 4 f.). Der Mensch Jesus von Nazaret also
ist Gottes Sohn; die Menschheit wird betont durch die Herkunftsangabe
und die sozio-kulturelle Situation (Jude unter dem Gesetz des Mose). Da-
mit muf} zwischen Gottheit und Menschheit ein — sicher noch nédher zu
bestimmendes — Gleichheitszeichen gesetzt werden. Das Zitat zeigt aber
bereits mit aller Schérfe, dal es bei der Klérung der hier sich auftuenden
Probleme nicht um eine akademische, sondern um eine hochst existen-
tielle Frage geht, ndmlich um die Weise, um die Radikalitit, um die Uni-
versalitit unserer Erlosung. Die christologische Analyse ist abgezweckt auf
soteriologische Erhellung: es geht bei ihr letztlich um den Menschen. Nur
wenn dieser Mensch Gott ist, ist der Mensch tatsichlich erlost. Ist also Jesus
Gott, und wenn ja, wie kann man sich dies rational, also antimythisch, er-
kldren — darum geht es in der langwierigen und komplizierten dogmati-
schen Klarung der Alten Kirche.

Die wichtigsten Stationen seien genannt. Das erste 6kumenische Konzil
in Nikaia (325) definiert die Wesensgleichheit zwischen Vater und Sohn:
dieser ist also Gott. Schon auf dem zweiten 6kumenischen Konzil in Kon-
stantinopel (381) wird diese Erkenntnis dadurch verdeutlicht, dafl Maria
als Mutter des Gottmenschen ins konziliare Glaubensbekenntnis aufgenom-
men wird. Daf} die christologische Bestimmung nicht auf die Mariologie



Wolfgang Beinert 192

verzichten kann, wird vollends deutlich in Ephesus (431): wenn Jesus Got-
tes Sohn ist, dann ist die, die Jesus geboren hat, auch Mutter Gottes. Sie
bringt nicht einen Menschen ans Licht der Welt, der dann irgendwann vom
gottlichen Geist erfiillt wird; dieser Mensch ist vielmehr seit dem Anbe-
ginn seiner Existenz Gott. Ein echtes Gleichheitszeichen ist zu setzen. Es
wird ausgeschrieben in der Definition, Maria sei die Mutter Gottes. Die
notwendigen Prazisierungen erfahrt das Gleichheitszeichen dann auf dem
Konzil von Chalkedon. In den vier berithmten Adverbien —die beiden Na-
turen Jesu Christi sind ,,unvermischt, unverwandelt, ungetrennt und unge-
sondert“!” — wird die Sinnspitze der paulinischen Formel aufgedeckt. Im-
mer geht es dabei nicht um das Bemiithen um philosophische Erkenntnis,
sondern um theologische Durchdringung des Geheimnisses unserer Erlo-
sung. Sie ist durch Jesus nur dann vollzogen, wenn dieser mehr ist als ein
genialer religioser Mensch, ein Prophet vom Schlag der Propheten Israels.
Nur wenn er der Geber der Gnade selber, wenn er Gott ist, ist die Gnade
geschehen. Dieses aber und nichts anderes wird im ephesinischen Dogma
verkiindet. Es ist somit ein christologischer und anthropologischer Satz,
ausgesprochen im Rahmen der Bundestheologie, und eine Fundamental-
ansage des christlichen Evangeliums. Gerade seine scheinbar so krude Ma-
terialitat wahrt dessen wesentliche Geschichtsbezogenheit und anti-ideolo-
gischen Charakter. Er ist nicht frommer Spekulation entsprungen, sondern
Formel fiir die in der Geschichte sich ereignende Begegnung von Gott und
Menschen.

Auf der gleichen Ebene liegt der anstoflige Satz von der immerwdhren-
den Jungfriulichkeit der Mutter Christi. Er besagt, dafl sie nicht nur ohne
Zutun eines Mannes Jesus geboren habe, sondern daf sie zeitlebens nicht
von einem Mann beriihrt worden ist. In ihm begegnet uns altestes Tradi-
tionsgut; das ist nicht verwunderlich, denn einem unbefangenen Lesen des
ersten und dritten Evangeliums ergab er sich von selber. Freilich war er zu
keiner Zeit selbstverstandlich. So provozierte er zum Nachdenken uber die
Bedeutung des so sich auszeitigenden Handelns Gottes. Dabei kristallisier-
ten sich vor allem zwei Einsichten heraus. Die erste lautet: Es wird da etwas
tber Gottes Handeln ausgesagt. Obwohl die Menschen sich wieder und
wieder von ihm abwenden, ist er seit dem Bund mit Noah den Menschen
treu; er seinerseits bleibt den Menschen zugekehrt. Aus dieser unbeirrba-
ren Liebe Gottes ist auch die Sendung seines Sohnes zu erklaren. Sie stellt
einen v6lligen Neuansatz dar, vergleichbar nur der Schopfung. Einst hat-
te Gott Adam in die Welt gesetzt, damit er sie vollende; jetzt setzt er den
»neuen Adam* (1 Kor 15, 45), damit er die siindenverfallene Welt erlose

17 DS 302 = NR 178.



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 193

— aber er setzt ihn wieder in die faktische, konkrete, vorfindliche Welt. Die
Sendung ist Neuschopfung in Solidaritit. Das wird erreicht in einer Zeu-
gung, die Jesus auf der einen Seite real der Einbindung in diese Welt ent-
hebt — Jesus hat keinen menschlichen Vater —, ihn aber auf der anderen
Seite — durch die Mutter — mit den Menschen blutsméifig verbindet. Die
Formel von der Jungfrauschaft Marias ist somit eine Verdeutlichung der
Gotteslehre, der Schopfungstheologie, der Lehre vom Bund (und damit von
der Kirche). Sie hat aber auch eine dezidiert dhristologische Bedeutung.
Denn sie sagt auch etwas aus iiber die Eigenart des jungfréulich Gezeugten.
Er ist auch als Mensch ganz aus Gottes Hand hervorgegangen. Damit wird
ein Unterschied namhaft gemacht, der bereits im Lukasevangelium ange-
deutet wird. Dort ist eine deutliche Parallele zwischen der Geschichte Jesu
und der des Johannes gezogen; um so deutlicher fallen dann die Differen-
zen ins Auge. Vom Vorldufer heifit es: ,Schon im Mutterleib wird er vom
Heiligen Geist erfiillt sein“ (Lk 1, 15); demgegeniiber spricht der Engel zu
Maria: ,Heiliger Geist wird fiber dich kommen, und die Kraft des Hoch-
sten wird dich iiberschatten“ (Lk 1, 85 a). Johannes bekommt — sehr frith —
den Geist; Jesus stammt vom Geist. ,Deshalb wird auch das Kind heilig
und Sohn Gottes genannt werden® (Lk 1, 35b). Die wieder sehr krude
Herausstellung der Jungfrauschaft Mariens ist also noch einmal eine Ver-
deutlichung der Christologie; zugleich wird damit der Satz von der Gottes-
mutterschaft abgesichert.

Im Horizont antiken Denkens soll mit der Betonung der bleibenden
Jungfraulichkeit der Mutter Jesu iiber alle, manchmal uns merkwiirdig be-
rithrenden physiologischen Uberlegungen hinaus festgehalten werden, daf§
die glaubende Verfiigbarkeit, die sich in der Verkiindigung zeigt, nicht ein
einmaliger Akt, sondern bleibende Verfafitheit ihres Lebens war. Sie ist
und bleibt Gott vollig und total zugewandt. Jungfriulichkeit ist in dieser
Perspektive kein aszetisches Lebensideal, sondern ein Zeichen fiir die Kon-
sequenzen echten Glaubens und damit auch fiir die Macht der Gnade, die
ihn hervorrief. Weil beides im christologischen Zusammenhang zum Aus-
trag kommt, erscheint Christus als Zentrum des Geschehens und als Ziel
des Zeichens. Der gleiche Sachverhalt wird nun auch in der Terminologie
ausgedriickt, die von einer Siindenfreiheit Mariens spricht. Siinde ist nichts
anderes als Gottesverweigerung, als Abkehr von ihm, die zwar verschie-
dene Grade der Intensitit annehmen kann, sich aber grundsétzlich immer
gleich bleibt. Der Siinder hat Vorbehalte gegeniiber Gott; sein Glauben ist
bruchstiickhaft, sozusagen Glaube ohne Gewahr. Maria aber ist die rest-
und vorbehaltlos Glaubende. Daraus resultiert: sie ist ohne Stinde. Damit
aber steht auch diese Erkenntnis nicht isoliert und ist keine Aussage blofler
Mariendevotion. Vielmehr erscheint sie als Kldrung der Theologie der



Wolfgang Beinert 194

Gnade, des Bundes und der Erlosung. Was dies alles wirklich heifit und
ist, wird in dem dogmatischen Satz erldutert.

Die beiden letzten Mariendogmen gehéren ohne Zweifel einem anderen
Genus an als die der Alten Kirche. Die Mariologie des zweiten Jahrtau-
sends der Kirchengeschichte ist bestimmt durch eine Zuwendung zum Sub-
jekt, zu Maria selber. Die Verehrung ihrer Gestalt nimmt méichtigen Auf-
schwung. Der unmittelbare Anlafl zu den Dogmatisierungen von 1854 und
1950 ist darum weder eine héretische Bestreitung noch die Notwendigkeit
unmittelbarer Verdeutlichung einer in den Brennpunkt geratenen Bibel-
aussage. Die Papste definieren — und sie begriinden dies mit dem Glauben
der Gesamtkirche, den sie durch Befragungen des Episkopates eruiert hat-
ten. Georg Soll hat darauf aufmerksam gemacht, dafl damit der Glaubens-
sinn der Glaubigen aus seiner traditionellen, dogmenbezeugenden in eine
neue, dogmenbegriindende Rolle gedringt wird. Es ,war mit diesem neuen
demokratischen Flement die Gefahr gegeben, dafl Glaubensentscheidun-
gen das Ergebnis einer Volksabstimmung bzw. eines Volksbegehrens wer-
den konnten“*®. Dahinter steht der machtige Drang, der Marienverehrung
Ausdruck zu geben. Die dogmengeschichtliche Betrachtung wird darin frei-
lich eher den letzten Anstoff zur Dogmatisierung sehen. Die Sache selber
legte sich schon in den altkirchlichen Glaubenssitzen nahe; insofern stehen
die neuen Dogmen auf der gleichen kontinuierlichen Traditionslinie. Denn
wenn Maria in der Begegnung von reiner Gnade und radikalem Glauben
im Geheimnis des Gottesbundes zur Mutter Gottes als reine Jungfrau wird,
dann erhebt sich von selbst die Frage nach dem Anfang wie nach dem ab-
soluten Ende ihrer Existenz, und zwar eben nicht aus biographischem, son-
dern aus theologischem, niherhin aus christologischem und ekklesiologi-
schem Interesse.

Hinsichtlich des Anfangs sagt die kirchliche Lehre, Maria sei vom
ersten Moment ihres Daseins an aus dem Schuldzusammenhang gelist, in
dem sonst alle Menschen stehen. In Zurtistung zu ihrer besonderen heils-
geschichtlichen Aufgabe hat Gott sie radikal, von ihren Wurzeln her be-
gnadet. Das Dogma erweist sich wiederum als Formel einer integralen
christlichen Gnadentheologie: es ist ein Sonderfall der dort zu erhebenden
Tatsachen, freilich nicht so sehr im Sinn der Ausnahme als des Paradigmas,
der Macht der Gnade. Dariiber hinaus klirt es die Problematik der Erls-
sungslehre. Es hatte ja deswegen so lange gedauert, bis die schon seit
langem sich anbahnende Erkenntnis reif fir die Dogmatisierung war, weil
die Erlosung durch den Kreuzestod Christi als universal geltend gesehen
wurde, dann aber nicht mehr klar war, wie sie sozusagen schon im voraus

18 G, Soll, Mariologie 216 (vgl. oben Anm. 9).



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 195

hatte — bei Maria - erfolgen koénnen. Im Theologumenon von der voraus-
schauenden Erlosung fand sich der Ausweg aus dem Dilemma und so auch
eine Prazisierung der Soteriologie. Das Dogma von der Unbefleckten Emp-
fangnis ist aber auch eine Vertiefung der Ekklesiologie. Wie im Anschluf}
an Bernhard Langemeyer der jetzige Kardinal Joseph Ratzinger gezeigt
hat, gehort es zum Inhalt der prophetischen Verkiindigung im Alten Bund,
dafl Gott trotz aller Verderbnis den ,heiligen Rest® aus seinem Volke ret-
ten wird®. In der Kirche sicht Paulus ausdriicklich diesen Rest (R6m 11, 6).
Damit zeigt sich, dafl Gottes Wirken nie ins Leere geht, sondern immer
schon auf eine Geschichte trifft, die durch sein Handeln vorgepragt ist. In
der Diskontinuitdt der Unheilsgeschichte erscheint die Kontinuitat des
Heiles. Das nun wird in Maria sichtbar: sie ist als reines Werk der Gnade
reine Antwort an Gott. In ihr erscheint der Hohepunkt alttestamentlicher
Bundestreue; in ihr verdichtet sich das Wesen des Neuen Bundes. Das in-
nerste Sein von Kirche leuchtet an ihr auf.

Das alles kann nicht als blofle Episode gedacht werden. Gottes Treue ist
kein leeres Wort. Sie halt sich fiir immer durch. So liegt der Satz von der
Verherrlichung Marias, von ihrer Aufnahme in den Himmel gleichsam in
der Fortsetzung dessen, was von ihr bisher zu sagen war. Und wie davon
die verschiedensten Disziplinen der Theologie beriihrt wurden, so also auch
durch dieses Dogma. Aber diesmal geschieht es unter einem besonderen
Blickwinkel, unter der Thematik der Eschatologie. Darunter ist nicht mehr
blof der letzte Traktat der herkdmmlichen Dogmatik verstanden, sondern
eine Perspektive, die in allen Gegebenheiten des Glaubens und der Glau-
benslehre zur Geltung kommt. Sie besagt, dal Gottes Handeln und seine
Frucht unvergénglich sind. Gott liebt die Menschen ernstlich. Die Men-
schen diirfen darum auch ernstlich auf das hoffen, was wir im letzten Satz
unserer Symbola bekennen: ,Ich glaube an die Auferstehung der Toten
und das ewige Leben®. Solches Vertrauen geht nicht ins Unbestimrute;
dafiir ist Maria uns ein Zeichen. So kann Karl Rahner das Geheimnis dieses
Satzes folgendermaflen ausbuchstabieren: ,Wir bekennen die bleibende
Galtigkeit der leibhaftigen Geschichte; wir bekennen die Hoffnung und die
Liebe zur Erde, die nicht blofl Ubungsplatz oder die Schaubiihne einer spi-
rituellen Existenz ist, die verlassen wird, sobald die Endgtltigkeit kommt,
die vielleicht selber, wenn auch in radikaler Verwandlung, genauso eingeht
in die Herrlichkeit des ewigen Gottes wie der Geist des Menschen.“? Wenn

19 ] Ratzinger, Die Todhter Zion, Betrachiungen tiber den Marienglauben der Kirche,
Einsiedeln 1977, 62-65; dazu B. Langemeyer, Konziliare Mariologie und biblische Typo-
logie. Zum Okumenischen Gespriich iiber Maria nach dem Konzil: Cath 21 (1967), 295-316.
20 K. Rahner, Marié Himmelfahrt: Chancen des Glaubens, Fragmente einer modernen
Spiritualitit (Herder-Biicherei 389), Freiburg 1971, 61.



Wolfgang Beinert 196

Gott Maria in seine beseligende Gemeinschaft aufnimmt, dann ist dieses
Bekenntnis nicht utopisch: an einem von uns ist es wahr geworden. So lenkt
das Dogma unseren Blick auf das letzte Sein und Sollen von Mensch und
Welt, von Kirche und Geschichte. Die Theologie gewinnt damit eine um-
greifende Einheit und Eindeutigkeit.

Unsere kurze Ubersicht, die durchaus der Erweiterung fahig ware, hat
wohl hinreichend deutlich zeigen konnen, dafl es kaum ein Gebiet der
Glaubenslehre gibt, das nicht durch die mariologischen Dogmen befruchtet,
veranschaulicht und prazisiert wiirde. Das bedeutet, dafl eine integrale
Theologie ohne Mariologie nicht gut denkbar ist, insofern ihr eine wichtige
Dimension verschlossen bliebe. Mariologie ist damit kein Spezialfor-
schungsgebiet, das man ohne Not vernachldssigen konnte, sondern wesent-
liche Ergédnzung jeder theologischen Forschungsarbeit.

IV. Mariendogmen und christliche Spiritualitit

Das Dogma als Entfaltung des apostolischen Kerygmas und Aktualisierung
seines Gehalts in die konkrete Geschichte nimmt eine Mittelstellung zwi-
schen Offenbarung und Glauben ein. Die Dogmatik (als zentrale theolo-
gische Disziplin) hat sich, ihrem Namen entsprechend, mit den Dogmen zu
befassen und partizipiert damit an dieser Vermittlung. Sie ist also nicht
Selbstzweck, sondern dienstbezogen auf die Aktualisierung des christlichen
Glaubens in der christlichen Existenz. Dogma und Theologie sind ihrem
Wesen nach praxisbezogen. Schon die erste allgemeine Uberlegung zeigt,
dafl die mariologischen Glaubenssitze wie auch die sie reflektierende
Theologie einen wichtigen Lebenswert besitzen. Genauer gesagt: wenn die
Dogmen die Theologie befruchten und kldren, dann befruchten und kidren
sie auch die christliche Praxis. Der Glaube wird realistischer, die Hoffnung
begriindeter, die Liebe dynamischer, wenn sie auf die mariologischen Tat-
sachen blicken und damit naher in den Bereich von Christus und Kirche,
Gnade und Glaube einbezogen werden.

Diese Einsicht wird illustriert, wenn wir noch einmal in einem Durch-
gang die einzelnen Sitze daraufhin untersuchen. Schon von Anfang an
kann man vermuten, daf} der glaubenspraktische Ertrag nicht so sehr auf
dem objektiven Feld der Bundestheologie liegen wird, sondern vielmehr
im subjektiven Bereich von Gnade und Glauben. Damit wird allerdings
die Analyse schwierig. In sie miifiten die jeweilige Gestimmtheit, die
konkrete Glaubenssituation des Betrachtenden wie des Befragten einbe-
zogen werden, weil beide je dementsprechend von anderen Aspekten aus
praxisrelevante Ziige erkennen werden. Auf das damit entstehende
duflerst komplizierte Gebiet wollen wir uns nicht begeben. Was zu sagen



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 197

bleibt, ist also sehr unvollstindig und unvollkommen, nicht nur ergan-
zungsfihig, sondern erginzungsbediirftig; immerhin diirfte es trotzdem
méglich sein, bestimmte Motivationen zu entnehmen, die in die eigene
Orthopraxis hineinwirken kdnnten®.

So erinnert die Lehre von der Gottesmutterschaft Mariens an die missio-
narische Ausrichtung, die dem Christen von Natur aus, d. h. kraft der
Taufe, zukommt. ,Die Kirche — somit jeder einzelne Christ — existiert
nicht fiir sich selbst. Sie sind um der Welt und jhres Heiles willen von
Gott berufen und gesandt. Eine Gemeinde oder ein Christ, die sich nicht
an dieser Sendung beteiligen, leben im Widerspruch zum Wesen der Kir-
de“22. In der lukanischen Ekklesiologie werden die Christen mit dem
Heiligen Geist bedacht, um fortan als Zeugen Christi zu wirken (vgl. Lk
24,48; Apg 1, 8). Zeugnis geben bedeutet neues Leben wecken; darauf
weist im Deutschen wie im Lateinischen bereits das Wort hin**. Indem
der Christ das Wort von Christus verkiindet, {ibt er mitterlichen Dienst
aus: neue Jinger werden Christus geschenkt, so wie er es der Kirche aufge-
geben hat (Mt 28, 19 {.). Die vom Heiligen Geist iiberschattete Mutter Jesu
wird zum Urbild des Glaubenszeugen. Als die Gott Gehorsame bringt sie
in der Schlichtheit und Selbstverstindlichkeit lebendigen Glaubens Jesus
zur Welt — nicht anders aber ist es auch uns aufgetragen. Bernkhard Welte
sagt: ,Es soll also ein gemeinsames Wecken und Fordern des Geistes Jesu
sein. Dazu gehort alles, was Jesus nach den Evangelien getan hat: Sich
gemeinsam kiimmern um die Heilung scelischer oder leiblicher Wunden,
sich gemeinsam bemithen um Versshnung iiberall dort, wo es der Ver-
sohnung bedarf, gemeinsames Erwecken einer Atmosphére von Sympathie,
Verstindnis, Hilfsbereitschaft und Liebe.“** Ahnlich wie bei Maria wird
auch bei uns dieses Zeugnis nicht aus der strahlenden Helle der Selbst-
sicherheit hervorgehen, sondern aus dem Dunkel und der Argerlichkeit des
Glaubens.

Was Glauben heifit und ist, wird fiir uns besonders sichtbar an dem
Geheimnis der Jungfriulichkeit Marias. Glauben im christlichen Ver-
stindnis ist nicht Frucht eigener Leistung, sondern der gnadigen Zuwen-

2t ‘Wertvolle Gedanken vor allem zur Bedentung der Weiblichkeit Mariens in den Schrif-
ten H. Urs von Balthasars, z. B. Die marianische Prégung der Kirche: W. Beinert (Hrsg.),
Maria heute ehren 268279, (vgl. oben Anm. 9); Klarstellungen, Zur Priifung der Gei-
ster (Herder-Biicherei 893), Freiburg 1971, 65-72; ,Heilig 6ffentlich Geheimnis“: lkaZ 7
(1978, 1-12).

22 Beschluf ,Missionarischer Dienst® der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bun-
desrepublik Deutschland 2. 8. 1 (Offizielle Gesamtausgabe I, 826).

8 Das gemeinsame Grundwort fiir zeugen = bezeugen und zeugen = (ein Kind er-)
schaffen ist ziehen: vgl. Der Grofie Duden VII, 780. Fiir das Lateinische vgl. die Ver-
wandtschaft von testis und testicula.

% B, Welte, Maria, die Mutter Jesu, Meditationen, Freiburg-Basel-Wien 1976, 82.



Wolfgang Beinert 198

dung Gottes. Er aber handelt stets als der Gott des Bundes. Das bedeutet,
daf seine heilschaffende Gnade nie blindlings auf die Erde fillt, sondern
die im Bund gegebene und von ihm vorausgesetzte Bereitschaft des Men-
schen in diesem Bund betrifft. Dabei ist freilich anzumerken, daf dieser
selber noch einmal Tat der reinen Gnade ist. Aber wenn Gott einmal den
Menschen zum Partner berufen hat, nimmt er ihn als solchen ernst. Der
Glaube ist also in diesem Sinne echt menschliches Tun: er ist freie Ant-
wort. Sie wird einem totalen Wort gegeben; denn wo sich Gott dem Men-
schen zuwendet, tut er dies ganz und ohne Vorbehalt. Gleicherweise muf§
darum auch die Antwort sein: der Glaubende muf sich ginzlich zu Gott
be-kehren. Er muf sich also véllig von sich und allem, was ihn an ande-
res bindet, entduflern; er hat, um mit Erich Fromm zu sprechen, aus dem Be-
reich des Habens in den Bereich des Seins iiberzugehen®. Glaube ist reine
Hingabe an Gott. Sie leuchtet in gréfiter Klarheit bei Maria, der immer-
wahrenden Jungfrau, auf.

Sie ist die restlos zu Gott Gewendete und darum auch die Siindenreine.
Aus der Betrachtung der Zusammenhinge ergibt sich fiir uns, dafl der
Kampf gegen die Siinde nicht so sehr ein Versuch der Durchsetzung dieses
oder jenes ethischen Gesetzes ist als vielmehr die Realisierung des Lebens-
sinnes. Sinn ist die Selbstgesammeltheit der Existenz, die Ubereinstim-
mung mit sich und seiner Welt. Das Wesen der Siinde dagegen besteht in
der Zerstreuung, in der Abkehr von der rechten Ordnung des Seins. In der
Hingabe an Gott wird sie aufgehoben. So wird in ihm der Sinn gestiftet. Es
ist leicht ersichtlich, daf} hier eine Stufung denkbar ist. Die Hingabe an
Gott kann gréflere oder mindere Intensitit und Totalitit besitzen; sie kann
~ wie wir von der Mutter Christi glauben — die Vollkommenheit des Men-
schenméglichen (in der Gnade) erreichen. Es ist vielleicht nicht miiflig, an
dieser Stelle sich einmal zu vergegenwirtigen, daf uns eine solche Sicht zu
einer realistischeren Anschauung des goéttlichen Heilswillens verhelfen
kann. Er bezieht sich auf alle Menschen, aber er ist nicht die Ursache einer
pseudodemokratischen Gleichmacherei. Gott gibt die Pluralitit der Cha-
rismen und erreicht die Vollendung der ganzen Menschheit in der je eigen-
timlichen und je unterschiedenen Begnadung des Einzelnen. Eine vertiefte
Betrachtung des von Maria ausgesagten Satzes sollte uns zu einer besseren
Verwirklichung des bruderschaftlichen Charakters der Kirche fiihren.

Wie uns in der bleibenden Jungfrauschaft und der Siindenfreiheit Ma-
rias die Bedeutung des Glaubens fiir das Leben anschaulich geworden sind,
so verdeutlicht ihre unbefleckte Empfingnis die Macht der Gnade. Das
Dogma ist die Ansage des unverrechenbaren Geheimnisses. Seine Sinn-

2% E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft,
Stuttgart 1976.



Die Bedeutung der mariologischen Dogmen 199

haftigkeit kann zwar in etwa nachher erkannt werden, doch selbst dann
noch bleibt es uns entzogen. Es erscheint nicht zwingend nétig. Darin nun
erkennen wir ein wenig die Macht und Unverfiigbarkeit des géttlichen
Handelns. Gott ist der souverine Gott — und indem wir den Glaubenssatz
bekennen, bekennen wir uns zu Gottes Gottheit. Das ist hilfreich fir uns
und fiir die Welt gerade in der gegenwirtigen Situation, die von einem
tief resignativen Zug charakterisiert ist. Wir haben das Vertrauen in die
Madhbarkeit der Welt verloren; wir erkennen die Ohnmacht unserer ange-
mafiten Allmadcht als ,Gotteskomplex“, d. h. als neurotische Erscheinung?®.
Gott wieder Gott sein lassen — das ist eine zukunftstrichtige Aufgabe, die
gerade dem Christen zugewiesen ist. Dazu gehort auch der Lobpreis seiner
Gnade. Gott die Ehre geben — auch das ist ein wesentlicher Vollzug christ-
licher Existenz. Das Dogma von der Immaculata kann noch einen anderen
Impuls vermitteln. An Maria kann man schauen, wie ein reiner Mensch
ist. Solches Ansehen tut uns not, die wir immer wieder bedriickt werden
vom Ansehenmiissen menschlichen Versagens, menschlicher Verbrechen;
und dies sehr wortlich verstanden: der Bildschirm vermittelt uns nicht sel-
ten eine hdchst genaue Betrachtungsmoglichkeit. Maria ist das Symbol der
Reinheit, die das Leben mit Gott schenkt. Brauchen wir nicht ein solches
Zeichen bitter n6tig?

Seine innerste Kraft rithrt aus jener Treue Gottes, die in bezug auf die
Herrenmutter der Glaubenssatz von der endgiiltigen Verherrlichung ,mit
Leib und Seele®, also des ganzen Menschen Maria ausspricht. Gegen allen
selbstzerstorerischen Pessimismus in der Kirche, aber auch gegen den in ihr
verbreiteten kiinstlichen Optimismus, fiir den ebenfalls kein Grund be-
steht, richtet er den Blick von der néchsten auf die absolute Zukunft, die
in aller Geschichte anwest als die sie iibersteigende Kraft und Macht des
transzendenten Gottes. Er ist schon hier und jetzt am Werk: das Dogma
spricht von einem konkreten Menschen, nicht von einem utopischen Ideal.
Sein Werk aber iibersteigt die Zeitlichkeit: nur Gottverbundenheit in
Ewigkeit ist Verherrlichung. Der inneren Rastlosigkeit, die den Menschen
kennzeichnet, ist also ein Ziel gegeben; wir haben im Himmel wahrhaftig
eine Heimat (Phil 3, 20). Sie ist unsere Heimat, denn ,Leib und Seele”
kommen dort zur beseligenden Vollendung und mit ihnen unsere Ge-
schichte, unser Streben und Bemiihen, alles Gute, das wir wollten, alle
Liebe, die wir begonnen haben. Die Lebens- und Todesangst, die uns be-
fallt, rihrt wesentlich daraus, dafl wir immer wieder mit der Bruchstiick-
haftigkeit unserer Unternehmungen, unserer Bestrebungen, unseres Wol-

2 Vgl. H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die
Allmadcht des Menschen, Reinbek 1979.



Wolfgang Beinert 200

lens konfrontiert werden. Selbst wenn Werke uns gelingen, sind sie letzt-
lich von der unerbittlichen Tatsache infiziert, daf sie allenfalls — so, wie
wir sie geschaffen und gewollt haben — mit der Zeit unseres Lebens koexi-
stent sind. Alles Leben trdgt den Todeskeim in sich. Die aus dem Glau-
ben kommende, durch die Betrachtung der Existenz Mariens als der Ver-
herrlichten versicherte Hoffnung auf das Eingehen aller Geschichte in die
Absolutheit Gottes ist der Kontrapunkt zur todlichen Resignation, die den
auf sich selbst verwiesenen Menschen befaillt. Das Dogma ist ein Bekennt-
nis zum Wert von Mensch und Kosmos, den sie von Gott bekommen.

V. Maria und der Christenglaube

Unsere Erwédgungen wollten zeigen, dafl die Mariologie kein Nebenschau-
platz christlicher Theologie, kein Tummelfeld besonders exzentrischer
Frommer ist. Wo Marienlehre und Marienverehrung sich von den Glau-
benssitzen der Kirche wahrhaft leiten lassen, erscheinen sie recht niichtern.
Doch aus dieser Niichternheit wéchst ein tiefer Glaube, ein groferer Mut
zum Leben, ein lebendigeres Lob Gottes. Sie sind damit auf ein gréfieres
Ganzes gerichtet. Wir kénnen unsere bisherigen Erkenntnisse in einem
Satz zusammenfassen, der sich in der Kirchenkonstitution des Zweiten Va-
tikanischen Konzils findet: ,Maria vereinigt, da sie zuinnerst in die Heils-
geschichte eingegangen ist, gewissermaflen die gréfiten Glaubensgeheim-
nisse in sich und strahlt sie wider“. Die eben angedeutete Gerichtetheit, die
daraus resultiert, wird in der Fortsetzung des Zitates beim Namen ge-
nannt: ,Daher ruft ihre Verkiindigung und Verehrung die Glaubigen hin
zu ihrem Sohn und seinem Opfer und zur Liebe des Vaters“?”. Wenn wir
also Maria betrachten, wird unser Blick stets iiber sie hinaus auf den trini-
tarischen Gott gerichtet, der das Ziel theologischer Erkenntnis und christ-
lichen Lebens ist. Mariologie und Marienfrommigkeit haben einen funktio-
nalen Charakter. Sie exemplifizieren innerhalb der Kirche die Lebendig-
keit géttlicher Gnade und menschlichen Glaubens. Es geht bei ihnen je um
das konkrete Heil, das nicht Programm, sondern Vollzug ist, ein Dialog
zwischen Gott und Menschen. Er vollzieht sich in Jesus Christus, dem Sohn
Marias, der zugleich ihr Erlgser ist. Die Mariendogmen, die sie beden-
kende Theologie und die daraus Mut schopfende christliche Existenz leben
alle genau aus diesem Punkt: Maria ist die Ortsangabe fiir die Tatsdichlich-
keit des Gottesheiles.

Fiir dieses Resultat unserer Reflexion mag es erlaubt sein, einen Eides-
helfer anzufiihren, der gewif§ unverdichtig ist. Er hat sein Zeugnis in ein

21 Lumen Gentium 65.



Karriere nach unten 201

Gebet gekleidet: ,Ey du selige junpfraw und mutter gottis, wie hat uns got
in dir ertzeigt so cinen grossen trost, die weil er dein unwirdickeit und nich-
tickeit hat so gnediglich angesehen, dadurch wir ermanet hynfurdt, er werd
uns armen, nichtige menschen deynem exempel nach auch nit vorachten
und gnediglich ansehen®. So schrieb Martin Luther im Jahre 1521%%. Die
Worte haben von ihrer Giiltigkeit bis zur Stunde nichts verloren.

2 M. Luther, Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt 1521: WA 7, 569.

Karriere nach unten

Ein Weg fiir Ordensleute und andere Christen

Ursula Adams, Miinster

Karrieren weisen nach oben — nach unten fihrt der Abstieg. So ist der
Sprachgebrauch.

Was ist mit einer Karriere nach unten?

Es geht um die Karriere zu den Armen unserer Zeit: zu den Untiichtigen,
den Hilflosen und Unbeholfenen, den Verstérten und Storenden, den
Abgeschobenen und Verdringten und zu all denen, die niemand mehr
wahrnimmt.

Um eine Karriere geht es, nicht um eine Besuchsregelung. Besuche bei
Armen sind gut, aber sie reichen hier nicht aus. Besuche kann man eines
Tages wieder einstellen; man kann sich durch die Beschiftigung mit an-
deren, wichtiger erscheinenden Leuten davon abhalten lassen. Arme ma-
chen nur schiichtern oder gar nicht auf sich aufmerksam. In einer Zeit, die
schreit, die sich mit Telefon, Presse und Fernsehen jederzeit tberall zur
Sprache meldet, geraten die ins Hintertreffen, die dies alles nicht zur Ver-
fiigung haben und damit nicht umgehen kénnen. Arme sind rasch aus dem
Rennen, wenn andere kommen, die sich besser vertreten konnen. Sie zie-
hen sich zuriick und sind alsbald wieder aus dem Blick.

Um eine Karriere geht es, denn nur der kommt wirklich bei den Armen
an, der sich zielstrebig und dauerhaft darum bemiiht. Karrieren macht man
nicht in einem Tag — nicht nach oben, erst recht nicht nach unten.





