
Karriere nach unten 201 

Gebet gekleidet: •Ey du selige junpfraw und mutter gottis, wie hat uns got 
in dir ertzeigt so einen grossen trost, die weil er dein unwirdickeit und nich- 
tickeit hat so gnediglich angesehen, dadurch wir ermanet hynfurdt, er werd 
uns armen, nichtige menschen deynem exempel nach auch nit vorachten 
und gnediglich ansehen". So schrieb Martin Luther im Jahre 152128. Die 
Worte haben von ihrer Gültigkeit bis zur Stunde nichts verloren. 

M. Luther, Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt 1521: WA 7, 569. 

Karriere nach unten 

Ein Weg für Ordensleute und andere Christen 

Ursula Adams, Münster 

Karrieren weisen nach oben - nach unten führt der Abstieg. So ist der 
Sprachgebrauch. 

Was ist mit einer Karriere nach unten? 
Es geht um die Karriere zu den Armen unserer Zeit: zu den Untüchtigen, 

den Hilflosen und Unbeholfenen, den Verstörten und Störenden, den 
Abgeschobenen und Verdrängten und zu all denen, die niemand mehr 
wahrnimmt. 

Um eine Karriere geht es, nicht um eine Besuchsregelung. Besuche bei 
Armen sind gut, aber sie reichen hier nicht aus. Besuche kann man eines 
Tages wieder einstellen; man kann sich durch die Beschäftigung mit an- 
deren, wichtiger erscheinenden Leuten davon abhalten lassen. Arme ma- 
chen nur schüchtern oder gar nicht auf sich aufmerksam. In einer Zeit, die 
schreit, die sich mit Telefon, Presse und Fernsehen jederzeit überall zur 
Sprache meldet, geraten die ins Hintertreffen, die dies alles nicht zur Ver- 
fügung haben und damit nicht umgehen können. Arme sind rasch aus dem 
Rennen, wenn andere kommen, die sich besser vertreten können. Sie zie- 
hen sich zurück und sind alsbald wieder aus dem Blick. 

Um eine Karriere geht es, denn nur der kommt wirklich bei den Armen 
an, der sich zielstrebig und dauerhaft darum bemüht. Karrieren macht man 
nicht in einem Tag - nicht nach oben, erst recht nicht nach unten. 



Ursula Adams 202 

Karriere nach unten, das ist keine Laufbahn für solche, die sonst nicht 
zum Zuge kommen. In einer Welt, die jeden nach oben verpflichten will, ist 
es schwer, nach unten zu kommen. Wer diesen Weg sucht, erfährt rasch, 
daß er immer ein Anfänger bleibt, immer versucht, sein Wissen und Kön- 
nen mehr auf die Brauchbarkeit •für oben" als •für unten" zu prüfen. Es 
braucht die alten christlichen Tugenden: Mut, Klugheit, Tapferkeit und 
Liebe, um sich hier zurechtzufinden. Und wer hat dies alles schon? 

I. Zweifel an der Entwicklung zur professionellen sozialen Arbeit 

Vor kurzem ist ein neues Buch des langjährigen Arbeiterpriesters Jacques 
Loew erschienen: •Ihr sollt meine Jünger sein" (Freiburg 1978). Es geht 
um ein Ausbildungsprogramm für Leute, die unter Armen arbeiten wol- 
len. Ein neuer Fachbeitrag für die soziale Arbeit? 

Im Vorwort heißt es: •Jesus hat seinen Jüngern nicht einen Kurs in 
Missiologie gehalten. Er hat gesagt: Ihr seid meine Jünger. Geht hin in 
alle Welt und verkündet die Heilsbotschaft. - Jünger' sagt Jesus, nicht 
.Student*." 

Das Buch trifft in eine Zeit, die sich neu fragt, was erwarten die Men- 
schen von denen, die sich in den Dienst am Menschen gestellt haben? Den 
barmherzigen Samariter, der (sich) mit den Hausmitteln öl und Wein 
(be-)helfen mußte, haben wir überwunden. Heute haben wir eine Fülle 
von Ausbildungswegen für soziale Berufe. Unentwegt werden neue Spe- 
zialmethoden entwickelt, um immer gezielter helfen zu können. Wer vor 
etwa drei Jahren sein Examen gemacht hat, kommt sich heute bereits über- 
holt vor. Die Fortbildungsangebote sind kaum mehr zu überschauen. Und 
wer eine neue Arbeitsmethode erlernt hat, strebt sogleich danach, diese 
im Rahmen einer hierfür neu geordneten Stellenbeschreibung anwenden 
zu können. 

Heute mehren sich die Stimmen, die von einer Über-Professionalisie- 
rung und Ober-Spezialisierung der sozialen Berufe sprechen. Was lange 
Zeit nur bewunderte Entwicklung war, wird in Frage gestellt. Die Frage 
heißt: Hat sich das Streben nach mehr spezialisierter Fachlichkeit verselb- 
ständigt? Ist es vielleicht sogar zu einer Ideologie geworden? Sind der 
Sozialarbeiter, die Krankenschwester, die Altenpflegerin, der Pfarrer und 
andere, die ständig versuchen, den Anschluß an den neuesten Stand des 
methodischen Rüstzeugs zu haben, sind sie alle dadurch zu besseren So- 
zialarbeitern, besseren Kranken- und Altenpflegern, besseren Seelsorgern 
geworden? 



Karriere nach unten 203 

Ist es nicht vielmehr so, daß die sozialen Berufe - vor allem die voll- und 
halb-akademischen unter ihnen -, angestoßen durch diese Entwicklung, 
ihren Dienst immer mehr in Konzentration auf den beruflichen und fach- 
lichen Aspekt leisten und dabei vielerlei Verkürzungen in Kauf nehmen? 
Denn was ist nach der Entlassung mit denen, die in Anstalten und Hei- 
men gewesen sind? Finden sie eine Familie, Nachbarschaft, einen Bekann- 
tenkreis, die sie annehmen und durchtragen? Fachleute können nicht selbst 
Familie, Nachbarschaft, Arbeitskollegen für solche sein. Wenn sie den 
von ihnen beratenen und betreuten Menschen wirklich zum Heilwerden 
verhelfen wollen, müssen sie aufhören, in ihren fachlichen Hilfsmöglich- 
keiten das alleinige Allheilmittel zu sehen. Dann müssen sie sich verbün- 
den mit anderen, die Familie, Nachbarschaft und Arbeitskollegen sind. 
Es genügt nicht, Patienten und Klienten an eine normale Umwelt zurück- 
zureichen und diese quasi mit der Fortsetzung der Betreuung zu beauf- 
tragen. Fachliches und nicht-fachliches Helfen muß vielmehr zu einer Ein- 
heit werden. Der betreute Mensch muß das erfahren können, z. B. durch 
Anwesenheit der Fachleute im Herkunftsmilieu der Patienten und Klien- 
ten, durch Hineinholen dieses Milieus in die Anstalten und Beratungs- 
stellen. 

Wer so etwas sagt, greift an ein Tabu. Denn Fachleute neigen dazu, 
sich eine eigene, fachlich bestimmte Behandlungs- und Beratungswelt auf- 
zubauen. Die Berufsbilder der ambulanten Krankenschwester, der Haus-, 
Alten- und Dorfpflegerin, die in die Milieus gehen, sind keineswegs allge- 
meingültige Vorbilder für andere spezialfachliche Berufe. Erst zögernd 
beginnen einzelne und kleinere Teams, ihren nur spezialfachlich orien- 
tierten Hilfeansatz zu überprüfen. Sie tun sich mit Nicht-Fachleuten zu- 
sammen und entdecken dabei für sie neue und unbekannte Wege der Hilfe 
im mitmenschlichen Bereich. 

Die Leute, die in Fribourg in Jacques Loews Kursen sitzen, sind alle 
auf der Suche nach solchem Weg. Es sind Menschen, die Konsequenzen 
ziehen wollen aus ihren Zweifeln am bloßen Denken und Handeln in Be- 
rufsrollen, im Nur-Fachlichen, im Perfektionieren ihrer Hilfen. Es sind 
Leute, die sich nicht ausschließlich wie Studenten weiterbilden, sondern 
das Jünger-Sein erlernen wollen: •Studenten speichern Kenntnisse in ih- 
ren Köpfen", meint J. Loew, •Jünger hören mit dem Herzen. Sie orien- 
tieren sich am Meister, und sie setzen alles Gehörte mit dem eigenen Fleisch 
und Blut in die Tat um." So: •Heilt die Kranken, weckt die Toten auf, 
macht die Aussätzigen gesund und treibt böse Geister aus. Umsonst habt 
Ihr alles bekommen ..." (Mt 10, 8-10) 

Viele Kranke unserer Zeit sind an ihrem Milieu krank. Hier muß Heil 
werden, damit Kranke gesund werden können. Die Aussätzigen unserer 



Ursula Adams 204 

Zeit sind die Opfer einer auf Leistung, Erfolg, Fitneß, Jugend und Schön- 
heit versessenen Zeit. Sie können nur gesund werden, wenn es Menschen 
um sie herum gibt, die für die Untüchtigen, Lahmen, Alten, Verstörten 
wieder Raum, menschliche Nähe und Liebe bereithalten. 

Das alles ist nur möglich, wenn Fachleute sich wie Jünger verstehen und 
dorthin gehen, wo die Menschen leben und dort wie einer von ihnen unter 
ihnen leben. 

Überwindung des •nur" Barmherzig-Seins? 

- Sie ist Sozialarbeiterin bei einem kirchlichen Fachverband. Ihr Bezirk 
umfaßt das halbe Stadtgebiet: Alkoholiker, Ehescheidungen, verlassene 
Kinder, Selbstmorde, Straffälligkeit, wirtschaftliche Schwierigkeiten ... 
•Mädchen für alles" nennt sie sich selbst. Sie möchte nicht länger so vie- 
len kaum helfen, sondern einigen wirklich helfen können. Einige Kollegen 
haben Fortbildungskurse besucht. Seither haben sie sich spezialisiert: Adop- 
tions- und Pflegekindervermittlung, Suchtberatung, Gemeinwesenarbeit 
usw. 
Sie geht zu ihrem Anstellungsträger. Dem kommt ihr Wunsch sehr gele- 
gen: Es gilt ohnehin, das Image des Verbandes zu verbessern. Spezialisier- 
tes Fachwissen hat heute höheren Stellenwert in Fachkreisen als all-round- 
Fürsorge nach Art des barmherzigen Samaritan. 
Nach Abschluß des Kurses wird sie in der Spezialabteilung •Beratung und 
Hilfe" eingesetzt. Straffällige und -entlassene, Entmündigte, Suchtkranke 
und Nichtseßhafte werden hier betreut, doch nur die, für die Betreuung an- 
geordnet ist und die freiwillig kommen. Jeder Mitarbeiter hat 50 •Fälle", 
Aktenfälle eingeschlossen. Wieviel •Fälle" es darüber hinaus gibt, weiß 
niemand in der Abteilung. Die Sozialarbeiterin kann jetzt einzelnen ver- 
tiefter helfen. Manchmal kommen ihr dabei Bedenken, ob sie vorher in der 
Bezirksarbeit, wo es für sie keine Nachfolgerin gegeben hat, nicht für mehr 
Menschen so etwas wie ein Garant für Hilfe gewesen ist. ..? Was erwarten 
die Menschen in Not wohl vom Sozialarbeiter: Daß es eine Stelle gibt wie 
diese hier, in der nur einige wenige ankommen können? 
- Schwester A. ist Pflegerin im Altenheim ihres Ordens. Seit langem ver- 
folgt sie mit großer Aufmerksamkeit die neuen Entwicklungen auf geron- 
tologischem Gebiet. Verwandte und Freunde bieten ihr an, einen Sommer- 
aufenthalt in den USA zwecks Teilnahme an einem gerontologischen Se- 
minar zu finanzieren. Es gelingt ihr, die Ordensleitung davon zu überzeu- 
gen, daß dies für das Altenheim von großem Nutzen sein könnte. Schwe- 
ster A. reist in die USA. 
Später folgen weitere Kurse in Deutschland: Gesprächs-, Verhaltens-, 
Kommunikationstherapie, Meditation... Ihr Ansehen im Kreis der Mit- 
schwestern wächst, aber zugleich entsteht eine Distanz, die der Zusammen- 
arbeit im Wege steht. Früher hatten sich alle gegenseitig vertreten, war 



Karriere nach unten 205 

man sich unkompliziert zur Hand gegangen. Jetzt ging das nicht mehr so 
einfach, weil Schwester A. vielfältig anderswo in Anspruch genommen 
wurde. Auch die Heimbewohner bemerkten die Veränderung und zogen 
sich zurück, um nicht zu stören. 
Schwester A. fragt sich jetzt, ob sie eigentlich trotz des verbesserten Wissens 
eine schlechtere Altenpflegerin geworden sei... 

Erfahrungen... 

Wer heute einen sozialen Beruf ergreift, möchte immer noch so hilfreich 
sein wie der barmherzige Samaritan zwischen Jerusalem und Jericho. Er 
möchte sich nur nicht mehr mit Hausmitteln wie öl und Wein begnügen, 
sondern sich der Fachkunde einer der vielen spezialisierten sozialen Berufe 
und der zugehörigen institutionellen Apparaturen bedienen - um besser 
helfen zu können. 

Eines Tages entdeckt er, daß die Hilfebedürftigen - vor allem die 
Schwächsten unter diesen - sich von seiner institutionellen Fachlichkeit 
kaum angezogen fühlen. Obdachlose, Nichtseßhafte, Strafentlassene und 
andere sonstige Gefährdete kommen nur selten von sich aus in die für 
sie eingerichteten Beratungsstellen. Sie trauen sich nicht; die Schwellen 
sind zu hoch. Sie hoffen lediglich, daß einer aus diesen Stellen (oder sonst 
einer) einmal zu ihnen kommen möchte, und sie ahnen nicht, daß das nicht 
mehr vorgesehen ist. 

Wer heute einen sozialen Beruf ergreift, kann eine weitere Erfahrung 
machen: sein Fachwissen gibt ihm Macht. Er hat eine Fachsprache. Er be- 
und verurteilt. Er vermittelt Hilfen oder versagt sie. Macht zu haben ist 
wichtig. Denn Arme brauchen Menschen, die ihren Einfluß zur Verfü- 
gung stellen. Aber nur durchschaubare Macht kann von anderen überprüft 
werden, nur solche als hilfreich erfahren werden. 

Der Abstand zwischen den gut ausgebildeten Fachleuten in sozialen 
Dienststellen und den Armen draußen vor der Tür ist viel zu groß, als daß 
einer durchschauen könnte, ob das gut oder nachteilig ist, und ob überhaupt 
etwas für ihn in Gang gesetzt wird. 

Wer den Weg zurück zu den Armen sucht, kann eine neue Erfahrung 
machen: daß er mehr auf sein Herz und seine Bereitschaft zum Mitleid(-en) 
hin angefragt wird als auf sein Wissen. Freilich braucht das Herz Hände, 
um zufassen zu können, wo einer Stützung braucht; um ans Herz zu drük- 
ken, wo Trost nottut; um auszuteilen - auch sich selbst. 

Hat Barmherzigkeit noch eine Chance? 

Wir sind lange Zeit stolz gewesen, den •nur barmherzigen Samariter" 
hinter uns gelassen zu haben. Wir haben ein gesetzlich gesichertes und breit 



Ursula Adams 206 

ausgebautes System sozialer Sicherung und Versorgung. Das Wort Barm- 
herzigkeit kommt darin nicht mehr vor. Die Hilfe für einen in Not gerate- 
nen Menschen wird nicht einfach in das Ermessen der anderen gestellt. 
Und das ist gut so. Soziale Gesetze sind notwendig, weil wenig Verlaß auf 
Barmherzigkeit der Menschen besteht. 

Heute stellen wir fest, daß die ganze perfekte Gesetzesorganisation mit 
ihrem ausgeklügelten Verwaltungsapparat und den vielen Fachleuten, 
daß dies alles die unmittelbare, persönliche, mitmenschliche Zuwendung 
nicht ersetzen kann. Wir brauchen Menschen, die mit auf merksamen Augen 
jede Not in der Nachbarschaft wahrnehmen, die mitfühlen und mitleiden. 
Unglückliche brauchen Mitmenschen, die spontan und direkt ihr Herz zei- 
gen. Sozialpolitische Programme und methodisches Arbeiten von Fachleu- 
ten gehen in der Regel auf mittel- und langfristige Lösungen und Prozesse 
aus. Die kurzfristigen Hilfen aus nächster Nähe kommen dabei zu kurz. 
Darüber hinaus gibt es immer aktuelle Probleme, für die noch keine Rege- 
lung bereitliegt, gibt es vergessene Arme, an die bisher keiner gedacht hat, 
oder solche, für die es einfach Ausnahmen geben muß. In all solchen Fäl- 
len ist nicht Amtshilfe gefragt, sondern Barmherzigkeit. Jeder weiß das, 
und jeder hofft für sich darauf, wenn es ihn einmal treffen sollte. 

Aus den Kreisen fachlicher sozialer Arbeit werden allerdings oft Beden- 
ken gegen die Barmherzigkeit geäußert: Das sei etwas Altmodisches und 
Unkontrollierbares. Barmherzigkeit verschleiere die wahren Ursachen von 
Not; da würden bloß Gefühle gepflegt, statt gesellschaftliche Verhältnisse 
geändert; da würde an Symptomen kuriert, ohne die wahren Krankheits- 
erreger unschädlich zu machen. Barmherzigkeit sei ein Pflaster; sie biete 
keine Heilung. 

Angesichts solcher Vorwürfe ist es wichtig, die Forderungen echter 
Barmherzigkeit und ihre Quellen zu benennen. 

Was ist Barmherzigkeit? 

Barmherzigkeit kommt aus dem religiösen Bereich. Vom Gott Israels wird 
im Alten Testament viele Male gesagt, er sei barmherzig; er wende sich 
dem hilfsbedürftigen Menschen zu; er zeige Mitgefühl wie eine Mutter. 
Barmherzigkeit ist da kein sachlich-distanzierter Vorgang der Vernunft, 
sondern des Herzens. 

Im Neuen Testament wird die Barmherzigkeit Gottes zur Aufforde- 
rung an den Menschen: •Seid barmherzig, wie Euer himmlischer Vater 
barmherzig ist." (Lk 6, 36) Im Gleichnis vom barmherzigen Samaritan 
(Lk 10, 25-37) wird auf das Ungenügende hingewiesen, wichtige Forde- 
rungen nur theoretisch zu kennen: Priester und Levit hatten durchaus im 



Karriere nach unten 207 

Kopf, man müsse grundsätzlich barmherzig sein, tatsächlich kam in ihnen 
aber kein Mitgefühl auf mit dem, der halbtot an ihrem Weg lag. Erst der 
Samaritan leistete Hilfe, er reagierte barmherzig. 

Barmherzigkeit beginnt mit dem wachsamen Blick für den Hilfsbedürfti- 
gen und führt - durch das Mitgefühl getrieben - dazu, das Nötige zu tun, 
wie der Samaritan. Die Hauptmerkmale eines barmherzigen Menschen 
sind das Erfassen der Notlage, das entschiedene Zupacken, die eindeu- 
tige Parteinahme für den Unglücklichen. 

Barmherzigkeit und Fachlichkeit 

Der Samaritan aus dem Gleichnis war nicht Mitglied einer Hilfsorgani- 
sation. Er wußte noch nichts von den Problemen, die sich die heutigen 
Fachdienste mit Barmherzigkeit machen: Wem gegenüber soll ich barm- 
herzig sein, wer verdient Barmherzigkeit? Muß ich Barmherzigkeit nicht 
zuweilen verknappen, weil sie sonst ausgenutzt wird, weil ich zum Schma- 
rotzen verleiten könnte? Muß ich nicht erst prüfen, ob einer wirklich arm 
ist? 

Die Bibel läßt solche Überlegungen nicht zu. Die Frage: •Wer ist mein 
Nächster" wird umgekehrt: •Wem bin ich Nächster", verstanden als For- 
derung, jeder solle jedem Nächster sein. Auch gegenüber dem Unbe- 
kannten, auch dem Fremden, auch dem, der mich ausnutzt. 

An dieser Stelle haken wiederum die Fachdienste ein: Barmherzigkeit 
entläßt die Sozialhilfeträger aus ihrer Verantwortung. Wenn an Kloster- 
pforten und Pfarrhaustüren nicht Essen und Kleidung und manchmal ein 
Schlaf quartier gegeben würden, wären ca. 80 000 Nichtseßhafte endgültig 
am Ende, und der Skandal fehlender Sozialarbeit käme endlich ans Licht. 
Wenn christliche Kranken-, Kinder-, Behindertenheime nicht immer wie- 
der Notfälle zusätzlich aufnehmen würden, könnte besser geplant werden. 

Solche Anfragen geraten an einen Punkt, wo das christliche Gewis- 
sen eindeutig ist: man darf nicht Menschen opfern, um Lücken im sozialen 
Angebot ausmachen zu können. Wenn der Nichtseßhafte erfroren auf der 
Parkbank gefunden wird, ist es für ihn zu spät. 

Überdies genügt es für viele Hilfsbedürftige nicht, ihnen Ansprüche 
zu nennen, Zuständigkeiten aufzuweisen oder Berechtigungsscheine auszu- 
teilen. Sie können sie nicht geltend machen. Die einen sind zu unbeholfen, 
andere haben im Amt einen schlechten Ruf, und für viele ist ganz einfach 
die Schwelle zu hoch. 

Können institutionelle Fachdienste und Barmherzigkeit miteinander 
verbunden sein? In dem großen Werk von G. Uhlhorn •Die christliche 
Liebestätigkeit" (Stuttgart 1895) läßt sich nachlesen, wie das seit jeher 



Ursula Adams 208 

möglich gewesen ist. Um die Werke der Barmherzigkeit besser tun zu 
können: Waisen und Findelkinder erziehen, Obdachlose beherbergen, 
Kranke pflegen, Siechen und Behinderten aller Art den Schutz eines Hei- 
mes gewähren zu können, wurde die Barmherzigkeit organisiert und in- 
stitutionalisiert. In diesen Einrichtungen der Barmherzigkeit sollten Frem- 
de zu Bekannten, Hilfsbedürftige und Helfer zu Freunden werden. Gast- 
freundschaft wurde da regelrecht angetragen. Manche Einrichtungen wa- 
ren so umfangreich, daß sie wie eine Stadt wirkten. In dieser •neuen Stadt" 
sollte alles Unglück geduldig ertragen und mit Hoffnung betrachtet wer- 
den. Barmherzigkeit sollte das Klima der Stadt bestimmen. 

Später spezialisierten sich die Einrichtungen. Aber die Verpflichtung 
blieb, keinem Hilfe zu verweigern, der sie erbat. Barmherzigkeit und 
Fachlichkeit sollten verbunden bleiben. 

Barmherzigkeit als Beruf 

In der Geschichte der religiösen Ordensgemeinschaften findet sich das Bei- 
spiel von Männern und Frauen, die sich die Barmherzigkeit regelrecht als 
Beruf wählten, die Barmherzigen Brüder und Schwestern. 

Warum wählen heute immer weniger Menschen den Weg in die haupt- 
berufliche Barmherzigkeit? Fürchten sie, dadurch den Laienmitarbeitern 
im sozialen Dienst einmal fachlich unterlegen zu sein? Oder denken sie 
vielleicht: Diesen Dienst kann ich auch als Laie leisten? Erkennen sie mög- 
licherweise keinen Unterschied in der Hinwendung zum Notleidenden? 
Ist die hauptberufliche Barmherzigkeit nicht mehr gefragt, oder ist es 
vielleicht so, daß die Barmherzigkeit das Hauptberufliche nicht mehr über- 
strahlt? Ist die Barmherzigkeit so blaß geworden oder so ähnlich dem, 
was alle tun und haben: Fachlich gerüstet, weltläufig in Sprache und Mode, 
mehr bedroht vom Streß als umgeben von Gottes Gegenwart? 

Was denken Ordensleute über diese Entwicklung? Diese stehen heute 
unter einem ähnlichen Druck wie die Laien: Ihre Berufung zur Barm- 
herzigkeit ist zu einem Beruf geworden, der sich im Konkurrenzkampf 
mit anderen beweisen soll. 

Für Ordensleute gibt es noch einen weiteren - verstärkenden • Druck: 
•Wie gut, daß Ihr nicht mehr so weltfremd seid", sagen Freunde. Fern- 
stehende sagen so etwas selten. Sie fragen nicht die Weltförmigkeit an. 

Die Menschen erwarten, daß Klöster Orte der Barmherzigkeit sind, wo 
die Armen jeder Art und Herkunft Gastrecht besitzen und in Freundlich- 
keit angenommen werden. Es gibt viele versteckte Beispiele, wo so etwas 
geschieht. Wer sie entdeckt, erzählt sie eilends weiter. So entsteht bei an- 
deren eine Sehnsucht, ähnliches zu tun. 



Karriere nach unten 209 

Wo so etwas geschieht, kann überdies glaubwürdig in der Öffentlichkeit 
eine Anwaltsfunktion wahrgenommen werden. Da kann nach Art prophe- 
tischer Kritik auf das Unrecht aufmerksam gemacht werden, das Schwa- 
chen in unserer Gesellschaft widerfährt. 

Auf solchem Weg kann Barmherzigkeit wieder zum Beruf werden und 
als solcher überzeugen. 

Von •Laien" lernen 

Nicht-Fachleute scheinen sich leichter zu tun mit der Barmherzigkeit. Sie 
haben täglich soziale Probleme in ihrer eigenen Welt zu lösen: die Er- 
ziehung schwieriger Kinder, die Sorgen einer belasteten Ehe, Krankheit, 
Not und Tot. Und sie machen sich tatkräftig daran, die Kunst, als Haus- 
frau, Mutter, Arbeitskollege, Schüler und sonstiges umzugehen mit eige- 
nen Sorgen, auch für andere einzusetzen. 

So sieht das z. B. aus: 

- Frau A., 28 Jahre, ist nach ihrer Scheidung in einer ernsten Krise. Die 
Telefonseelsorge verständigt die Nachbarschaftshilfe einer Pfarrgemeinde 
in Frankfurt. Eine Mitarbeiterin kennt Frau A. Sie hat eine ähnliche 
Situation überwunden. Heute sind die beiden befreundet. 
- Frau R., alleinstehende Mutter eines 1 l/2j ährigen Kindes, wird nach 
der Operation am 4. Tag entlassen - Bettenmangel! Für die Patientin 
ein unlösbares Problem, für die betreuende Sozialarbeiterin des Fachver- 
bandes ebenfalls - für die Helfergruppe in der Gemeinde nicht. Improvi- 
sierte Hilfe durch mehrere Mitarbeiterinnen: Wäschewaschen, Hausar- 
beit, Kinderbetreuung, Vorrichten von Essen, Gespräche bei Besuchen. 
Nach zwei Wochen schafft es Frau R. wieder allein. Sie möchte später in 
der Helfergruppe mitarbeiten. 
- Stadtstreicher auf allen Straßen, an Klosterpforten, Pfarrhaustüren. 
Studenten meinen, man sollte sie einladen, Begegnung und Gemeinschaft 
ermöglichen. Einmal monatlich wird eine Offene Tür organisiert. In 7 
Jahren fällt sie keinmal aus. Im Sommer kommen Spaziergänge in der 
Umgebung hinzu. Einander Fremde werden Freunde und Bekannte, auch 
an den Klosterpforten. An Allerheiligen gehen alle miteinander zu den 
Gräbern verstorbener Freunde von der Straße, zum Friedhof. Im Winter 
entstehen Wärmestuben, werden Notquartiere organisiert, Militärschlaf- 
säcke für diejenigen ausgegeben, die kein privates Quartier bekommen 
können. Langsam ändert sich das Klima in der Stadt: •Man wird jetzt 
freundlicher angeschaut", sagt einer der Tippelbrüder. 
- Rosenmontag, alle Dienststellen der freien und öffentlichen Wohlfahrts- 
pflege haben geschlossen. Nur die Polizei ist im Großeinsatz. Ein junger 
Mann hört tags und nachts Polizeifunk, um Namen von Armen und Hilf- 
losen, die er kennt, zu erhaschen. Zusammen mit Freunden eilt er ihnen 
zu Hilfe. 



Ursula Adams 210 

Was da geschieht, ist Barmherzigkeit, gepaart mit Laienverstand. Alle 
tun mehr, als sie gelernt haben. Vielleicht erfinden sie gerade deshalb un- 
übliche Wege der Hilfe. Die Vorwürfe der Fachleute bleiben dabei nicht 
aus: •Das ist pfuscherische Hilfe, nur Versorgung, Unterstützung der 
Unselbständigkeit", heißt es einmal, ein anderes Mal: •Wie können sich 
Laien so etwas zumuten?" 

Sind Nicht-Fachleute nur •Laien"? Sollten sie erst angeleitet werden? 
Viele meinen das. Aber wo will man da anfangen, wo aufhören? Die Hil- 
fen, die sich z. B. die Ärmsten untereinander gewähren, sind Hilfen zum 
Überleben, gelegentlich auch zum wirklichen Aufatmen: Wenn Schwä- 
chere über Wasser gehalten werden, wenn einer für den anderen eintritt. 
Und die Hilfen in der Nachbarschaft, in der Gemeinde, im Stadtviertel. 
Sie alle sind Hilfen mit den Mitteln des eigenen Lebens. Es ist wohl- 
tuend, am Leben eines anderen teilnehmen zu können; es ist ein Beweis 
des Vertrauens, der Zuneigung. 

Hier liegt •Fachwissen des Lebens", oft auch des Herzens bereit, das 
sich zu erlernen lohnt. Von Ausbildungsstätten wird es erst zögernd zur 
Kenntnis genommen und neben die bisher üblichen Lerninhalte gestellt. 
Aber keine Ausbildungsstätte kann den Boden mitliefern, auf dem dieses 
Wissen wächst und aus dem man es nicht ohne Verlust auspflanzen kann. 
Und Praktika - die wichtigsten Verstärker jeder praxisorientierten Aus- 
bildung -, die bei •Laien" gemacht werden, sind noch nicht üblich. Hier 
zeigt sich, wie sehr die helfenden Dienste in eine fachlich und eine •laien- 
haft" helfende Welt gespalten sind. Sie können erst voneinander lernen, 
wenn sie sich wie Gleichwertige zusammentun und gemeinsam wie Freun- 
de auf den Weg machen. Sonst überfordert der eine den anderen. 

II. Neue Orientierung 

Seit geraumer Zeit gibt es immer mehr Menschen, Fachleute vor allem, 
die Konsequenzen zu ziehen versuchen aus der Einsicht, daß ihre Dienste 
die Schwächsten nicht mehr erreichen. Manche von solchen suchen sich mit 
den Ärmsten zu verbünden, um zusammen mit diesen einen neuen Weg 
aus diesem Dilemma fachlicher sozialer Arbeit zu suchen. 

Menschen, die die Karriere nach unten suchten 

- Sein Berufsleben lang hatte der Pfarrer sich für Arme und Entrechtete 
eingesetzt. Als Direktor einer Sozialakademie, später als Rektor einer 
Schwesterngemeinschaft hat er manch einen auf den Weg zu den Armen 
gebracht. Vielen in seinem Bistum galt er deshalb als Garant dafür, daß 
es für die soziale Frage engagierte Anwälte aus den eigenen Reihen gibt. 



Karriere nach unten 211 

Ihm selbst genügte das alles nicht. Nach seiner Pensionierung zog er in eine 
Obdachlosensiedlung und lebte dort als Nachbar. Er sah seine Aufgabe 
vor allem darin, aufmerkam zuzuhören. Immer noch war er unermüdlich 
unterwegs in den Anliegen der Armen. Jetzt kannte er deren Welt aus 
eigenem Erleben. 
Seine angeschlagene Gesundheit hielt den Strapazen dieses Lebens nur 
wenige Jahre stand. Dann stellte ihn der Arzt vor die Alternative: Bei 
Verbleib im Milieu mit Gewißheit ein baldiger Tod, bei Rückkehr in eine 
•normale Umwelt" voraussichtlich noch einige Jahre der Tätigkeit für die 
Armen. 
Er besprach sich mit vielen Freunden und entschloß sich schließlich, zu sei- 
ner Schwester zu ziehen, die ihn fortan betreute. Jetzt war er noch un- 
ermüdlicher unterwegs für die Armen, aber bis zu seinem Tod blieb er 
krank an der Frage, ob er nicht seinen Auftrag verraten hatte. 
- Solange sie denken kann, wollte sie Armen helfen. Die Berufswahl 
stand darum immer schon fest: irgendwo im sozialen Dienst. Sie nahm 
den Weg über eine juristische Ausbildung. Hier entdeckte sie viele Mög- 
lichkeiten, hilflosen Menschen zu Recht und Gerechtigkeit zu verhelfen. 
Nach dem Abschluß wollte sie zuerst Schüler von Armen werden, um de- 
ren Nöte und Probleme, aber auch die Erwartungen zu erfahren. Sie woll- 
te zu Obdachlosen, weil sich dort alle Nöte des Lebens häufen. Aber: wer 
läßt eine voll ausgebildete Juristin bei Obdachlosen praktizieren? Juri- 
sten werden in Geschäftsstellen beschäftigt, wo man für Obdachlose und 
andere Arme tätig ist. 
Schließlich errang sie die Genehmigung, zunächst für ein Jahr beim Auf- 
bau von Selbsthilfegruppen in einer Obdachlosensiedlung praktisch tätig 
zu sein. Anschließend schrieb sie einen Bericht über das, was diese Men- 
schen, denen niemand etwas zutraut, in ihrem Leben leisten und wozu 
sie • mit Unterstützung von außen • fähig gewesen waren. Sie wurde be- 
kannt durch diesen Bericht. Hatte sie nicht die Obdachlosen bekanntmachen 
wollen? Sie blieb in der Arbeit und setzte neu an. Fachzeitschriften über- 
nahmen Aufsätze zu immer neuen Aspekten des Obdachlosendaseins. 
Sie fragte sich immer wieder: Wem diene ich damit eigentlich? Anderer- 
seits: Wären die Obdachlosen ohne dieses Bemühen, dem sich im Laufe 
der Jahre andere anschlössen, in die Aufmerksamkeit von Kommunalpoli- 
tikern, Fachleuten und auch der Kirche gelangt? 
Später stieß sie in ihrer Stadt auf Nichtseßhafte und erkannte, daß diese 
Armen in noch tieferem Elend sind als Obdachlose, noch mehr außerhalb 
des Interesses der helfenden Berufe, nur Gegenstand ständiger Vertrei- 
bung von Platz zu Platz und öffentlicher Demütigung. Der soziale Rechts- 
staat scheint hier nicht mehr zu greifen. 
Von diesen Armen konnte man Neues lernen: Sie organisieren sich selbst 
das zum Überleben notwendige Minimum an Erbarmen. Tragfähiger soll- 
te dieses Erbarmen werden, nicht nur das notdürftige Überleben, sondern 
ein Leben ermöglichen. Wie sieht ein Leben, das mehr als Überleben ist, 



Ursula Adams 212 

für Nichtseßhafte aus? Man kann es nur in Erfahrung bringen, wenn man 
sich neben diese Menschen setzt. In Münster schlössen sich alle, die an die- 
ser Aufgabe praktisch mitarbeiten wollen, zu einer •Nichtseßhaftenhilfe 
Münster" zusammen. In anderen Städten Nordrhein-Westfalens machen 
sich ebenfalls Menschen auf den Weg zu den Elenden. Das Ende ist noch 
nicht abzusehen. 

Erfahrungen... 

Ein Wort aus den •Christusmeditationen" von Jacques Loew (Freiburg 
1972, S. 31 f.) zitierte der alte Pfarrer immer wieder: •Ein Armer ist ein 
Mensch, der ständig zuhört und dem niemand zuhört." In dem letzten 
Buch von Jacques Loew (•Ihr sollt meine Jünger sein") wird dieses Wort 
(S. 181 f.) weiter ausgeführt: •Die Armen von heute werden von der so- 
zialen Fürsorge betreut, und so bekommen sie mit Verwaltung, mit Papier- 
krieg, mit Schaltern zu tun, aber kaum mit Menschen, die sie anhören. 
Daß Gott sie hört, wissen sie nicht. Denn welches Wunder könnte diesen 
Menschen den Glauben an einen Gott schenken, der ihnen zuhört, wenn 
kein Mensch ihnen zuhört? Der Arme ist nicht der wirtschaftlich Schwache, 
sondern der, der sich eines Tages auf Gott stützen könnte, weil er Men- 
schen aus Fleisch und Blut begegnet ist, die ihn angehört haben." 

Wer den Armen zuhört, kann viel von ihnen lernen. Vor allem macht 
er die Erfahrung, daß zunächst Barmherzigkeit und Freundschaft sein 
müssen, um Recht und Gerechtigkeit überhaupt in Gang zu setzen. 

Wer zu den Armen geht, macht auch Erfahrungen mit sich selbst: Der 
Weg zu ihnen ist in einer Leistungsgesellschaft als berufliche Laufbahn 
nicht vorgesehen. Wir alle werden nach oben programmiert. Wer eine gu- 
te Grundausbildung hat, dem werden im Leben viele Aufstiegs- und 
Qualifizierungsmöglichkeiten geboten. Zwar ist alles mit harter Anstren- 
gung verbunden; geschenkt wird selten etwas. Aber der Zugang wird er- 
öffnet; und das wird er nicht jedem. 

Wer auf der Seite der Armen sein will, merkt bald, daß er die Auf- 
stiegsmöglichkeiten sorgfältig prüfen muß. Er darf nur diejenigen wählen, 
die ihm helfen, näher zu denen zu kommen und mehr für die da zu sein, 
die unten sitzen. Die übrigen sollte er meiden. Es ist besser, Möglichkei- 
ten ungenutzt zu lassen, als sich zu entfernen. 

Der Weg zu den Armen, ist das ein Trimm-Dich-Pfad für Begüterte? 
Er ist es ebensowenig, wie die Entscheidung zur Ehelosigkeit keine für 
Zukunftspessimisten ist. Wer ihn ernsthaft sucht, wird das auch an den 
Reaktionen seiner Umwelt merken: Es wird nicht leicht zugelassen, daß 
einer in Gegenrichtung steuert, vor allem, wenn andere wissen, daß er 
kennt und schätzt, was er zurückläßt. 



Karriere nach unten 

Die Karriere nach unten muß neu entdeckt werden: Franziskus kannte 
sie, Elisabeth auch und viele andere vor und nach diesen. Wer bei den 
Armen wirklich ankommt, kann einen Reichtum in deren Leben ent- 
decken. Er ist wirklich wie ein Schatz im Acker, wert, daß vieles für ihn 
aufgegeben wird. 

Dienste bei den Armen 

Wer mit Menschen umgehen will, die weder Bildung noch Besitz oder 
Beziehungen haben, muß sich des eigenen Haben-Kontos genau verge- 

wissern. 

Leere Hände 

Für die Fachdienste des Sozial- und Gesundheitswesens ist es wie ein 
Schock, daß man heute von ihnen sagt, sie seien überprofessionalisiert 
und -spezialisiert. Sie würden dadurch eher lähmen als beleben, sich selbst 
und die, für die sie eingesetzt sind. 

Noch wird erst in kleineren Kreisen und hinter verschlossenen Türen 
über diese Einsicht gesprochen. Draußen dagegen finden sich hier und da 
Gruppen zusammen, die inmitten unserer auf Tüchtigkeit, Fachlichkeit 
und Einfluß bedachten Gesellschaft neu alte christliche Werte leben wol- 
len: Armut, Frieden, Gewaltlosigkeit - aus Liebe zu den Schwachen. Sie 
machen dabei eine Entdeckung: Haben sie vorher über Wissen, Besitz und 
Einfluß verfügt, waren sie ihrer selbst sicher - bei den Armen erfahren 
sie sich als solche, die angewiesen sind, angenommen zu werden. Hier sind 
sie ohne Beziehungen und sehr unsicher. Sie müssen fragen, um sich zu- 
rechtzufinden. Sie müssen die vertraute Geschäftigkeit aufgeben, denn in 
dieser Welt hat man viel Zeit, herumzustehen und zu sitzen: Vertane Zeit 
oder Warten auf irgendetwas? 

Manche ziehen sich zurück, um sich auf Abstand das erforderliche Wis- 
sen anzueignen - z. B. über Ursachen und Hintergründe der Armut - und 
müssen anschließend feststellen, daß ihr theoretisches Wissen in der Pra- 
xis um- und neu gelernt werden muß. 

Andere bleiben bei den Armen und versuchen, dies alles zusammen 
mit diesen herauszufinden. Zu ihrer Erfahrung, daß sie leere Hände ha- 
ben, kommt eine neue: daß die Armen dadurch ermutigt werden, ihre 
Armut da hinein zu legen. Und sie erkennen darin die Antwort: Der Weg, 
den Armen zu helfen, geht nicht über volle Hände, die schenken, und 
Köpfe, die belehren. Er geht über leere Hände und wache Aufmerksam- 
keit, die bereit ist, zu empfangen. Nicht um das Teilen und Hergeben des 
eigenen Wissens und Besitzes geht es. Die Armen werden dadurch nur 



Ursula A dams 214 

beschämt. Um das Teilen und Annehmen ihrer Armut geht es. So können 
sie ihre Würde zurückerhalten. Das Geheimnis der leeren Hände besteht 
darin, daß die Armen sie ergreifen und sich daran festhalten können und 
daß sie sie schließlich auch mit ihrem eigenen Wissen und den eigenen 
Möglichkeiten füllen können. 

Rettungsstationen 

Wie so etwas aussehen kann, haben die Helfer aus der •Nichtseßhaften- 
hilfe Münster" in den harten Winterwochen 1979 erfahren, als sie ratlos 
vor der Frage standen, wie sie ihren Freunden von der Straße das Über- 
leben ermöglichen sollten. Sie haben sich führen lassen und fanden dabei 
den Rettungsanker dieses Winters in Gestalt von Notlagern und Mili- 
tärschlafsäcken, die sie bereitgestellt haben. Die Mittel kamen aus den 
Spenden, die ein Antonius-Opferstock in einer Klosterkirche der Stadt 
sammelte. 

In den beruflichen Sozialdiensten hat man lange Zeit gemeint, es sei 
nicht fachgerecht, nur Notdienste zu vermitteln: keine Feuerwehr, keine 
Symptombehandlung, keine Tropfen in die Fässer ohne Boden, vielmehr 
Ursachenbehandlung, Resozialisierung und Rehabilitation, Leidensdruck 
abwarten, so heißen die Devisen, die allein für vertretbar gehalten wur- 
den und noch werden. Seither gibt es viele Orte, wo die bereits Gerette- 
ten Aufnahme, Hilfe und Beratung finden können. 

Heute erwachen wir langsam aus der •wahn-sinnigen" Vorstellung, 
mit den hochgesteckten Zielen der sozialen Dienste allein könnte den 
Schiffbrüchigen unserer Zeit geholfen werden. Hier und da machen sich 
einzelne und kleine Gruppen auf, um die zu suchen, die irgendwo hängen- 
geblieben sind, und denen nachzusteigen, die in Brunnen-tiefe Schächte 
gefallen sind. 

Wer solche Nothelfer kennt, weiß, wie es mit ihrem Ansehen in den 
offiziellen Fachdiensten bestellt ist: •Ihr seid Romantiker; ihr macht es 
den Leuten zu leicht; verhindert, daß sie sich selbst helfen ...". Sie wer- 
den für Narren gehalten. 

Auch Nothelfer brauchen Wissen über Ursachen von Not und Elend, 
vor allem aber über Verkettungen und Teufelskreise der Ausweglosig- 
keit. Und sie brauchen Rettungsstationen, wohin sie die Geretteten brin- 
gen können. Dies alles ist nur möglich mit institutioneller Rückendeckung. 

Ob nicht Klöster solche Rettungsstationen sein können? Sie verfügen 
über alles, was hier notwendig ist: Türen, die jedermann offenstehen, sie 
haben Räume und immer Brot. Und vor allem besitzen sie Vertrauen bei 
den Ärmsten. Sie sind bereits Anlaufstellen für viele. Sie können Über- 
brückungshilfen geben und aufgrund ihrer vielfältigen Kontakte und Be- 



Karriere nach unten 2 *5 

Ziehungen im örtlichen Bereich weitere Brücken bauen zu offiziellen So- 
zialdiensten und anderen Freiwilligen, die weiterhelfen können. 

Es gibt bereits Beispiele von solchen Rettungsstationen in Ordenshäu- 
sern. Da gibt es für solche, die nicht mehr weiterkönnen, zum Brot auch 
die Kleidung, Wärme und Schutz vor Witterung und Nacht. Was dabei 
geschieht, ist mehr als Brot bewirken kann, nämlich Sinndeutung für 
Leben und Leiden. Die Frage, wie man denn Menschen erreichen kann, 
von denen man nicht weiß, wo sie ihre Antennen stehen haben, findet hier 
eine Antwort: indem man ihnen dann nahe ist, wenn Not und Bedräng- 
nis am größten sind. In solchen Stunden läßt sich Gottes Botschaft in dem 
Leben solcher Menschen aufspüren, kann man die Empfangsbereitschaft 
miterleben. Wie lange soll man sich wartend bereithalten? Ein Menschen- 
leben ist nicht zu lang, auch das sehr viel zeitlosere Leben von Ordens- 
gemeinschaften ist es nicht. J. Loew meint, so könnten Arme eines Tages 
erfahren, daß sie sich auf Gott stützen können ... 

Wir reden heute oft davon, daß wir eine Kirche der Armen sein sollten, 
und begeistern uns an den Berichten von Basisgemeinden, z. B. in Latein- 
amerika. Es genügt nicht, davon zu sprechen; einige müssen anfangen, es 
zu tun. Nur da, wo die Kirche ein Haus für die Armen ist, werden diese 
begreifen können, daß sie gemeint sind, und daß die Reichen wirklich 
mehr Mühe haben, es zu betreten (Mt 19, 23-30). 

Helfen in Gemeinschaft 

Wer Menschen helfen will, die - etwa als Krebs- oder psychisch Kranke - 
für ihre Umwelt zu einer äußersten Belastung geworden sind, muß sich auf 
die praktischen Auswirkungen solcher Existenz einlassen. Die Furcht und 
Abwehr, die dem •Pflegefall" gilt, trifft auch ihn. Es wird nicht leicht zu- 
gelassen, daß einer sich dauerhaft um Menschen bemüht, deren Existenz 
bedrohlich wirkt. Freunde von früher ziehen sich zurück, und er ist rasch 

allein. 
Anders, aber nicht minder intensiv, ist die Ablehnung, die den trifft, 

der sich Menschen mit sozialen Krankheiten zuwendet: solchen, die stän- 
dig ohne Beschäftigung sind, die betteln und trinken und sich obendrein 
selbst aufgegeben haben. Wer solchen helfen will, erfährt auch, daß diese 
Krankheit ihn mit Ansteckung bedroht: Wo soll er anfangen, wenn das 
Leben jedes einzelnen von Grund auf verkorkst und mit vielen anderen, 
ebenso verkorksten Lebensschicksalen verkettet ist? Lohnt es sich über- 
haupt, dafür sein Wissen, seine Zeit, sein Leben samt beruflicher Karriere 
einzusetzen? Was bringt das für die Betroffenen, für ihn, für die Gesell- 

schaft? 



Ursula Adams 216 

Wer solchen helfen will, kann das nur gemeinsam mit anderen. Er 
braucht die Unterstützung und Ergänzung durch andere; er braucht selbst 
die Gewißheit, nicht im Stich gelassen zu werden. Er braucht auch die 
Erfahrung der Barmherzigkeit, um sie weitergeben zu können - auch an 
sich selbst. 

Vor allem braucht er den Rückhalt in einer Gemeinschaft von vielen, 
die mit ihm auf demselben Weg sind. Die den einzelnen von dem Druck 
entlasten, er allein müsse auf alles Antwort finden, was lebendige Armut 
an Fragen aufwirft. Eine Gemeinschaft, die die Lasten auf viele verteilt, 
und dadurch die Schwachen verläßlich schützen und mittragen kann. Nur 
in Gemeinschaft ist schließlich auch das möglich, was einer als •Verschwö- 
rung des Wohlwollens" bezeichnet hat, die alles Mißtrauen überwinden 
kann. 

III. Ein Weg für Ordensleute und andere Christen - 
Erfahrungen aus der •Nichtseßhaftenhilfe Münster" 

Viele Arme wissen die Wege zu Klöstern und Pfarrhäusern und kennen 
dort Namen von hilfreichen Menschen. Dieses Wissen ist ihnen kost- 
barer Besitz, den sie nur in Notzeiten mit anderen teilen. Einer unserer 
nichtseßhaften Freunde trägt die Telefonnummer eines Pfarrers als Täto- 
wierung auf seinem Handrücken. Wenn er wieder einmal irgendwo zu- 
sammengebrochen ist, hält er sie dem vor das Gesicht, der sich über ihn 
beugt. 

Wie sich solch dünne Kontakte zu mütter-, väter-, brüder- und schwe- 
sterlicher, zu freundschaftlicher Beziehung wandeln können, erfahren wir 
seit einiger Zeit in Münster und in einigen Städten im Umkreis. Da ge- 
schieht ansatzweise etwas, was über die mittelalterlichen •Städte der 
Barmherzigkeit" gesagt worden ist: Da werden Fremde zu Bekannten, 
Helfer und Hilfsbedürftige zu Freunden. 

Dabei geht es nicht darum, ein neues soziales Werk aufzubauen, eine 
neue Spezialisierung im Rahmen der sozialen Angebote. Damit würden 
nur die üblichen Mechanismen in Gang gesetzt, die uns heute in den be- 
stehenden Sozialdiensten so belasten. In der •Nichtseßhaftenhilfe Mün- 
ster" ist nicht die Organisation der Hilfe das, was die Helfer bewegt, 
sondern sie selbst als Menschen, die sich als Freunde und Nächste von 
Armen verstehen. Studenten, Ordensleute, Pfarrer und Bürger der Stadt, 
jeder einzelne und alle miteinander haben entdeckt, wo das Wesentliche 
liegt, das die einen und die anderen in diesen Dienst einzubringen haben. 
Zum Beispiel die Ordensleute: Sie leben in Gemeinschaften, die ihnen so- 
viel Rückhalt und Unterstützung geben, daß andere daran teilhaben kön- 



Karriere nach unten 217 

nen. Es sind Gemeinschaften, wo keiner private Güter sammelt und wo 
deshalb mehr Verständnis als anderswo ist für die improvisierte Lebens- 
weise der Armen. Mehr Verständnis auch und Einfallsreichtum für das 
Erfinden einfacher und unkonventioneller Hilfen. Mehr Einübung auch 
im Zuhören, was ein anderer zu sagen hat. Mehr Erfahrung schließlich in 
der Deutung von Leid und Tod; Selbstverständlichkeit im Umgang mit 
den schlichten Hilfen des Glaubens, mit den einfachen Bildern der Bibel, 
den herzhaften Worten alter Gebete. 

Wir erleben heute, wie Ordensleute aus den unterschiedlichsten Ge- 
meinschaften sich untereinander verbünden und wie dieser Bund sich stän- 
dig erweitert, weil immer mehr Laien, die Laien bleiben, sich hinzuge- 
sellen. Diese entdecken bei den Ordensleuten Gemeinsamkeiten mit der 
eigenen Lebenssituation: Studenten z. B., die improvisierend leben und 
unkompliziert teilen, was sie haben. Pensionäre, die einen neuen, sinn- 
erfüllten Anfang machen wollen. Weitere, die nicht alles, was sie ver- 
dienen, als verdient ansehen können. Und schließlich auch solche, die die 
Karriere nach unten suchen und darauf hoffen, Menschen zu finden, die 
ebenfalls auf der Rolltreppe des programmierten Aufstiegs in die Gegen- 
richtung streben. Und nicht zuletzt auch die Freunde von der Straße. 

Das alles ist nur möglich, weil sich hier über einzelne Ordensleute 
deren Klöster geöffnet haben und nun Ordens- und Laienchristen Hand 
in Hand zusammengehen. Es ist wesentlich, daß es die Klöster sind, die 
sich öffnen und nicht nur kleine Gruppen von Ordensleuten, die irgend- 
wo privat zusammenleben1. Auf solchem Weg könnte die Kirche in un- 
serer Stadt vielleicht einmal ein Haus der Armen werden. 

Niemand hat diese Entwicklung so vorhersehen können, keiner konnte 
sie planen, weil Ordens- wie andere Christen viel zu wenig wußten von 
den beiderseitigen Fähigkeiten, Gemeinsamkeiten, Sehnsüchten. Eher 
kann man dies alles, was da wird (und überall werden könnte), so um- 
schreiben, wie einer aus unserer Gruppe es neulich tat: Die einen haben 
Träume von Wegen, die es noch nicht gibt, und fragen: Warum nicht? Und 
andere erleben eines Tages, daß sie Dinge tun, die sie sich nie hätten 
träumen lassen. 

1 Vgl. zu diesem Thema: Ursula Adams, Radikale Solidarität - Wie können Ordensge- 
meinschaften heute die Solidarität mit Armen leben?, in: Ordenskorrespondenz, Heft 
1/1979, S. 43-54. 




