
AUS  DEM LEBEN  DER KIRCHE 

Vielfalt in der Einheit. Zur Spiritualität der Fokolare 

In zwangloser Folge werden an dieser Stelle moderne und traditionelle 
Gemeinschaften in ihrer Spiritualität vorgestellt. Die Schriftleitung 

I. Bunte Vielfalt 

Kennzeichnend für die Bewegung der Fokolare sind die häufigen Treffen, auf 
denen auch der Außenstehende zahlreiche ungewohnte Eindrücke aufnimmt. 
Die Fülle des Lebens, die in den Erfahrungsberichten durchscheint, der unbefan- 
gene Gebrauch des Wortes •Gott", der ganz selbstverständlich die Mitte dieser 
Treffen bildet, die Frische und Spontaneität der Teilnehmer, die nicht nur zu- 
hören, sondern oft klatschend zustimmen, alles weist auf einen Geist hin, der 
die Teilnehmer prägt und gleichzeitig differenziert, ein Geist, der nicht in die 
gewohnten Formen gebracht werden kann. 

Daß die Bewegung überkommene Schemata sprengt, zeigt sich an den über- 
aus unterschiedlichen Menschen, die gleichzeitig an den ein- oder mehrtägigen 
Treffen teilnehmen. Es sind Jugendliche und Erwachsene, Verheiratete und 
Ehelose, Kinder, Ordensleute, Priester. Jedermann kann teilnehmen, wenn er das 
Evangelium konkret leben möchte. Zusammenführend ist das monatlich heraus- 
gegebene •Wort des Lebens", ein einzelner Satz des Evangeliums, eine Art Lo- 
sung. Dieses •Wort des Lebens" bringt die bunte Vielfalt hervor. Es sammelt 
unterschiedliche Berufungen, es stiftet Einheit über alle Grenzen hinweg, inner- 
halb und außerhalb der Kirche, unter den Ärmsten in Manila, im afrikanischen 
Busch, in den Mocambos von Recife wie in den Weltzentren von Tokio, Buenos 
Aires, Rom oder Chicago. Die Ökumene mit den christlichen Glaubensbrüdern, 
aber auch die im weiteren Sinn mit Moslems und Buddhisten wird auf den Tref- 
fen der Bewegung entdeckt und vertieft. 

Während andere Gemeinschaften sich einem klar definierten Arbeits- und 
Lebensbereich verschrieben haben, etwa der Jugend, den Kranken, der Erzie- 
hung und Bildung, sind die Fokolare überall zu finden. Deswegen ist die Iden- 
tität des Fokolars nicht auf den ersten Blick klar. Der befremdliche oder schil- 
lernde Eindruck, der sich in der Frage sammelt, was das Fokolar eigentlich ist 
und will, löst sich erst auf, wenn die Grundidee der Bewegung, die Einheit, 

verstanden wird1. 

II. Die Mitte 

Wir dürfen lieben 

Die Mitte der Bewegung ist der eine und dreifaltige Gott, der sich in Christus 
gezeigt hat und durch die Kirche verkündet wird. Am Anfang der Bewegung 
steht die Entdeckung, daß dieser Gott Liebe ist (1 Joh 4,16). Für den einzelnen 



Aus dem Leben der Kirche 219 

ist die Erkenntnis dieses lebendigen Gottes mit seiner Existenz und seinem kon- 
kreten, je neuen Heilswillen umwerfend; es ist der persönliche Einstieg in das 
Leben als Christ. Von vielen wird dies als so unverdient und unvorstellbar emp- 
funden, daß sie sagen: •Eigentlich sollten wir nicht sagen: ,Wir müssen Gott 
lieben', sondern: ,Herr, wir dürfen dich lieben mit unserem kleinen Herzen!'"2. 

Die Entdeckung Gottes führt zur Entscheidung für diesen Gott. Dieser Prozeß 
dauert längere Zeit und vollzieht sich jeweils neu in dem Schritt, Gott allem ande- 
ren vorzuziehen, Gott als einzigen, als das Alles zu erwählen. Weil diese Wahl 
Gottes immer neu getroffen wird und den Menschen zu immer neuen Entschei- 
dungen herausfordert, führt sie den einzelnen und damit jede Gruppe immer 
neu in die Nähe Gottes. Es geht um die Antwort auf die Liebe Gottes: in dem 
Gott, der Liebe ist, zu leben und selber Liebe zu werden. In dieser Liebe wird 
Gott neu erfahren, ja Gott wird die Mitte des Lebens. Es ist eine Schule ständigen 
Empfangens und Gebens, den Blick auf das eine Notwendige (Lk 10, 42): Gott. 

Daß alle eins seien 

Die Universalität und Intensität der Liebe, die Gott ist, gipfelt in dem Wort 
des hohenpriesterlichen Gebetes: •Daß alle eins seien" (Joh 17, 21). Nicht zuerst 
der Jesus, der Brot verteilt, noch der Jesus als barmherziger Samariter hat die 
Bewegung besonders getroffen, sondern jener, der betet: •daß alle eins seien, 
wie du, Vater, in mir und ich in dir". Dieser Jesus löste in der Bewegung den 
brennenden Wunsch aus, die Einheit zu verwirklichen. 

Das Geheimnis des gekreuzigten Jesus steht im Kontext des Gebetes um die 
Einheit. Hat nicht Christus in seinem Tod und in seiner Auferstehung die Ein- 
heit zwischen Gott und Mensch neu gestiftet? Am Kreuz hat sich der Gott, der 
Liebe ist, in seinem Sohn unüberbietbar enthüllt. In der abgrundtiefen Verlas- 
senheit Jesu ist Gott den Weg der Einheit bis zum Äußersten gegangen und hat 
jede Sünde, alle Trennung und Spaltung zwischen Mensch und Gott überwun- 
den: Gott und Mensch sind eins geworden; die Einheit ist Geschenk von diesem 
Gott her. Deshalb ist die Entscheidung für den Gott, der Liebe ist, eine Ent- 
scheidung für den gekreuzigten und verlassenen Jesus. Die Einheit, die im Fo- 
kolar gelebt wird, kommt aus der Verbindung zum gekreuzigten Herrn. 

Wo zwei oder drei miteinander konkret das Gebot Jesu, daß alle eins seien, 
leben und es aus der Tiefe der Kreuzeserfahrung tun, kommen sie in die Nähe 
jener Erfahrung, die Mt 18, 20 beschreibt: •Wo zwei oder drei in meinem Namen 
versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen". Der Glaube an die lebendige 
Gegenwart des Herrn in der Mitte der Seinen ist charakteristisch für alle Aktivi- 
täten der Bewegung; durch ihn wird jedes Treffen zu einer bewußten Versamm- 
lung im Namen Christi. Besonders für die Lebensgemeinschaften der Bewegung 
gilt als Zielvorstellung, ständig für die Verwirklichung dieser Einheit dazusein. 
Darum ist ihr Platz dort, wo die Einheit noch nicht ist, weil ja dort der gekreu- 
zigte Herr ist, um mit ihm durchzustoßen zur Liebe, zum Leben in Gott, zur Ein- 
heit. Hier liegt der Grund für die auffällige Dynamik der Bewegung, für ihre 
explosionsartige Ausweitung in alle Lebensbereiche von Kirche, Religion und 
Gesellschaft. Es geht da darum, daß alle eins werden. 



Aus dem Leben der Kirche 220 

Das Wort leben 

Das Leben nach dem Wort des Evangeliums ist Grund und Kriterium der Be- 
wegung. Ausgangspunkt ist die Erfahrung, daß im Wort Jesus Christus selbst 
begegnet. Neu dabei ist nicht die Erfahrung, die in der Tradition der Fröm- 
migkeit breit belegt ist, sondern die Art der Umsetzung. Das Wort Jesu - ein- 
zelne Sätze, Aussprüche und Handlungen - wird Stück um Stück meditiert und 
gelebt; Monat für Monat wird ein neues Wort in die Bewegung hineingegeben. 
Im Umgang mit diesem Wort werden der Alltag und die Arbeit verändert; das 
Wort bringt die Liebe hervor, es stellt die Verbindung her zum Herrn. Das 
Wort ist der Grundakzent, der dieses Leben im Augenblick möglich macht. Das 
Wort prägt den jeweiligen Augenblick. Geistliches Leben wird auf diese Weise 
Schule unter dem Wort; das Abc des Evangeliums wird neu gelernt. Es ist ein 
Einstieg für jedermann, ob jung oder alt, ob Priester oder Laie. Es ist im wah- 
ren Sinn Spiritualität für das Volk. Es ereignet sich die Evangelisierung des täg- 
lichen Lebens. 

Die Erfahrungen mit diesem Wort werden den anderen mitgeteilt, sie kreisen 
unter den Mitgliedern der Bewegung. Es sind die kostbarsten Augenblicke des 
Lebens. So entsteht unter allen eine jeweils gemeinsame Basis, eine gemeinsame 
Richtung. Das •Wort des Lebens", wie das monatlich herausgegebene und mit 
einem Kommentar versehene Wort Jesu genannt wird, eignet sich für eine große 
Breitenwirkung. Es wird zur Zeit an über 80 000 Personen in Deutschland wei- 
tergegeben. 

Miteinander Maria sein 

Das Leben der Einheit, damit Gott alles in allem sei, hat eine Grundgestalt. Es ist 
Maria, die Mutter Jesu. Sie bildet den Hintergrund des Lebens Jesu. Sie sagt 
•Ja" zu ihm bei der Menschwerdung. Sie begleitet ihn im öffentlichen Leben; sie 
redet nicht, wenn er redet; sie versteht nicht alles, sie ist da. Sie steht unter dem 
Kreuz und bittet mit den Jüngern um den Geist. Maria läßt Gott Gott sein; sie ist 
nichts, damit er alles ist. Weil Gott ihre Mitte ist, erfüllt sich ihr Leben. Nicht 
durch Worte, sondern durch das einfache und konkrete Leben verkündet sie Gott 
den Herrn. 

Gerade hierin ist Maria Urbild und Vorbild der Bewegung. Ihr Leben ist ein 
Weg, auf dem der einzelne lernt, alles zu verlieren, um Gott zu finden. Sie ver- 
anschaulicht die Freiheit, daß es sich lohnt, alles für Gott aufzugeben: eigene 
Wünsche und Vorstellungen, Ehe und Beruf, Zeit und Geld, die eigene Existenz. 
Auf dem Weg Mariens findet der einzelne Gott, bekommt er den Impuls, Gott 
weiterzugeben. 

Wenn mehrere diesen Weg gehen, dann sind sie eine neue Einheit, in deren 
Mitte der Herr lebt und gefunden werden kann. Für sie ist Maria nicht nur Vor- 
bild, sondern sie leben ihr Geheimnis. Miteinander Maria sein, kollektiv •Maria 
leben", könnte das Gemeinte in etwa andeuten. Deswegen heißen die Sommer- 
treffen Mariapoli - Stadt Mariens. Hier soll das Geheimnis Mariens gelebt 
werden; hier versuchen Christen, miteinander Maria zu sein. 



Aus dem Leben der Kirche 221 

Dieses •Miteinander" ist mehr als eine bloße Absprache. Es entsteht durch das 
Leben aus dem Geist Jesu, der sich durch das Wort des Lebens schenkt. Je mehr 
dieses Wort Jesu Mitte der Gemeinschaft wird und die einzelnen sich in ihren 
persönlichen Bedürfnissen zurücknehmen, gleichsam in das Wort hinein sterben, 
desto mehr leben sie, was Maria ist. Auf diese Weise kann die Einheit so we- 
sentlich gelebt werden, daß Christus in der Mitte ist. 

So wird der lebendige Gott bezeugt und verkündet, •damit die Welt glaube" 
(Joh 17, 21). 

III. Der Weg bis heute 

Am Anfang stand keine Idee, sondern das Betroffensein von Gott. Deshalb ge- 
hört der Weg mitten hinein in die Spiritualität der Gemeinschaft. Die Geschichte 
der Bewegung ist gleichzeitig die Entfaltung ihrer Spiritualität. 

Ein neuer Weg 

Der neue Weg des Fokolars begann mit Chiara Lubich, der heutigen Präsidentin 
der Bewegung. Auf der Suche nach der konkreten Form ihrer Berufung erkannte 
sie, daß sie nicht die Ehe, nicht das Ordensleben und nicht ein Säkularinstitut 
wählen konnte. Sie sollte mitten in der Welt leben, wie in einer Familie, jedoch 
ehelos, mit anderen Gefährtinnen, einzig verbunden durch die gegenseitige Liebe, 
die in Christus dem Gekreuzigten ihren Ausgangspunkt nimmt. Dieser neue Weg 
begann mit einem Pakt. Es war das gegenseitige Versprechen, miteinander radi- 
kal für Gott zu leben, abgegeben 1943 im kriegsgeplagten Trient. 

Es begann jene Geschichte der Bewegung, in der nach und nach die verschiede- 
nen Punkte der Spiritualität und die Wege, sie zu verwirklichen, entdeckt wur- 
den: das Wort Gottes, der Wille Gottes, das neue Gebot, die Eucharistie, Jesus in 
der Mitte, die Einheit, der verlassene Jesus am Kreuz, Maria, die Kirche. Wo 
immer diese Geschichte erzählt wurde, weckte sie nicht nur Begeisterung, sondern 
neue Aufbrüche verbindlichen Lebens. In Trient erhielt die erste Gemeinschaft, 
die sich um Chiara Lubich gebildet hatte, spontan den Namen Fokolar - Heim- 
stätte um den Herd (focoläre, Herd). Von dieser kleinen Gruppe ging eine Be- 
wegung aus. 

Sie kümmerten sich zunächst um die Elendesten in Trient, um die Verwunde- 
ten, die Hungernden und die Armen. Viele schlössen sich an mit dem Wunsch, 
diese neue Art des Lebens nach dem Evangelium kennenzulernen. So entstand 
die erste •Mariapoli", Marienstadt, in den Dolomiten. Es zeigte sich, daß auch 
Verheiratete zur gleichen Radikalität der Wahl Gottes und der Entscheidung, 
das Wort in der gegenseitigen Liebe zu leben, berufen waren. Es schälte sich das 
integrale Fokolar heraus, wo Ehelose und Verheiratete, die selbstverständlich 
in ihrer Familie blieben, miteinander das Ideal der Einheit zu verwirklichen 
suchten. 

Das Jahr 1949 brachte eine weitere Verdichtung. Jenes erste Fokolar wurde 
noch tiefer hineingerissen in das Leben mit Gott, in das Leben des dreifaltigen 



Aus dem Leben der Kirche 222 

Gottes. Ausgangspunkt war die Eucharistie. Damals ging den Fokolarinnen noch 
mehr die Tiefe des Schmerzes Christi am Kreuz auf und die Bedeutung des ver- 
lassenen Jesus für das geistliche Leben. Die Eucharistie wurde zum täglichen 
Quell der Einheit mit dem Herrn und der Einheit aller untereinander. 

Entfaltung und Verzweigung 

Wo immer das Leben der Einheit von jemandem durch die Wahl Gottes und 
die Wahl des verlassenen Jesus begonnen wurde, bildeten sich neue Gemein- 
schaften, neue Fokolare. So kam die Bewegung nach Rom, breitete sich in Eu- 
ropa aus und erreichte seit 1958 auch andere Kontinente. Dabei trieb nicht ein 
Organisationsplan die Bewegung voran, sondern ausschließlich der Kontakt, 
der durch das Leben nach dem Wort entstand. Die Einheit mit den Ärmsten 
der Dritten Welt und mit den nichtchristlichen Brüdern und Schwestern ergab 
sich durch konkrete Erfahrungen einzelner. Die Bewegung hatte den Eindruck, 
daß sie von Gott geführt wurde, diese konkrete Einheit nicht nur innerhalb 
der katholischen Kirche zu leben, sondern diesen Geist an Orthodoxe, Angli- 
kaner, Reformierte und Lutheraner weiterzugeben. In den siebziger Jahren ent- 
standen wesentliche Kontakte zur Welt des Islams, des Buddhismus, ja auch in die 
Welt des Atheismus hinein. Das Leben nach dem Wort wurde für viele Nicht- 
Christen Anlaß, Christus kennenzulernen, das Evangelium zu leben, ja, sich 
taufen zu lassen. 

Das Leben der Einheit drängte nicht nur in alle Kontinente vor und zu den 
Menschen unterschiedlichster Religionen und Weltanschauung, dieses Leben er- 
faßte ebenso alle Lebensbereiche des Menschen. 

Zuerst entstanden die Gruppen der Freiwilligen. Es sind Männer und Frauen, 
die im Beruf stehen, verheiratet oder nicht, von dem Wunsch getragen, das 
Evangelium in ihrer Arbeitswelt zu verwirklichen und zum Aufbau einer neuen 
Gesellschaft beizutragen. Zu den Freiwilligen kamen die Familien, dann die 
Jugendlichen - die Gen. Wundert es, daß auch Priester, Ordensleute und Bi- 
schöfe von diesem Leben angezogen wurden? So hat sich der gleichbleibende 
Geist in den letzten Jahren in fünfundzwanzig einzelnen Zweigen enfaltet 
und differenziert; es zeigte sich die Übereinstimmung mit dem II. Vatikani- 
schen Konzil und dessen Ansatz zur Erneuerung der Kirche. Die Grundge- 
danken der Bewegung sind hilfreich für die ganze Kirche, für Gemeinden, Laien- 
verbände und auch für Ordensgemeinschaften. Gerade Ordensleute erlebten, 
wie im Kontakt mit der Bewegung das eigene Ordenscharisma deutlicher und 
leuchtender wurde. Mit den Priestern öffneten sich auch Gemeinden und Gruppen 
in den Gemeinden diesem Geist der Einheit. Mit großer Freude wurde erfahren, 
daß das Evangelium auch im 20. Jahrhundert das Leben des Einzelnen und 
der Gesellschaft prägt und verändert. 

Die Bewegung als Ganzes wird von den Fokolaren im engeren Sinn getragen. 
Heute gibt es 317 solcher Fokolare in 33 Nationen, mit etwa 2400 Mitgliedern. 
Um jedes Fokolar herum entfaltet sich die Bewegung mit den verschiedenen 
Zweigen und Bewegungen (Gen, Neue Familien, Neue Gesellschaft, Neue Pfar- 



Aus dem Leben der Kirche 223 

rei). Ein Koordinierungsrat auf nationaler und auf Weltebene hält die ver- 
schiedenen Zweige zusammen. 

Diese Ordnung hat sich im Laufe von 30 Jahren entwickelt. Heute ist die 
Bewegung der Fokolare kirchenrechtlich eine Pia Unio (eine •fromme Ver- 
einigung") - mit dem Namen: Werk Mariens. Für die internen Mitglieder des 
Werkes, die eigentlichen Fokolare, gibt es ein Statut, das unter anderem auch 
die Vorbereitungszeit in Loppiano bei Florenz (in etwa das Noviziat) sowie 
die Art und Weise der endgültigen Bindung, die erst nach über 8 Jahren er- 
folgen kann, regelt. 

IV. Züge der Spiritualität 

Die Spiritualität der Einheit kann nicht abstrakt gelebt werden. Sie verlangt 
Verleiblichung, Inkarnation und Realisierung. Grundvollzüge des Menschseins 
werden durchlässig für das Leben mit Gott. Die Spiritualität wird zur Anlei- 
tung, gemeinsam auf Gott zuzugehen und das ganze Leben zum Ausdruck dieser 
Einheit mit Gott und untereinander werden zu lassen. 

Gütergemeinschaft - Teilen 

Die gegenseitige Liebe führt dazu, daß alles geteilt wird, so wie es Jesus im 
hohenpriesterlichen Gebet andeutet: •Alles, was mein ist, ist dein, und was dein 
ist, ist mein" (Joh 17, 10). Der Umgang mit dem Besitz erweist sich als konkre- 
ter Weg in das Leben der Einheit. Worüber jemand frei und persönlich ver- 
tagen kann, das wird in dieses Leben eingebracht. Das sieht für einen Jugend- 
lichen, für eine verheiratete Frau oder einen Berufstätigen jeweils unterschied- 
lich aus; noch anders stellt es sich dar für einen Priester oder gar für einen 
Ordensmann. Es geht um das Teilen von Geld, von Zeit, von beruflicher Tätig- 
keit, von allem, was jemand hat: Die Welt des Verfügens und Habens wird 
fruchtbar für die Verbindung untereinander und für die Verbindung mit Gott. 
Es geht dabei nicht um die Armut an sich, sondern um die Einheit, die der Herr 
will. Der Akzent liegt nicht nur auf dem Materiellen, sondern ebenso auf den 
geistlichen Gütern, den Erfahrungen mit Gott, die ebenfalls in die Mitte ge- 
geben werden. 

Apostolat - Füreinander Dasein 

Das Leben in der konkreten Gütergemeinschaft vertieft die gegenseitige Liebe. 
Die Liebe strahlt durch sich selber aus, dadurch, daß sie da ist. Durch die gelebte 
Liebe kann jeder Christ den Glauben und Christus selbst bezeugen. Es ist das 
Apostolat des Seins: so miteinander zu leben, daß der Grund dieses Lebens 
entdeckt wird. Die Treffen erweisen sich deswegen als wichtige Form des 
Apostolats. Es ist typisch für die Bewegung: daß dieses Apostolat von Jugend- 
lichen für Jugendliche gelebt wird, von Priestern für Priester, von Ordens- 
schwestern für Ordensschwestern, von Verheirateten für Verheiratete. 



Aus dem Leben der Kirche 224 

Zentrum - Einswerden mit Gott 

Die Einheit mit Gott ist der Angelpunkt des Lebens und der Aktivitäten in 
der Bewegung. Sie hat ihren Grund in der Begegnung mit Jesus dem Gekreu- 
zigten und Verlassenen. Jeder Schmerz, der im Bruder, in der Gemeinschaft oder 
in einem selbst begegnet, ist Anlaß, sich je neu von der Liebe des gekreuzigten 
Jesus ansprechen zu lassen und sich mit ihm zu vereinen. In der lebendigen Be- 
ziehung zu Jesus dem Verlassenen findet der Fokolar die Einheit mit Gott und 
mit den Brüdern. Diese Christusbeziehung wird vorbereitet und gepflegt durch 
das Annehmen der je verschiedenen Angebote seiner Gegenwart im Wort, im 
Sakrament, in der Hierarchie, in der Versammlung der Seinen, im Bruder und 
im Kreuz; sie wird konkretisiert in den normalen geistlichen Übungen wie Be- 
trachung, Rosenkranz, Besuch des Allerheiligsten, die tägliche Messe und der 

häufigen Beichte. 

Leibhaftigkeit - der ganze Mensch 

Die gelebte Einheit prägt den ganzen Menschen und bezieht auch den Leib mit 
ein. In seinem Leib kann der Einzelne Gottes Liebe durchscheinen lassen. Der 
Leib wird zur Wohnung Gottes. Gesundheit, Erholung und regelmäßige Freizeit 
können den Menschen für Gott öffnen. Umgekehrt hat der Mensch in Krankheit 
und Tod durch den Leib die Chance, sich restlos herzugeben; wo das Mensch- 
liche abnimmt, nimmt Gott zu. In ähnlicher Weise verwandelt die gelebte 
Einheit Strukturen in Gesellschaft und Kirche in den lebendigen Leib Christi, 
macht aus den Menschen •ein Herz und eine Seele". Was in der Eucharistie 
grundgelegt wird, soll im Leben der Gesellschaft und Gruppen entfaltet werden: 
•die Einheit des Leibes". 

Das Haus - Reichtum der Liebe 

Die Liebe hat Phantasie. Sie schafft aus einem Haus oder einer Wohnung einen 
Raum, der sich dem anderen öffnet, der Ausdruck von Liebe für diesen anderen 
ist. So soll die Wohnung einfach sein, nicht aufwendig, aber doch so, daß sich 
alle wohlfühlen. Im Hintergrund steht der Gedanke an das Haus von Nazaret, 
das nicht nur von Arbeit und Gebet erfüllt war, sondern vor allen Dingen von 
der gegenseitigen Liebe. So liegt es nahe, daß dieser Aspekt eine besondere Affi- 
nität mit Maria hat, mit ihrem stillen Dasein und Dienst für alle. Entsprechend 
dieser Grundlinie werden die •Räume" in der Gesellschaft, in Gemeinschaften 
und Gruppen, verstanden; die Beziehung gegenseitiger Liebe muß jeweils neu 

aufgebaut werden. 

Wissenschaft - Weisheit aus der Liebe Christi 

In unserer Welt nimmt die Bildung einen großen Bereich ein. Das Leben der 
Einheit vermittelt die Erfahrung, daß durch die Liebe Denken und Wissenschaft 
sich wandeln. Alles kann in diese Mitte hineingestellt werden, auch das Wissen. 
Gleichzeitig kann auch vom Denken anderer gelernt werden, wenn deren Den- 
ken in das eigene Denken und Leben einbezogen wird: sich eins machen mit 



Aus dem Leben der Kirdie 225 

dem Denken und Erkennen anderer, sei es in Theologie, Soziologie, Naturwis- 
senschaften oder auch in den Einsichten des Lebens. 

Auf diese Weise wird die Tugend der Weisheit vermittelt, jene tiefe Schau 
der Welt, des Menschen und der Wirklichkeit, in der alles mit den Augen Got- 
tes gesehen wird. Das schließt harte Arbeit des Studiums ein und bringt Auf- 
geschlossenheit für heutiges Denken, für heutige Philosophie und für gesell- 
schaftliches Tun. 

In den Jahresthemen wird ein Bildungsprogramm weltweit für alle Mitglie- 
der der Bewegung von den Grundansätzen der Spiritualität her entfaltet. Der 
jeweils neue Impuls dieses Aspektes heißt: Hört auf Jesus in euch, hört auf Je- 
sus zwischen euch; hört darauf, wo in der Kirche und in der Welt von heute Nah- 
rung für euch ist. 

Konkret werden • in Zeit und Raum von heute 

Die Welt zwischen den Menschen, die Welt der Medien und Kommunikations- 
mittel, die Welt des Verkehrs wird zum Ausdruck der gelebten Einheit. Der 
Raum, der zwischen den Menschen ist, kann nicht nur durch technische Mittel 
überbrückt werden, er kann durch eine lebendige Beziehung der Liebe ausge- 
füllt werden, etwa anläßlich eines Telefongespräches, eines Briefes oder einer 
Reise. Alles kann eben Mittel werden, um sich eins zu machen, kann Stoff dafür 
sein, daß jene Beziehung konstituiert wird, durch die der Herr unter den Men- 
schen gegenwärtig wird. 

Die Intention ist immer die eine: Die Einheit soll nicht nur Idee bleiben, 
sondern konkrete und verleiblichte Wirklichkeit werden. 

V. Stichproben des Lebens 

Das Gesagte soll noch einmal in einem weiteren Durchgang durch Stichproben 
des Lebens verdeutlicht werden: das Ganze gleichsam im Fragment. 

In einem. Krankenhaus leben zwei Krankenschwestern, die sich bei einem 
Sommertreffen kennenlernen. Sie entschließen sich, miteinander nach der Spiri- 
tualität der Einheit zu leben. Sie versuchen, miteinander im Krankenhaus Kir- 
che zu sein. Sie unterstützen den Seelsorger, helfen den Kranken in deren Be- 
ziehung zu Gott, sie springen überall ein, wo es schwer ist. Die Atmosphäre auf 
der Station ändert sich, das Leben dieser Krankenschwestern wirkt sich auf die 
Kranken aus. 

Ein Arbeiter hört in der Predigt das Wort: •Suchet zuerst das Reich und seine 
Gerechtigkeit, und alles andere wird euch dazugegeben werden" (Mt 6, 33). Er 
weiß, wie ungerecht Spätaussiedler in seinem Betrieb behandelt werden. Sie 
werden zurückgesetzt, wegen der Aussprache des Deutschen ausgelacht. Er spricht 
mit dem Vorarbeiter, der sich jedoch zu einer Änderung der Verhältnisse nicht 
entschließen kann. Auf einer Betriebsversammlung gelingt es diesem Arbeiter 
endlich, die Situation zu ändern: Lohnerhöhung für die Spätaussiedler und eine 
Verbesserung des Betriebsklimas sind die Folgen. 



Aus dem Leben der Kirche 226 

In einer Schule werden sich Schüler bewußt, daß der anonyme Betrieb von 
Leistung und Wissensvermittlung nicht ausreicht. Sie stellen sich die Frage, wie 
Kirche konkret an der Schule gelebt werden kann. Mehrere Schüler versprechen 
sich, so miteinander zu leben, daß Christus in ihrer Mitte ist. Sie unterstützen 
sich gegenseitig, an der Schule als Christen zu leben. Von der kleinen Aktions- 
gruppe gehen Impulse aus für eine christliche Morgenandacht, ebenso auch An- 
regungen für Feste und Zusammenkünfte der verschiedenen Klassen. Der Grund- 
impuls war das Ziel, in Christus die Einheit zu verwirklichen, damit an der 
Schule menschliches Zusammenleben gelingt. 

In Fontem/Kamerun ist mitten im afrikanischen Busch eine Säuglingssterb- 
lichkeit von über 90°/o aufgetreten. Der Stammeshäuptling sucht zwei Ärzte, 
es sind Fokolare. Innerhalb von zwei Jahren wird durch die Änderung der 
hygienischen Verhältnisse und durch medizinische Anleitung die Säuglings- 
sterblichkeit gebannt. Das einfache Leben in den afrikanischen Hütten, auf dem 
gleichen Niveau wie die Leute dort, brachte den Ärzten einen solchen Kontakt 
zu den Einheimischen, daß etwas vom Leben des Evangeliums überspringen 
konnte. Die Afrikaner erkannten den Wert der gegenseitigen Liebe. Bald begehr- 
te eine ganze Reihe von ihnen die Taufe. So entstand die Grundlage für eine 
neue Gemeinde. 

Eine junge Frau hatte noch zwei Monate zu leben, sie war schwer krebskrank. 
In der Beziehung zu Jesus dem Verlassenen findet sie ihre Identität und innere 
Kraft. Eine große Rolle spielen zwei Worte: •Für DICH!" •Ich liege stumm da, 
wie versteinert, ohne ein Lächeln, und habe nur die Kraft ,für DICH', ,für DICH' 
zu sagen; ,für DICH, Jesus', ,Augenblick für Augenblick'." Sie kommt auf die 
Idee, die Tropfen der Infusion damit zu beauftragen, da sie selbst die Kraft 
dazu nicht mehr findet: •Jeder einzelne Tropfen ein ,für DICH'! Jetzt ist die 
Sache wirklich ernst, ich bin wie verheiratet, es gibt keinen Weg mehr zurück. 
Wenn Gott alles nimmt, bleibt die Schönheit der Hochzeit mit ihm; denn ich 
gehöre nicht mehr mir selbst, auch was die Krankheit angeht 

Ein letztes Fragment für das Ganze soll ein Gebet bilden, das in einer wichti- 
gen Stunde der Bewegung, 1949, entstanden ist: 

Ich habe nur einen Bräutigam auf der Erde: den gekreuzigten 
und verlassenen Jesus; ich habe keinen anderen Gott außer ihn. 
In ihm ist der ganze Himmel mit der Dreifaltigkeit und die 
ganze Erde mit der Menschheit. 
Darum ist mein, was sein ist, und nichts anderes. 
Und sein ist aller Schmerz und so auch der meine. Ich will 
durch die Welt gehen und ihn suchen in jedem Augenblick meines 
Lebens. Was mir wehtut ist mein. 
Mein der Schmerz, der mich im Augenblick streift. Mein der 
Schmerz der Menschen neben mir. Mein alles, was nicht Friede, 
Freude, was nicht schön, liebenswürdig, heiter ist ... 
So werde ich durch die Jahre gehen, die mir bleiben: durstig nach Schmerzen, 
nach Ängsten, nach Verzweiflung, nach Schwermut, nach Trennungen, 



Einübung und Weisung 227 

nach Verbannung, nach Verlassenheit, nach Mißhandlungen, nach allem 
was Er ist, und Er ist der Schmerz. So werde ich das Wasser der Trübsal 
in vielen Herzen trocknen, die mir nahe sind, und durch die Einheit 
mit meinem allmächtigen Bräutigam auch in den Fernen. Ich werde vorüber- 
gehen wie ein Feuer, das verzehrt, was vergehen muß, und das nur die 
Wahrheit bestehen läßt3. 

Wilfried Hagemann 

1. C. Lubich, Gesammelte Sdiriften (im Entstehen): Scritti spirituali, Bd. 1 u. 2, Rom 1978. 
Einige Sdiriften auf deutsch: Bis wir alle eins sein werden, München 197710, Einheit als 
Lebensstil, München 1977: Mitten unter ihnen, München 19783 Leben aus dem Wort, 
München 19772; Verlieren können, München 19774. 
A. Diana (Hrsg.): Die Bewegung der Folklore, München 19782. 
Monatszeitschrift •Neue Stadt", Verlag Neue Stadt, München 1958 ff. 
2. C. Lubich, Einheit als Lebensstil, 24. 
3. C. Lubich, Bis wir alle eins sein werden, 108. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Geist und die Gemeinde 

Eine Meditation über das Pfingsten zu jeder Zeit 

Die Erzählung von der Gemeinschaft der Gläubigen, die nach der Apostelge- 
schichte (2,42) •gemeinsam im Brechen des Brotes und im Gebet" verharrten, 
wird meist aus dem Zusammenhang gerissen. Sie bildet nämlich den Schlußpunkt, 
das Amen unter dem Bericht vom Kommen des Geistes; sie muß im Zusammen- 
hang mit diesem Bericht vom Ursprung der Kirche meditiert werden. 

Entsprechendes gilt von dem kurzen Bericht, den die Exegeten den zweiten 
Pfingstbericht nennen (Apg 4, 22-33). 

1. Als die Apostel aber freigelassen waren, kamen sie zu den Ihren und berich- 
teten alles, was die Hohenpriester und die Ältesten zu ihnen gesagt hatten. 

Es ist die Zeit nach Jesus, die Zeit der Kirche. Die Handlungsgruppen zeigen etwas 
vom Innenleben der Kirche. Die Apostel treten auf als offizielle Vertreter der 
Gemeinde, als Träger des Amtes. Man spürt nicht nur an dieser Stelle, welch 
wichtige Funktion sie innehatten. Sie vertraten die Gemeinde vor den Hohen- 




