
BUCHBESPRECHUNGEN 

Schmerz und Tod 

Lewis, C. S.: Über den Schmerz. Mit 
einem Nachwort von Josef Pieper. 
München, Kösel-Verlag 1978 (Reihe 
Doppelpunkt). 192 S., kart, DM 15,-. 

Schon im Vorwort erklärt der Vf., er wolle 
sich darauf beschränken, alte und ortho- 
doxe Lehren wieder einmal zu sagen. Aber 
seine bekanntermaßen anschauliche und 
muntere Art, theologische Probleme zu be- 
handeln, reizt zur Lektüre, und das Thema 
•Leid und Schmerz" ist stets aktuell. Man 
fragt sich, weshalb es eines grundsätzlichen 
Nachworts von J. Pieper bedurfte, um Le- 
wis' schlichte Sprache zu rühmen. Wäre der 
Inhalt des Buches sonst in Gefahr, zu früh 
mißachtet zu werden? (Das im Original- 
text schon 1940 erschienene Buch erscheint 
hier vom gleichen Übersetzer schon in der 
4. Neuauflage.) 

Das Problem wird keineswegs einfach 
vorausgesetzt, sondern zuerst einmal auf- 
gewiesen. Es entsteht ja in einem gewissen 
Sinne erst durch den Gottesglauben. Gottes 
Allmacht vermag die Möglichkeit des Lei- 
dens nicht auszuschließen, die mit der Tat- 
sache des freien Willens gegeben ist. Gött- 
liche Güte ist selbstverständlich nicht die 
eines greisen Wohlmeiners, sondern ver- 
zehrendes Feuer der Liebe, die dem Ge- 
liebten möglicherweise Schmerz bereitet, 
wenn dieser der Läuterung bedarf; und er 
bedarf ihrer; denn Bosheit und Schlechtig- 
keit stecken in uns allen. Der Mensch, als 
Gattung, hat sich durch Ungehorsam selbst 
verwüstet. Aber nicht jede Arznei muß bit- 
ter schmecken, und selbst wenn es so wäre, 
wüßten wir gerne, warum. 

Lewis konzentriert sich auf drei Antwor- 
ten: Es ist schon in sich selbst bitter und 
schmerzlich, unseren Willen, den wir so 
lange als unser Eigentum beansprucht ha- 
ben, wieder herauszugeben; 2. Der Mensch 
wird seinen Eigenwillen kaum aufgeben, 
solange es ihm rundherum gut zu gehen 
scheint; 3. Wir können nicht wissen, ob wir 

etwas um Gottes Willen tun, es sei denn, 
der Gegenstand sei uns schmerzlich. Wohl- 
wissend, daß alle diese Argumente eine 
tiefe Feindseligkeit gegen ihn herausfor- 
dern, bemüht sich der Vf., seine Gedan- 
ken umsichtig zu entfalten und gegen mög- 
liche Mißverständnisse zu schützen: Leiden 
in sich selbst ist nicht gut, Selbstverleug- 
nung heißt nicht Apathie, es handelt sich 
nicht um eine politische Lehre usw.... 

Das englische Original dieses Buches er- 
schien kurze Zeit, nachdem sich Lewis vom 
Atheismus zum Christentum bekehrt hatte. 
Seine Ansätze sind sicher nicht einfach 
falsch. Aber im Blick auf Nazi-Terror und 
Holocaust bedürfen sie zweifellos mancher 
Ergänzungen (vgl. Eugen Drewermann, 
Strukturen des Bösen. Die jahwistische Ur- 
geschichte in exegetischer, psychoanalyti- 
scher und philosophischer Sicht. Paderborn 
1977; G. Greshake, Der Preis der Liebe. 
Freiburg 1978). 

Christus ist zuweilen einfach der voll- 
kommene Mensch, der die furchtbare Auf- 
gabe des Leidens erträglicher gemacht hat, 
und das Mitleiden Gottes erscheint gerade- 
zu problemlos mystisch verklärt. Histori- 
sierende Ausmalungen des Paradieses vor 
dem Sündenfall, Spekulationen über das 
Leid bzw. die Unsterblichkeit der Tierwelt 
(die schon vor dem Auftreten des Menschen 
verdorben worden sei) wirken grotesk; die 
Behauptung, einige Menschen werden nicht 
erlöst werden, ist zumindest mißverständ- 
lich. 

Trotzdem glaube ich, daß der insgesamt 
sympathische Tonfall von Lewis (man be- 
achte besonders das Kapitel über den Him- 
mel) weiterhin Lesern helfen kann, der 
christlichen Botschaft neues Vertrauen zu 
schenken. Sein Buch könnte dort beitragen, 
wieder miteinander zu reden, wo abstrakte 
Reflexion nicht gefragt ist oder nicht ver- 
standen wird: beim ganz alltäglichen 
Glaubensgespräch. 

F. J. Steinmetz S] 



Buchbesprechungen 232 

Dantine, Wilhelm: Hoffen - Han- 
deln - Leiden. Christliche Lebensper- 
spektiven. Wien-Freiburg-Basel, Her- 
der 1976/Göttingen, Vandenhoeck & 
Ruprecht 1976. 264 S., Pappband, DM 

26,80. 

Es handelt sieb um zwei Vorlesungsreihen, 
die der evangelische Systematiker 1975/76 
an der Universität Wien gehalten hat. Das 
Thema der ersten Reihe lautet •Apokalyp- 
tik oder Hoffnung. Theologische Erwägun- 
gen zu einer Alternative", das der zweiten: 
•Aktion und Leiden. Grundfragen der 
christlichen Existenz in der Weltgesell- 
schaft". Beide Reihen bewegen sich auf 
akademischem Niveau, sind allerdings für 
Hörer unterschiedlicher Herkunft konzi- 
piert. 

Meines Erachtens verdienen die Vorle- 
sungen über das zweite Thema die größere 
Aufmerksamkeit, weil sie sowohl aktueller 
als auch origineller sind. In ihnen behan- 
delt D. das Problemfeld •Aktion und Lei- 
den" präzise so, wie es sich aus dem pasto- 
ralen Alltag ergibt; denn der Begriff Ak- 
tion ist ein relativ neuer Begriff, und es 
fällt auf, daß er im Bereich sozialistischen 
und katholischen Denkens früher präsent 
ist als im protestantischen Raum, wo man 
sich vielfach (etwa gegen katholische Werk- 
gerechtigkeit) in eine erhabene Innerlichkeit 
zurückgezogen hat. Für biblisches Handeln 
ist aber eine konkrete Zielgerichtetheit 
kennzeichnend, die auf Veränderung aus- 
geht. In einem weiteren Schritt wird dann 
untersucht, ob zwischen Aktion und Leiden 
ein ausschließlicher Gegensatz besteht oder 
eine Zuordnung möglich ist. Der revolutio- 
näre Aktivist kann im Handumdrehen zum 
Märtyrer werden. Aktivität und Passivität 
haben eine tiefe Gemeinsamkeit. Von hier 
aus fällt helles Licht auf viele, freilich auch 
weiterhin komplexe Fragen: Leiden als 
Handeln, als Widerfahrnis, als •Kreuz", 
als •stellvertretendes Leiden" usw. und 
überhaupt in seiner Bedeutung für die 
menschliche Existenz. Nach ausführlichen 
Erläuterungen (bis hin zum Thema •Revo- 
lution", wobei seltsamerweise von Gewalt 
nichts gesagt wird) erscheint Leiden 
schließlich als integrales Element von Ak- 
tion: im praktischen Vollzug können ver- 
änderbares  und unveränderliches  Leiden 

hauteng beisammenliegen. Daraus folgt 
sowohl Aktionsbereitschaft für Leiden als 
auch Leidensbereitschaft für Aktion. Erst 
die volle Bereitschaft zu beidem erweist sich 
als eigentlich christlich. Christen sind des- 
halb sehr unbequeme Revolutionäre. 

Unter dem Stichwort •Apokalyptik oder 
Hoffnung" kommt lediglich alles noch ein- 
mal zur Sprache, was in den letzten Jahren 
in überaus zahlreichen Publikationen über 
Fortschrittsgläubigkeit und Futurologie, 
Menschheitszukunft und individuelle escha- 
tologische Hoffnung zu lesen war. Dabei 
wird das Schlagwort •Apokalyptik" zwar 
recht eigenwillig gebraucht, aber die ge- 
meinte Sache, die Auseinandersetzung mit 
den verschiedenen Sekten adventistischer 
Prägung, ist auch heute noch dringlich. Ihre 
Hoffnungslosigkeit, welche die Zukunft 
nur jenseits aller Geschichte ansiedelt, ver- 
sucht D. zu widerlegen, um schon in dieser 
Welt, obgleich sie vom Tod bedroht ist, 
verantwortlich handeln zu können, was die 
Drucklegung des Buches, für die sich die 
Verleger kurioserweise im Vorwort ent- 
schuldigen (!), zweifellos nicht weniger 
rechtfertigt als sein zweiter Teil, den ich 
an die erste Stelle gerückt habe. 

F. J. Steinmetz SJ 

Büchele, Anton CMF: Der Tod Jesu im 
Lukasevangelium. Eine redaktionsge- 
schichtliche Untersuchung zu Lk 23. 
Frankfurt am Main, Josef Knecht 1978 
(Frankfurter Theologische Studien 26). 
230 S., kart. DM 44,-. 

Wegen der klaren Untergliederung, der 
eindeutigen Sprache und des durchsichtigen 
Aufbaus ist diese exegetische Untersuchung 
auch für den nicht-spezialisierten, aber in- 
teressierten Leser leicht zugänglich. Die 
Grundfrage lautet: Hat das Lukas-Evan- 
gelium schon dem Tode Jesu (nicht erst 
seiner Auferstehung und der Geistsendung) 
eine theologische Bedeutung zugemessen; 
hat also das Leiden und Sterben Jesu in 
sich Heilsbedeutung und einen Bezug zur 
Sündenvergebung (gestorben für uns)? Hat 
der Tod Jesu Opfer- und Sühne-Charak- 
ter? Es gibt unter den modernen Exegeten 
ebenso wichtige Bejaher wie Verneiner 
dieser Frage. 



Buchbesprechungen 233 

Büdiele geht ihr aus der Gesamt-Kon- 
zeption des Lukas-Evangeliums nach (Re- 
daktionsgeschichte). Eine Vers-für-Vers- 
Analyse stellt das Material aus Kapitel 23 
bereit; strukturelle Betrachtungen ordnen 
es; und ein zweiter Hauptteil untersucht die 
entsprechenden Hinweise im ganzen Lukas- 
Evangelium. Ein dritter Teil zeigt - gleich- 
sam als Nachtrag-Kapitel - die verwand- 
ten Züge der Apostelgeschichte. Büchele be- 
weist seine Grunderkenntnis von der Heils- 
bedeutung des Todes Jesu, die Lukas nicht 
nur beiläufig erwähnt, sondern bewußt her- 
ausarbeitet, so einleuchtend, daß der nicht- 
spezialisierte Leser sich fragen muß, wieso 
angesehene Exegeten zur gegenteiligen 
Meinung kommen konnten. Vielleicht des- 
halb, weil man die •Heilsbedeutung" des 
Todes Jesu mit kultischen und Sühne-Kate- 
gorien maß (wie Paulus, 1 Petr, Hebr und 
auch das Johannesevangelium). Die luka- 
nische Kategorie für die Heilsbedeutung 
des Todes Jesu aber ist die des •leidenden 
Gerechten und Propheten" und das •Lei- 
denmüssen des Messias«, das in Gottes 
Heilsplan eingezeichnet ist. Es sind also 
zwei Kategorien: die christologische, daß 
Jesu Geschick durch Menschen verursacht, 
aber von Gott geplant ist; und die ekkle- 
siologische, daß schon im Tode Jesu die 
Nachfolge, das Zeugnisgeben und die Mis- 
sion der Kirche angestoßen werden. 

Zu bemerken ist noch, daß Büchele seine 
redaktionsgeschichtlichen und strukturver- 
gleichenden Analysen ständig an •Schema- 
tischen Darstellungen« illustriert und da- 
mit Einblick gibt in den theologischen Bau- 
plan des Evangeliums (z. B. das ständig 
wiederkommende •Dreierschema"). 

Für die Verkündigung aber zeigt diese 
Arbeit, daß das Nachdenken und Nachvoll- 
ziehen des Todes Jesu auch mit anderen 
Vorstellungen als denen von Sühneleiden 
und kultischem Opfer geschehen kann-und 
vielleicht auch in unserer Zeit geschehen 
sollte. Die lukanische Theologie kann einen 
wichtigen Impuls dazu geben. 

J. Sudbrack SJ 

Lewis, C. S.: Die große Scheidung oder 
Zwischen Himmel und Hölle. Einsie- 
deln, Johannes Verlag 1978 (Kriterien 
47). 157 S., kart. DM/Fr 9,-. 

Was ist Himmel? Was ist Hölle? Was 
können, was dürfen, was müssen wir dar- 
über sagen und glauben? Wieviele haben 
sich schon lächerlich gemacht, als sie zu ge- 
nau Bescheid wußten; aber auch wieviele 
machen sich lächerlich, wenn sie mit zu prä- 
zisem Besser-Wissen alte Vorstellungen 
aburteilen! Ob nicht Ludwig Thomas' Hu- 
mor •Ein Bayer im Himmel" theologisch 
und menschlich richtiger ist als die Gelehr- 
samkeit von •In der Hölle brennt kein 
Feuer"? 

Nach langem Bemühen hat es der angli- 
kanische Christ C. S. Lewis gewagt, dar- 
über zu sprechen. Sein mittelalterliches 
Fachwissen (Professor für Anglistik) wies 
ihm den richtigen Weg: Er •erzählt" 
(längst vor der erzählenden Theologie) 
eine Parabel. Das 1946 zum erstenmal er- 
schienene Büchlein (dt. Erstausgabe 1955) 
hat sich viele Freunde erworben. 

Der Schreiber, •ich", steigt in einen Bus 
ein. Die Fahrt geht nach oben. Langsam 
spürt man, daß sie zum letzten, endgültigen 
Ziel führt. Die Erlebnisse mit den Fahr- 
gästen, mit seltsamen Tieren und fremden 
Landschaften, mit himmlischen und satani- 
schen Gestalten, sind Erfahrungen von Gut 
und Böse, von Tugend und Laster, sind Er- 
fahrungen der Läuterung, des •Fegfeuers". 
Wie im Traum wandeln sich die Gestalten, 
nehmen neue Züge an. Und immer ist der 
Fahrgast (das bin ich) einbezogen. Es sind 
Verwandlungen an mir. Der Reisende er- 
fährt: •Festhalten wollen" ist das Böse; 
Verschenken ist das Gute. Die Hölle wird 
erlebt und die Frage nach ihrer •Ewigkeit" 
kommt zur Sprache: •Es kann wohl sein, 
daß ... es mit allem wohl stehen wird ... 
Aber es ist schlimm, über solche Fragen zu 
reden ... weil alle Antworten trügen." 

Am Schluß erwacht der Schreiber aus 
seinem Traum. Es war ein Traum in die 
eigene Innenwelt und zugleich ein Traum 
in Gottes Wirklichkeit. 

Alles ist in einer bildkräftigen, zugleich 
durchsichtigen wie existentiellen, von Hel- 
mut Kuhn ausgezeichnet übertragenen 
Sprache geschrieben, daß man der Heraus- 
geberin zugeben muß: wir haben ein Mei- 
sterwerk religiöser Prosa und erzählender 
Theologie vor uns. /. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 234 

Koyama, Kosuke: Das Kreuz hat keinen 
Handgriff. Asiatische Meditationen. 
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht 
1978 (Theologie der Ökumene, Band 
16). Ill S., kart., DM 19,80. 

Dieser theologische Entwurf eines japa- 
nischen Christen (zur Zeit Dekan an der 
Theologischen Hochschule in Singapur) 
imponiert durch zwei Züge: Schon der Ti- 
tel läßt die bildreiche und konkrete 
Sprach- und Denkweise des Verfassers 
ahnen. Dem Leser geht es so, daß er ge- 
legentlich den logischen roten Faden ver- 
mißt, aber dann sehr bald spürt, wie klar 
und auch wie konsequent in ihrer Weise 
diese anschauliche Sprechweise das Chri- 
stentum formuliert. Kosuke Koyama ist - 
wie der Untertitel verspricht - an dem 
christlichen Gespräch mit seiner asiatischen 
Vergangenheit interessiert: Christentum 
und Buddhismus, Christentum und Hin- 
duismus. Und hier liegt das zweite Kenn- 
zeichen dieses Buches: Die Grundsicht des 
Autors ist zugleich radikal-christlich (in 
der Schule Karl Barths) und befreiend- 
radikal: Das Kreuz hat keinen Handgriff, 

Meditation und Psychologie 

Herzog-Dürck, Johanna: Lebenskrise 
und Selbstfindung (Herder Taschen- 
buch 662). Freiburg/Br., Herder 1978. 
173 S., kart., DM5,90. 

Es handelt sich um eine unveränderte Neu- 
ausgabe des 1973 im Furche-Verlag, Ham- 
burg, erschienenen Buches •Die Arbeit der 
Seele". Die Wichtigkeit des Themas und 
die kundige Art, es aus einer großen the- 
rapeutischen Erfahrung heraus hilfreich zu 
erschließen, lohnte den Neudruck. Die Au- 
torin zeigt anhand vieler Beispiele, daß die 
Neurose - in Lebenskrisen leidvoll erlebt 
- zum Anstoß für den Heilungsweg des 
Menschen werden kann, daß sie zu Selbst- 
besinnung und Selbstfindung führen will. 
Das Leiden an den Folgen eigenen Fehl- 
verhaltens wird zum Impuls für Reifung 
und Identitätsfindung. Freilich fordert das 
Eigenverantwortung und die Bereitschaft, 
sich grundlegend neu mit der Umwelt aus- 
einanderzusetzen. 

läßt sich nicht manipulieren; alle inter- 
religiösen und interkulturellen Vergleiche 
scheitern an der Radikalität des Christen- 
tums. Aber das ist befreiend: Deshalb 
nämlich braucht der Christ den asiatischen 
Religionen nicht ein- und abschätzend 
entgegenzutreten, sondern einfachhin mit 
dem Kreuz in der Hand; nicht im Kreuz- 
zugsgeist, sondern im Geist des Gekreu- 
zigten. Gerade weil das Christentum die 
Logik sprengt, kann es unbefangen den 
großen Überlieferungen begegnen. 

Darauf aufbauend, spricht Koyama von 
Selbstentäußerung und vielem anderen. Er 
fordert vom Christentum als geschichtli- 
cher Religion, daß es sich für die Geschichte 
der anderen interessiert. Das Buch liefert 
einen wichtigen Beitrag zum immer noch 
anstehenden Gespräch der Religionen und 
zur Selbstbesinnung des Christentums: 
Kleinmütige Absicherungen wie kleinmü- 
tige Anbiederungen sind fehl am Platz; 
aus der Besinnung auf das Ganze und auf 
die Mitte des Christentums allein findet 
man die Basis zum Gespräch und sicher 
auch eine erneute Basis zur Selbstbesin- 
nung. /. Sudbrack SJ 

In der Personalen Psychotherapie von 
J. Herzog-Dürck ist der Umgang mit dem 
Unbewußten, wie es sich z. B. in Träumen 
äußert, ein wesentlicher Bestandteil der Ar- 
beit. •Das Unbewußte durchstößt schwer- 
lastende Prägungen des Bewußtseins; da- 
mit aber wird der Weg frei für die schöp- 
ferische Arbeit der Seele." 

Der Mensch sucht sich im Psychothera- 
peutischen Prozeß - angesichts seiner exi- 
stentiellen Möglichkeiten und Grenzen - 
neu zu finden. Er versucht, eine frühere 
Verneinung, seine zur Haltung gewordene 
Überheblichkeit oder seinen damals be- 
rechtigten, jetzt aber unproduktiv und starr 
gewordenen Protest in eine neue Solidari- 
tät mit dem Menschsein umzuschmelzen. 
Auf diesem Weg vermittelt der Personale 
Psychotherapeut stützende und durchhal- 
tende Kraft, indem er an die Einmaligkeit 
jedes Menschen und seine je einmalige 
sinnvolle Gabe und Aufgabe im Welt- 
ganzen glaubt. 

Anhand von Gesprächsausschnitten und 



Buchbesprechungen 235 

Traumauszügen wird das Erlebnis der 
Heilung dem Leser nahegebracht. Um den 
Mitmenschen unserer Zeit zu erreichen, 
bedient sich die Autorin stellenweise einer 
bildreichen, fast dichterischen Sprache und 
nicht so sehr einer theoretisch wissenschaft- 
lichen Analyse, die sie in anderen Büchern 
stärker betont, wie in •Menschsein als 
Wagnis" oder in •Probleme menschlicher 
Reifung". H. Back 

Cox, Harvey: Licht aus Asien, Ver- 
heißung und Versuchung östlicher Re- 
ligiosität. Stuttgart-Berlin, Kreuz- 
Verlag 1978. 222 S., kart., DM 21,-. 

Nach einigen schwächeren Büchern hat der 
Harvard-Theologe mit diesem wieder die 
Aktualität und theologische Kraft seines 
ersten Buches •Stadt ohne Gott" (Secular 
City, also richtiger •Stadt für die Men- 
schen") erreicht. 

Es ist ein Musterbeispiel von •narrati- 
ver Theologie". Cox läßt uns an seinen ei- 
genen Erfahrungen erzählend teilnehmen. 
Er beginnt mit einer Schilderung der Si- 
tuation um den Harvard-Square, den Mit- 
telpunkt der Universitätsstadt, und er- 
zählt seinen eigenen Weg zu diesem Buch: 
aus einem aktivistischen Beginn zur Faszi- 
nation gegenüber den •neo-orientalischen" 
Bewegungen und dann deren kritische Be- 
urteilung. •Neo-orientalisch" meint nicht 
die östlichen Religionen in sich, sondern 
ihre •amerikanische Version". Es beginnt 
mit Zen: •Zen hat weder Credos noch 
Tedeums, weder Übertretung noch Ver- 
klärung. Das Christentum ... fällt tiefer 
und erhebt sich höher." Am erregendsten 
ist die Begegnung mit der Droge, nicht mit 
der des Phantasten Timothy Leary (eines 
Harvard-Kollegen), sondern in der Teil- 
nahme am Ritus der Huichole-Indianer in 
Mexiko. Eingebettet in eine uralte Kultur, 
wurde das Peyote-Essen zum •Sakrament". 
Die Begegnung mit dem auch in Deutsch- 
land bekannten Chogyam Trungpa ernüch- 
tert; Cox anerkennt den Wert der Medi- 
tation, distanziert sich aber von deren 
Mystifizierung. Die Begegnung mit jüdi- 
scher Sabbatfeier läßt ihn nach einer ge- 
nuin christlichen Meditation Ausschau hal- 
ten.  Ein  wichtiges  Kapitel   arbeitet   den 

•Unterschied zwischen dem biblischen 
Glauben und der Suche nach Identität" 
heraus; Teich des Narziß heißt es bezeich- 
nenderweise. Und immer deutlicher wächst 
sowohl die Kritik an den westlichen Irr- 
wegen wie die Einsicht, daß •die Ostpilger 
... keinen Weg aus unseren westlichen spi- 
rituellen Krisen" zeigen. Teilnahme an 
katholischer Liturgie gibt den Anlaß, die 
Unterschiede von Christentum und Bud- 
dhismus herauszuarbeiten: Jesus war kein 
Guru! Und noch einmal übt Cox harte 
Kritik an der •kommerzialisierten Erleuch- 
tung", die der •Neo-Orientalismus" prak- 
tiziert. Mit klaren Worten zerschlägt er 
den •Mythos vom Orient", als gehe dort 
das Licht auf. Die Persönlichkeiten, die auf 
seinem Weg •zu einer neuen Spiritualität 
des Säkularen" stehen, scheinen zufällig 
aufgefunden zu sein, können aber den Weg 
selbst charakterisieren: Dietrich Bonhoef- 
fer, Simone Weil, Dorothy Day (die Grün- 
derin der katholischen Arbeiterbewegung), 
Camillo Torres, Martin Luther King, Bi- 
schof Helder Camara. 

Vieles wird uns in dieser Arbeit •ameri- 
kanisch" vorkommen; aber die Frische, mit 
der es vorgetragen wird, sollte uns daran 
erinnern, daß alles Gezeigte und Kriti- 
sierte auch bei uns zu finden ist, vielleicht 
nicht so auffällig, aber dafür um so ge- 
fährlicher. Ich halte die Arbeit von Cox 
für eines der wichtigsten Bücher im heuti- 
gen Ringen um den Stellenwert der Medi- 
tation und allem, was damit in Beziehung 
steht. /. Sudbrack SJ 

Ledergerber, Karl: Geburt der 
Menschheit. Ein neues Bewußtsein 
entwickelt sich. München, J. Pfeiffei 
1978. 220 S., Pb., DM 26,-. 

Das optimistische Weltbild des Autors ist 
staunenswert: •Nach unserer gegenwärti- 
gen chaotischen Zwischenzeit der Bezie- 
hungslosigkeit wird eine neue Tradition 
entstehen: eine verwandelte und geläuterte 
Form der Generationenverbindung: die 
Ganzliebe zur Menschheit, die alle Räume 
und Zeiten übergreift und alle Einzelmen- 
schen und Geschlechtergenerationen verbin- 
det." (126) Wenn man den Grund dieses 
Optimismus erfragt, wird man sehr ent- 
täuscht.  Wie  ein  Organismus  selbsttätig 



Buchbesprechungen 236 

Krankheitskeime (wenn auch in einer 
schmerzenden Eiterbeule) ausmerzt, so 
werde die Organismus-Menschheit auch 
langsam (wenn auch unter Schmerzen) die 
Mißstände der Zeit ausmerzen. Eine wich- 
tige Rolle spielen für den Autor dabei 
parapsychologische Erscheinungen als Vor- 
boten einer künftigen Bewußtseinseinheit 
der Menschheit. Aber harte, argumenta- 
tionsfähige Fakten werden kaum einmal 
in den Entwurf eingebracht. Die Idee des 
•kosmischen Christus" wird breit entfaltet, 
aber dabei kaum beachtet, daß dies für die 
Bibel eine •eschatologische", also von Gott 
her neu gewirkte Tatsache der Zukunft, 
des •neuen" Himmels ist. 

Dem berechtigten Anliegen eines Kamp- 
fes für eine bessere Menschheit hätte eine 
nüchterne Auseinandersetzung mit den gar 
nicht so rosigen Fakten unserer Zeit gut- 
getan. /. Sudbrack SJ 

Johnston, William: Klang der Stille. 
Meditation in Medizin und Mystik. 
Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
1978. 172 S., kart, DM 22,80. 

Die erklärte Absicht des englisch-sprachigen 
Jesuiten, Professor an der Sophia-Univer- 
sität in Tokio, ist das Gespräch zwischen 
christlicher Erfahrung, fernöstlichen Reli- 
gionen und - jetzt auch - moderner Wis- 
senschaft. •Die Meditation ist das Gebiet, 
auf dem die großen Religionen sich am 
ehesten treffen." (Im Original klingt das, 
wie oftmals, forscher: •most united".) Aus- 
drücklich wird die Mystik darunter einge- 
gliedert: •als eine sehr tiefe Form der Me- 
ditation" (7-8). 

Sehr viel Wichtiges und Gutes wird ge- 
sagt, besonders die persönlichen Berichte 
sind interessant. Aber Fragen gibt es 
genug: 

Einmal die durchgängige Apotheose der 
Erfahrung. •Nach Gott ist der Mystiker 
(also der Meditierende) die einflußreichste 
Person im Universum." In der christlichen 
Tradition sagte man dies vom Heiligen 
und vom Beter - mir scheint, man sollte 
dabei bleiben. Damit hängt der ebenso 
durchgängige Optimismus zusammen, als 
beginne mit der Meditationsbewegung ein 
neues Zeitalter, eine •Bewegung zu einer 
neuen Kosmologie und einem neuen Be- 

wußtsein" (128 f). Natürlich hebt Johnston 
immer wieder den ethischen Aspekt des 
Christentums heraus; aber gerade dort, wo 
er die medizinisch-biologische Seite der 
Meditationserfahrung aufzeigt, hätte es 
nahegelegen zu zeigen, daß die Mitte des 
Christentums gerade nicht darin besteht. 
Weil dies kaum geschieht, kommen Ver- 
wischungen vor, die keine Seite akzeptieren 
wird:  dann verstehen wir, warum der 
Christ keine andere Wahl hat, als bei dem 
auferstandenen Christus zu bleiben, ebenso 
wie das Leben des Buddhisten durch die 
Buddha-Natur unausweichlich bestimmt 
wird" (86 f). Die paulinische Sünden-Ver- 
urteilung ist der buddhistischen Weltver- 
achtung eher entgegengesetzt als verwandt 
(wie es 118 f zu sein scheint). Es wäre doch 
nicht unwichtig zu zeigen, was die Auferste- 
hung über das Nirvana hinaus bedeutet. 
Ob es genügt zu sagen: a clearer affirma- 
tion derselben Sache (126)? 

Damit hängt es zusammen, daß alles in 
einen Topf geworfen wird: Teresa von 
Avilas Menschheit Jesu mit dem kosmi- 
schen Christus Teilhard de Chardins (85); 
dies wiederum mit der buddhistischen Er- 
fahrung (z. B. 80); und das dann nochmals 
mit den psycho-biologischen Forschungen 
(z.B. 20-21). Daß Teilhard de Chardin 
sich ausdrücklich gegen diese Vermischun- 
gen gewandt hat (vielleicht zu scharf!), 
wird verschwiegen. Die grundsätzliche und 
positive Berufung auf den Mystik-Forscher 
Poulain übersieht, daß dieser große Fran- 
zose wenig, aber hart und eindeutig ab- 
lehnend über die •buddhistisch-hinduisti- 
sche" Meditation geschrieben hat. Obgleich 
das Urteil Poulains wohl zu scharf ist, soll- 
te man seine Autorität nicht für sich in 
Anspruch nehmen, ohne dem Leser auch 
die entgegenstehenden Tatsachen mitzu- 
teilen. 

Das Buch hätte viel gewonnen, wenn es 
eine klarere Auseinandersetzung gewagt 
hätte. J. Sudbrack SJ 

Görres, Albert: Kennt die Psychologie 
den Menschen? Fragen zwischen Psy- 
chotherapie, Anthropologie und Chri- 
stentum. München-Zürich, R. Piper & 
Co., 1978. 270 S., kart., DM 24,-. 
Diese Aufsatzsammlung wagt, was nur 
wenige unternehmen: das (christliche!) Ge- 



Buchbesprechungen 237 

sprach zwischen der christlichen und der 
psychologisch-psychotherapeutischen Auf- 
lassung vom Menschen. Aktualität und les- 
barer, geistreicher (manchmal zu geistrei- 
cher) Stil zeichnen das Buch aus. Von ihm 
gilt, was der Verfasser (er vertritt die Tie- 
fenpsychologie an der Technischen Univer- 
sität München) dem Buch von Tilman Mo- 
ser, Gottesvergiftung, zubilligt: •Die Lek- 
türe dieses Buches ist ein eigenartiges exi- 
stentielles Experiment." 

Görres geht es um die Wirklichkeit des 
Geistes, der in seiner Tatsächlichkeit zwar 
Schmerz bereiten kann, der aber •der 
Glückstransformator (ist), der jeden Le- 
bensstoff verwerten kann". Denn der 
•Geist ist der Trieb des Endlichen, sich zu 
integrieren durch Teilhabe am Unend- 
lichen". 

Von hier aus wird das Gespräch mit den 
mehr oder weniger geist-losen Psychologien 
geführt, wobei S. Freud gegenüber Pawlow, 
Janov oder gar Skinner (Herrschaft über 
die Triebe, organismischer Lernprozeß, 
von biologischen Grundbedürfnissen ge- 
steuertes Gefühl, mechanisiertes Menschen- 
bild) für Görres der •geistvollste" ist. 

Ein langes Kapitel über •Glaubensbe- 
gründung" und eines über •Wahrschein- 
lichkeit und Unwahrscheinlichkeit des 
Christentums" zeigen die theologische Basis 
des Autors. Man wird sie mit den beiden 
Namen Kardinal Newman und Karl Rah- 
ner umschreiben können: •Ein existentiel- 
les Kalkül globaler Wahrscheinlichkeiten..., 
das gerade darum eine sanfte Gewalt aus- 
übt, weil es nicht in und durch die Sicher- 
heit von Beweisgründen ärgerlichen Zwang 
nach sich zieht..." 

Zur •Bewältigung des Bösen in der 
Psychotherapie" zeigt Görres: •Das Leid 
der Welt enthält eine Information für uns 
selbst und unser falsches Bewußtsein... 
Krankheit macht Wahrheit offenbar." Nur 
in Anerkennung von Schuld und  Sünde 

kann das Bewußtsein von Freiheit leben 
und wachsen. 

Das Kapitel mit der Frage •Verdirbt das 
Christentum den Charakter?" nimmt an- 
derswo beschriebene Symptome (•Patholo- 
gie des Christentums") auf und dokumen- 
tiert die nüchterne Ehrlichkeit und über- 
zeugende Christlichkeit des Autors. 

In Auseinandersetzung mit Tilman Mo- 
sers •Gottesvergiftung" wird anerkannt, 
daß in jedem Menschen die •Gottesenttäu- 
schung" bereitliegt: •Gott aber kann un- 
möglich so sein, wie er sich anfühlt." Aber 
dieses menschliche Gottesbild muß zum 
•göttlichen Gott" überschritten werden. 

Was sich in diesem Kapitel anbahnt, daß 
diese Einsicht •nicht erobert und erarbeitet, 
aber dem in langer Geduld Suchenden, 
Anklopfenden und Bittenden nicht vorent- 
halten werden" kann, wird in •Wege und 
Hindernisse der Meditation" weiter aus- 
geführt. Görres setzt sich - bei aller Aner- 
kennung - von dem modischen Trend zu 
Methoden und fernöstlichen Praktiken ab 
und plädiert für ein schlichtes Meditieren 
- vielleicht sogar in der Art des Don Ca- 
millo: •Er sagt einfach seine frommen und 
höchst unchristlichen Regungen und Sor- 
gen, seine geordneten wie seine ungeord- 
neten Wünsche, seinen Ärger, den Kum- 
mer über alle Versagungen heraus, ebenso 
wie seine Dankbarkeit für kleinere Ver- 
gnügungen und größere Freuden..." 

Das geistreiche Abschlußkapitel zeigt, wie 
Görres (im Gespräch mit S. Freud) sich die 
positive Funktion der Psychoanalyse für 
den christlichen Glauben vorstellt. Es zeugt 
wiederum von dem nüchternen Optimismus 
des Autors, dessen Aufsatzsammlung zu 
einem wichtigen Beitrag im Gespräch des 
Christentums mit der modernen Wissen- 
schaft und gerade darum zu den Fragen 
von christlichem Leben und Beten, von 
christlicher Spiritualität geworden ist. 

E. Ott 

Christliches Leben 

Loew, Jacques OP: Ihr sollt meine 
Jünger sein. Schule des Glaubens. Aus 
dem Französischen von Sr. Theresia 

Renata OGD. Freiburg, Herder 1978. 
248 S., kart, DM 29,80. 

Das neue Buch des französischen Domini- 
kaners und Erfolgsautors verbindet glück- 
lich, was es in dem Doppeltitel verspricht 
und was gewöhnlich getrennt dargestellt 
wird. Es verfehlt damit nicht das Leben 



Buchbesprechungen 238 

und verläuft nicht einseitig in intellektuel- 
len Betrachtungen. Unter Glaubensschule 
versteht Loew ein •Wurzeln" zu Wassern 
nach den biblischen Vorstellungen, d. h. 
zum Wort Gottes (10), die Sprache des 
Kreuzes leben lernen (16) im Blick auf die 
Welt (V 19: •Bibel und Zeitung"): Sie ist 
eine •Schule des Blickes" (24). Der •hori- 
zontale Krebs" kann nicht ohne das •verti- 
kale Geschenk" der Gnade Gottes operiert 
werden (79). Strukturen können nicht ohne 
die innere Verwandlung des Menschen ge- 
ändert werden. Nur wer besser schwimmen 
kann, ist auch in der Lage, Ertrinkende zu 
retten (92). Von diesen Gedanken war der 
gesamte apostolische Einsatz des Verf. 
und seine Arbeit an der •ficole de la foi" 
in Fribourg/Schweiz getragen, deren reife 
Frucht er in dem konzentriert geschriebe- 
nen Buch vorlegt. - Das aus persönlicher 
Erfahrung und reichen biblischen und ge- 
schichtlichen Kenntnissen abgefaßte Werk 
gliedert er in vier Teile, die sich besser in 
zwei Gedankenblöcke gruppieren lassen: 

1. Analyse der an vielen Wunden lei- 
denden Welt, die Loew in Frankreich als 
Dockarbeiter und als Anner unter Armen 
in Südamerika und Afrika erlebt hat und in 
der Gott fast ganz abwesend ist. Breiten 
Raum nehmen darin soziologische Aspekte 
ein. Urbane Kultur wird weitgehend mit 
areligiöser gleichgesetzt. Das mag in den 
angesprochenen Gebieten zutreffen. Der 
Blick auf Polen und Teile von Mähren- 
Slowakei widerstreitet dieser Verallge- 
meinerung und zwingt, nach anderen 
Gründen zu fragen. 

2. Als Antwort der Christen auf die 
Herausforderung einer so erfahrenen Welt 
werden erprobte Modelle der Evangelisa- 
tion im zweiten Gedankenkreis vorgestellt: 
Team als Keimzelle der Liebe Gottes (106) 
und Basisgemeinde. Damit sich an der ge- 
meinsamen Erfahrung Gottes wieder neue 
entzünden kann (•seit ich Euch kenne, 
glaube ich wieder Gott zu kennen"), ist 
eine entsprechend gelebte Spiritualität un- 
umgänglich, die Loew eindringlich und le- 
bensnah darstellt: Die geistliche Theologie 
des •gemeinsamen Lebens" kennt als 
Haupttugend die Liebe, die der Glaubens- 
verkündigung in einer Welt erdrückender 
Armut kommt nicht aus ohne Zugang zur 
Armut in der Nachfolge des armen Jesus 

und die der Basisgemeinde aktualisiert die 
alten Wahrheiten von der Kirche als Volk 
Gottes und Leib Christi (S. 229 sollte der 
störende Druckfehler •Corpus Mysticus" 
in einer Neuauflage verbessert werden). 
Ihre Lektüre ist für jeden geistlich Inter- 
essierten bereichernd. - In •Jesus und die 
Revolutionäre seiner Zeit" (188 ff) grenzt 
sich der Verf. vor falschen Alternativen ab. 

Im Zentrum des geistlichen Lebens eines 
Teams muß nach Loew die Lebenserneue- 
rung (Revision de vie) stehen, das •Sakra- 
mentale" des Teams genannt (129). In ihr 
schärft die Gemeinschaft immer wieder den 
Blick auf Gott und die Gemeinschaft. Sie 
ist eigentlich nicht so neu, wie der Verf. 
meint, sondern die modifizierte und zu 
neuem Leben erweckte, weil vergessene 
oder abgeschaffte •Anklage" mancher Or- 
den. Sie bewahrt das Team vor Verfilzung 
und Absonderung, wie in der Kritik an 
Gemeinschaften mancher Erneuerungsbe- 
bewegungen mit Recht vermerkt wird. 

Das Buch Loews kann in vieler Hinsicht 
wertvolle Anregungen geben und einen er- 
probten Weg aufzeigen, den heute echte 
Jüngerschaft Jesu und wahre charismati- 
sche Erweckung gehen muß, um schwärme- 
rische Holzwege zu vermeiden. Es erlangt 
gerade durch Puebla neue Aktualität. 

W. Baier 

Seitz, Manfred: Praxis des Glaubens. 
Gottesdienst, Seelsorge und Spirituali- 
tät. Göttingen, Vandenhoeck & Rup- 
recht 1978. 228 S., kart., DM 24,-. 

Der evangelische Professor für praktische 
Theologie in Erlangen legt 21, zum größten 
Teil schon veröffentlichte Aufsätze in 
einem Sammelband vor. Alle zeichnen sich 
aus durch gute Verständlichkeit, durch prak- 
tische Hinweise für die Verwirklichung und 
durch klare Christlichkeit. Überall spürt 
man nämlich die evangelische Tradition 
und ist zugleich erstaunt, wie richtig das 
alles auch für den katholischen Leser ist. 
Die Hinweise zu Predigt und Seelsorge 
(Predigt-Vorbereitung über Meditation; 
Rolle des Bibeltextes; Alt-Werden; Tod; 
Beratungsdienst usw.) sind nicht nur für 
den •Seelsorger" geschrieben. Am meisten 
interessiert hier der dritte Teil der Samm- 



Buchbesprediungen 239 

lung: Spiritualität. Seitz bewegt sich 
manchmal freier innerhalb des theologi- 
schen Denkens, als es einem Katholiken 
gebührend erscheint (ein •korrigierter mo- 
dalistischer Verständnisansatz" bei Ausle- 
gung der Lehre vom Heiligen Geist, 160); 
doch die Mitte des Dogmas ist damit wohl 
nicht angetastet. Wichtig sind die Über- 
legungen zum Zeugnis des Christen im 
•nachchristlichen" Zeitalter, die mit dem 
Hinweis auf das Martyrium enden •als 
Fluchtpunkt des tatsächlichen Christuszeug- 
nisses" (180, dazu ein eigener Beitrag über 
Das Martyrium - Verhängnis oder Verhei- 
ßung?). Wichtig sind die knappen Überle- 
gungen über Askese und Feier und über 
die Freude der Beichte. Was Seitz über die 
christliche Meditation zu sagen hat, liegt 
auf der Linie der klassischen christlichen 
Spiritualität, richtet sich aber an Luther 
aus. Die kurze Gebetstheologie zeigt wie- 
der einmal: •daß alle Sageweisen (des Be- 
tens) des antwortenden Entsprechens Aus- 
druck absoluter Angewiesenheit sind, wes- 
halb die Bitte als Untergrund und Boden- 
satz alles Betens erscheint" (212). Die Fra- 
ge nach der Gebetserhörung beantwortet 
Seitz mit einem Zukunftsbekenntnis: 
•Demgegenüber bleibt einzig, sich an das 
Voraussein und die Zukunft des sich uns 
Zuwendenden zu halten und nicht aufzu- 
hören, unser Leben in sein Schweigen hin- 
einzusagen. Die letzte und eigentliche Er- 
hörung kommt dann, wenn wir uns ganz 
ausgesagt haben und im Tode verstum- 
men." (214) 

Gerade weil die Sprechweise einem an 
katholische Frömmigkeitsliteratur gewohn- 
ten Leser ungewohnt ist, kann das Buch 
zum Weiterdenken anstoßen und zur Ver- 
tiefung hinführen. / .Sudbrack SJ 

Köberle, Adolf: Universalismus der 
christlichen Botschaft. Gesammelte 
Aufsätze und Vorträge. Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
1978, IX/201 S., geb., Ladenpreis DM 
24,-; Mitgliederpreis DM 16,-. 

Die Spannweite dieser Aufsatzsammlung, 
die zum 80. Geburtstag ihres Verfassers, 
des evangelischen Theologieprofessors, zu- 
letzt gut zweieinhalb Jahrzehnte in Tübin- 

gen, ist ebenso erstaunlich, wie die ireni- 
sche Betrachtungsweise anzieht. Es geht 
überall um die Fragen des christlichen Le- 
bens. In Absetzung von der dialektischen 
Theologie plädiert er für eine •Legitima- 
tion der religiösen Erfahrung". Ob hier 
allerdings nicht Bonhoeffer verkannt wird, 
der aufgefordert haben soll, •sich ... einer 
religionslosen Verkündigung und Praxis 
der religiösen Verödung anzupassen" (18), 
und ob auf der anderen Seite mit der 
Gruppe der Theologen, die C. G. Jung 
•Wesentliches" verdanken, und mit Theo- 
logen wie G. Ebeling, C. H. Ratschow und 
einem Bischof wie O. Wölber und wieder- 
um mit R. Otto und P. Tillich usw. zuviel 
in einen Topf geworfen wird? 

Dieser Zug der Versöhnlichkeit (mit Ab- 
setzung von zu hartem und klarem Den- 
ken) geht durch alle Aufsätze hindurch. 
Damit hängt wohl die positive Bewertung 
von parapsychologischen Phänomenen (Gei- 
stererscheinungen) zusammen und auch 
das Feiern Hermann Hesses als eines reli- 
giösen Genies. 

Doch alles das hält sich in den Grenzen 
dessen, was in der Breite des Christentums 
möglich ist. 

Alle Aufsätze Köberles (von •Evange- 
lische Mystik" bis •Mozarts religiöse Hei- 
mat") sind anregend und bieten fast aus- 
nahmslos echte Lebenshilfe für einen 
Christen. /. Sudbrack SJ 

Hörmann, Karl (Hrsg.): Verantwor- 
tung und Gehorsam. Aspekte der heu- 
tigen Autoritäts- und Gehorsamspro- 
blematik, Innsbruck-Wien-München, 
Tyrolia-Verlag 1978. 155 S., kart, DM 
28,-. 

Mit zweien seiner Assistenten hat der 
Wiener Universitätsprofessor Studien zum 
Gehorsam vorgelegt. 

Der Gehorsamsbegriff bei Augustinus 
(G. Virt) geht kaum weiter als eine detail- 
lierte Bestandsaufnahme dessen, was Au- 
gustinus darüber schreibt. Die Überlegun- 
gen zu Autorität und Gehorsam (A. Laun) 
aufgrund der Spiritualität des hl. Franz 
von Sales machen deutlich, worum es geht: 
Man kann Autorität und Gehorsam nicht 



Buchbesprechungen 240 

in andere Haltungen und Positionen auf- 
lösen: z. B. Liebe, Einsicht usw. Ich weiß 
allerdings nicht, ob die harten Abgren- 
zungen die Frage beantworten: Echte ge- 
gen funktioneile Autorität, wobei man der 
echten Autorität auch einmal in •partieller 
Blindheit" gehorchen darf, während nur 
funktionelles Gehorchen kein eigentliches 
Gehorchen wäre; Autorität des Wissenden 
(dem man nicht eigentlich •gehorcht") ge- 
gen den Vorgesetzten, dem man wirklich 
gehordien muß; usw. Den Aufsatz über 
Epikie in psychoanalytiscker Sicht (G. Virt) 
fand ich am wertvollsten: Es geht um das 
reife Gewissen, das auch •gegen" ein for- 
muliertes Gesetz den rechten Weg finden 
kann. Der Autor zeigt die theologischen 
(Verinnerlichung der Jesus-Begegnung) 
und auch psychischen Bedingungen dazu 
auf (auf Freudscher Basis). Die abschlie- 
ßende Besinnung Gehorsam statt Verant- 
wortung (K. Hörmann) stellt vor der 
modernen Problematik (Tötungsbefehl, 
Schwangerschaftsabbruch) noch einmal die 
Souveränität des Gewissens heraus. 

]. Sudbrack SJ 

Röhrbein, Helmut: Der Himmel auf 
Erden. Plädoyer für eine Theologie 
des Glücks. Frankfurt, Verlag Josef 
Knecht 1978. 127 S., Pappband, DM 
19,80. 

Dieses Erstlingswerk des jungen Theolo- 
gen, der zugleich Germanist ist, hat zwei 
Teile, einen philosophischen, der auf eine 
Erhebung der allgemeinen Grundstruktu- 
ren dessen zielt, was man Glücks-Erfah- 
rungen nennen kann; einen theologischen, 
welcher der Frage nachgeht, wie Glück 
und Heil zusammenhängen. Zu den 
Grundstrukturen des Glücks gehören Frei- 
heit, Identität, Zwischenmenschlichkeit, 
Liebe, Transzendenz, Vor-läufigkeit. Röhr- 
bein versucht dann zu zeigen, daß Glück 
und Heil zwar formal verschieden, aber 
struktural und material dasselbe sind: 
•Was im Hinblick auf die Menschen un- 
tereinander Glück ist, das bedeutet im 
Hinblick dieser Gemeinsamkeit auf Gott 
Heil" (120). Liest man die einzelnen Teile 
je für sich, so erscheinen sie durchaus plau- 
sibel und flüssig formuliert. 

Im Grunde aber geht es um folgendes: 

der Vf. möchte verdeutlichen, •daß und in 
welcher Weise eine Theologie möglich ist, 
die - statt anzusetzen bei Schuld, Leid und 
Tod - ihren Ausgang nimmt bei Glück 
und Heil" (14). Er fürchtet, daß •die Tra- 
ditionen frommer Weltflucht, Askese und 
Leibfeindlichkeit immer noch stark" (82) 
seien und man frage, ob •Glück" als theo- 
logische Vokabel überhaupt erlaubt sei 
(ebd). Und plötzlich stehen wir vor der 
Behauptung: •Um glücklich zu sein, 
braucht man Gott und sein Heil jedoch 
nicht. Denn die Erfahrung des Glücks, so 
hat sich gezeigt, ist in sich selber gut und 
rund" (79). In diesem Zusammenhang zi- 
tiert R. daher die bekannte Kritik des 
Gottes in Lückenbüßerfunktion. Theologie, 
die Gott zu irgendetwas brauche, ausge- 
hend von Bedürfnis, Nutzen und Zweck, 
greife einfach zu kurz. Der wahre Gott sei 
gleichsam •Zugabe" noch obendrein zu 
dem, was schon in sich sehr gut sei (80). 
Heil erscheine daher eigentlich als Über- 
qualifikation von Glück (116). 

Selbstverständlich teilen wir die Ansicht, 
daß Theologie mit erfahrenem Heil zu tun 
hat, das den ganzen Menschen schon in 
seinem irdisch-geschichtlichen Leben 
meint. Es geht in der Tat um Anstiftung 
zum Glück (124). Aber es ist etwas anderes, 
ob man aus den Lücken unseres Daseins 
auf Gott schließt (was gewiß nicht angeht) 
oder ob man die Frohbotschaft auch als 
Antwort auf die Fragwürdigkeiten des 
Lebens hört. Es wird m. E. nicht recht klar, 
wo die Theologie des Kreuzes in diesem 
Plädoyer ihren Ort hat, oder ob diese 
Theologien sich gar gegenseitig ausschlie- 
ßen. Man fragt sich, ob R. in seinen philo- 
sophischen Überlegungen über die Vor- 
läufigkeit von Glückserfahrungen und ihr 
Strukturales •schon" und •noch nicht" im 
Grunde vielleicht doch schon als Theologe 
spricht, zumal er auch über Ausbeutung, 
Entfremdung und Tragik viel zu sagen 
weiß. Er gibt sogar zu, •daß so etwas wie 
Selbsterlösung - auch als gemeinsame 
durch die Liebe zwischen Mensch und Mit- 
mensch - unbedingt scheitern wird, sofern 
sie nicht als Erlösung, die von Gott kommt, 
erwartet und erbeten wird" (61). Gerade 
wegen dieser offenen Fragen und der nicht 
recht durchsichtigen •Widersprüche" aber 
möchte ich dem Vf. einen kritischen Leser- 
kreis wünschen. F. J. Steinmetz SJ 




