BUCHBESPRECHUNGEN

Schmerz und Tod

Lewis, C. S.: Uber den Schmerz. Mit
einem Nachwort von Josef Pieper.
Miinchen, Kosel-Verlag 1978 (Reihe
Doppelpunkt). 192 S., kart.,, DM 15,~.

Schon im Vorwort erklirt der V{., er wolle
sich darauf beschrinken, alte und ortho-
doxe Lehren wieder einmal zu sagen. Aber
seine bekanntermaflen anschauliche und
muntere Art, theologische Probleme zu be-
bandeln, reizt zur Lektiire, und das Thema
»Leid und Schmerz“ ist stets aktuell. Man
fragt sich, weshalb es eines grundsitzlichen
Nachworts von J. Pieper bedurfte, um Le-
wis’ schlichte Sprache zu rithmen. Wire der
Inhalt des Buches sonst in Gefahr, zu friih
miflachtet za werden? (Das im Original-
text schon 1940 erschienene Buch erscheint
hier vom gleichen Ubersetzer schon in der
4. Neuauflage.)

Das Problem wird keineswegs einfach
vorausgesetzt, sondern zuerst einmal auf-
gewiesen. Es entsteht ja in einem gewissen
Sinne erst durch den Gottesglauben. Gottes
Allmacht vermag die Méglichkeit des Lei-
dens nicht auszuschlieflen, die mit der Tat-
sache des freien Willens gegeben ist. Gott-
liche Giite ist selbstverstindlich nicht die
cines greisen Wohlmeiners, sondern ver-
zehrendes Feuer der Liebe, die dem Ge-
liebten méglicherweise Schmerz bereitet,
wenn dieser der Lauterung bedarf; und er
bedarf ihrer; denn Bosheit und Schlechtig-
keit stecken in uns allen. Der Mensch, als
Gattung, hat sich durch Ungeborsam selbst
verwiistet. Aber nicht jede Arznei mufl bit-
ter schmecken, und selbst wenn es s0 wire,
wiifiten wir gerne, warum.

Lewis konzentriert sich anf drei Antwor-
ten: Es ist schon in sich selbst bitter und
schmerzlich, unseren Willen, den wir so
lange als unser Eigentum beansprucht ha-
ben, wieder herauszugeben; 2. Der Mensch
wird seinen Eigenwillen kaum aufgeben,
solange es ibm rundherum gut zu gechen
scheint; 3. Wir kénnen nicht wissen, ob wir

etwas um Gottes Willen tun, es sei denn,
der Gegenstand sei uns schmerzlich. Wohl-
wissend, dafl alle diese Argumente eine
tiefe Feindseligkeit gegen ihn beransfor-
dern, bemiiht sich der V{., secine Gedan-
ken umsichtig zu entfalten und gegen mog-
liche Mifiverstidndnisse zu schiitzen: Leiden
in sich selbst ist nicht gut, Selbstverleng-
nung heifit nicht Apathie, es handelt sich
nicht um eine politische Lebre usw. . ..

Das englische Original dieses Buches er-
schien kurze Zeit, nachdem sich Lewis vom
Atheismus zum Christentum bekehrt hatte.
Seine Ansitze sind sicher nicht einfach
falsch. Aber im Blick auf Nazi-Terror und
Holocaust bediirfen sie zweifellos mancher
Erginzungen (vgl. Eugen Drewermann,
Strukturen des Bisen. Die jahwistische Ur-
geschichte in exegetischer, psychoanalyti-
scher und philosophischer Sicht. Paderborn
1977; G. Greshake, Der Preis der Liebe.
Freiburg 1978).

Christus ist zaweilen einfach der voll-
kommene Mensch, der die furchtbare Auf-
gabe des Leidens ertrdglicher gemacht bat,
und das Mitleiden Gottes erscheint gerade-
zu problemlos mystisch verklirt. Histori-
sierende Ausmalungen des Paradieses vor
dem Siindenfall, Spckulationen iiber das
Leid bzw. die Unsterblichkeit der Tierwelt
(die schon vor dem Auftreten des Menschen
verdorben worden sei) wirken grotesk; die
Behauptung, einige Menschen werden nicht
erlost werden, ist zomindest miflverstind-
lich.

Trotzdem glaube ich, dafl der insgesamt
sympathische Tonfall von Lewis (man be-
achte besonders das Kapitel iiber den Him-
mel) weiterhin Lesern helfen kann, der
christlichen Botschaft neues Vertrauen zn
schenken. Sein Buch konnte dort beitragen,
wieder miteinander zu reden, wo abstrakte
Reflexion nicht gefragt ist oder nicht ver-
standen wird: beim ganz alltiglichen
Glaubensgesprich.

F. J. Steinmeiz S}



Buchbesprechungen

Dantine, Wilhelm: Hoffen — Han-
deln — Leiden. Christliche Lebensper-
spektiven. Wien-Freiburg-Basel, Her-
der 1976/ Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht 1976. 264 S., Pappband, DM
26,80.

Es handelt sich um zwei Vorlesungsreiben,
die der evangelische Systematiker 1975/76
an der Universitit Wien gehalten hat. Das
Thema der ersten Reihe lautet , Apokalyp-
tik oder Hoffnung. Theologische Erwigun-
gen zu einer Alternative®, das der zweiten:
»Aktion und Leiden. Grundfragen der
christlichen Existenz in der Weltgesell-
schaft. Beide Reiben bewegen sich auf
akademischem Niveau, sind allerdings fir
Horer unterschiedlicher Herkunft konzi-
piert.

Meines Erachtens verdienen die Vorle-
sungen iiber das zweite Thema die grofiere
Aufmerksamkeit, weil sie sowohl aktueller
als auch origineller sind. In ihnen beban-
delt D. das Problemfeld ,, Aktion und Lei-
den® prizise so, wie es sich aus dem pasto-
ralen Alltag ergibt; denn der Begriff Ak-
tion ist ein relativ neuer Begriff, und es
fillt auf, daf er im Bereich sozialistischen
und katholischen Denkens frither prisent
ist als im protestantischen Raum, wo man
sich vielfach (etwa gegenkatholische Werk-
gerechtigkeit) in eine erhabene Innerlichkeit
zuriickgezogen hat. Fiir biblisches Handeln
ist aber eine konkrete Zielgerichtetheit
kennzeichnend, die auf Verinderung aus-
geht. In einem weiteren Schritt wird dann
untersucht, ob zwischen Aktion und Leiden
ein ausschlieBlicher Gegensatz besteht oder
eine Zuordnung mdglich ist. Der revolutio-
nire Aktivist kann im Handumdrehen zum
Mirtyrer werden. Aktivitit und Passivitdt
haben cine tiefe Gemeinsamkeit. Von hier
aus fillt helles Licht auf viele, freilich anch
weiterhin komplexe Fragen: Leiden als
Handeln, als Widerfahrnis, als ,Kreuz®,
als ,stellvertretendes Leiden® usw. und
iiberhaupt in seiner Bedeutung fiir die
menschliche Existenz. Nach ausfiibrlichen
FErliuterungen (bis hin zum Thema ,Revo-
lution®, wobei seltsamerweise von Gewalt
nichts gesagt wird) erscheint Leiden
schlieBlich als integrales Element von Ak-
tion: im praktischen Vollzug kénnen ver-
dnderbares und unverinderliches Leiden

232

hauteng beisammenliegen. Daraus folgt
sowohl Aktionsbereitschaft fiir Leiden als
auch Leidensbereitschaft fiir Aktion. Erst
die volle Bereitschaft zu beidem erweist sich
als eigentlich christlich. Christen sind des-
halb sehr unbequeme Revolutiondre.
Unter dem Stichwort ,,Apokalyptik oder
Hoffnung® kommt lediglich alles noch ein-
mal zur Sprache, was in den letzten Jahren
in iiberaus zahlreichen Publikationen tiber
Fortschrittsgldubigkeit und Futurologie,
Menschheitszukunft und individuelle escha-
tologische Hoffnung zu lesen war. Dabei
wird das Schlagwort ,Apokalyptik® zwar
recht eigenwillig gebraucht, aber die ge-
meinte Sache, die Auseinandersetzung mit
den verschiedenen Sekten adventistischer
Prigung, ist auch heute noch dringlich. Thre
Hoffnungslosigkeit, welche die Zukunft
nur jenseits aller Geschichte ansiedelt, ver-
sucht D. zu widerlegen, um schon in dieser
Welt, obgleich sie vom Tod bedroht ist,
verantwortlich bandeln zu kénnen, was die
Drucklegung des Buches, fiir die sich die
Verleger kurioserweise im Vorwort ent-
schuldigen (!), zweifellos nicht weniger
rechtfertigt als sein zweiter Teil, den ich
an die erste Stelle geriickt habe.
F. ]. Steinmetz S]

Biichele, Anton CMF: Der Tod Jesu im
Lukasevangelium. Eine redaktionsge-
schichtliche Untersuchung zu Lk 23.
Frankfurt am Main, Josef Knecht 1978
(Frankfurter Theologische Studien 26).
230 S., kart. DM 44,-.

Wegen der klaren Untergliederung, der
cindeutigen Sprache und des durchsichtigen
Aufbaus ist diese exegetische Untersuchung
auch fir den nicht-spezialisierten, aber in-
teressierten Leser leicht zuginglich. Die
Grundfrage lautet: Hat das Lukas-Evan-
gelium schon dem Tode Jesu (nicht erst
seiner Auferstehung und der Geistsendung)
eine theologische Bedeutung zugemessen;
hat also das Leiden und Sterben Jesu in
sich Heilsbedeutung und einen Bezug zur
Stindenvergebung (gestorben fiir uns)? Hat
der Tod Jesu Opfer- und Siihne-Charak-
ter? Es gibt unter den modernen Exegeten
ebenso wichtige Bejaher wie Verneiner
dieser Frage.



Buchbesprechungen

Biichele geht ibr ans der Gesamt-Kon-
zeption des Lukas-Evangelinms nach (Re-
daktionsgeschichte). Eine Vers-fiir-Vers-
Analyse stellt das Material aus Kapitel 28
bereit; strukturelle Betrachtungen ordnen
es; und ein zweiter Hauptteil untersucht die
entsprechenden Hinweise im ganzen Lukas-
Evangelium. Ein dritter Teil zeigt — gleich-
sam als Nachtrag-Kapitel — die verwand-
ten Ziige der Apostelgeschichte. Biichele be-
weist seine Grunderkenntnis von der Heils-
bedeutung des Todes Jesu, die Lukas nicht
nur beildnfig erwiibnt, sondern bewnft ber-
ansarbeitet, so einleuchtend, dafl der nicht-
spezialisierte Leser sich fragen muf, wieso
angesehene Exegeten zur gegenteiligen
Meinung kommen konnten. Vielleicht des-
halb, weil man die ,Heilsbedeutung® des
Todes Jesu mit kaltischen und Siibne-Kate-
gorien mafl (wie Paulus, 1 Petr, Hebr und
auch das Johannesevangelium). Die luka-
nische Kategorie firr die Heilsbedeutung
des Todes Jesu aber ist die des ,leidenden
Gerechten und Propheten® nnd das ,Lei-
denmiissen des Messias«, das in Gottes
Heilsplan eingezeichnet ist. Es sind also
zwei Kategorien: die christologische, daf}
Jesu Geschick durch Menschen verursacht,
aber von Gott geplant ist; und die ekkle-
siologische, dafl schon im Tode Jesn die
Nadhfolge, das Zeugnisgeben und die Mis-
sion der Kirche angestofien werden.

Zu bemerken ist noch, dafl Biichele seine
redaktionsgeschichtlichen und strukturver-
gleichenden Analysen stindig an ,Schema-
tischen Darstellungen« illustriert und da-
mit Einblick gibt in den theologischen Ban-
plan des Evangeliums (z. B. das stindig
wiederkommende ,Dreierschema®).

Fiir die Verkiindigung aber zeigt diese
Arbeit, dafl das Nachdenken und Nachvoll-
zichen des Todes Jesu auch mit anderen
Vorstellungen als denen von Sithneleiden
und kultischem Opfer geschehen kann—und
vielleicht auch in unserer Zeit geschehen
sollte. Die lukanische Theologie kann einen

wichtigen Impuls dazu geben.
J. Sudbrack S]

Lewsis, C. S.: Die grofie Scheidung oder
Zwischen Himmel und Hélle. Einsie-
deln, Johannes Verlag 1978 (Kriterien
47). 157 S, kart. DM/Fr 9,—

233

Was ist Himmel? Was ist Hélle? Was
konnen, was diirfen, was miissen wir dar-
itber sagen und glauben? Wieviele haben
sich schon ldcherlich gemacht, als sie zn ge-
nau Bescheid wuflten; aber auch wieviele
machen sich lacherlich, wenn sie mit zu pri-
zisem Besser-Wissen alte Vorstellungen
aburteilen! Ob nicht Ludwig Thomas’ Hu-
mor ,Ein Bayer im Himmel* theologisch
und menschlich richtiger ist als die Gelehr-
samkeit von ,In der Hdlle bremnt kein
Feuer“?

Nach langem Bemiihen hat es der angli-
kanische Christ C. S. Lewis gewagt, dar-
iber zu sprechen. Sein mittelalterliches
Fachwissen (Professor fiir Anglistik) wies
ithm den richtigen Weg: Er ,erzdhlt”
(langst vor der erzdhlenden Theologie)
eine Parabel. Das 1946 zum erstenmal er-
schienene Biichlein (dt. Erstausgabe 1955)
hat sich viele Freunde erworben.

Der Schreiber, ,ich“, steigt in einen Bus
ein. Die Fahrt geht nach oben. Langsam
spiirt man, daf sie zum letzten, endgiiltigen
Ziel fithrt. Die Erlebnisse mit den Fahr-
gésten, mit seltsamen Tieren und fremden
Landschaften, mit himmlischen und satani-
schen Gestalten, sind Erfahrungen von Gut
und Bése, von Tugend und Laster, sind Er-
fabrungen der Liuterung, des ,Fegfeuers®.
‘Wie im Traum wandeln sich die Gestalten,
nehmen neue Ziige an. Und immer ist der
Fahrgast (das bin ich) einbezogen. Es sind
Verwandlungen an mir. Der Reisende er-
fahrt: ,Festhalten wollen“ ist das Bose;
Verschenken ist das Gute. Die Hélle wird
erlebt und die Frage nach ihrer ,Ewigkeit®
kommt zur Sprache: ,Es kann wohl sein,
daBl... es mit allem wohl stehen wird...
Aber es ist schlimm, iiber solche Fragen zu
reden... weil alle Antworten triigen.“

Am Schluf erwacht der Schreiber aus
seinem Traum. Es war ¢in Traum in die
eigene Innenwelt und zugleich ein Traum
in Gottes Wirklichkeit.

Alles ist in einer bildkriftigen, zugleich
durchsichtigen wie existentiellen, von Hel-
mut Kuhn ausgezeichnet iibertragenen
Sprache geschrieben, dal man der Heraus-
geberin zugeben mufl: wir haben ein Mei-
sterwerk religioser Prosa und erzihlender
Theologie vor uns. J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen

Koyama, Kosuke: DasKreuzhat keinen
Handgriff. Asiatische Meditationen.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht
1978 (Theologie der Ukumene, Band
16). 111 S., kart., DM 19,80.

Dieser theologische Entwurf eines japa-
nischen Christen (zur Zeit Dekan an der
Theologischen Hochschule in Singapur)
imponiert durch zwei Ziige: Schon der Ti-
tel 14ft die bildreiche und konkrete
Sprach- und Denkweise des Verfassers
ahnen. Dem Leser geht es so, dafl er ge-
legentlich den logischen roten Faden ver-
mifit, aber dann sehr bald spiirt, wie klar
und auch wie konsequent in ihrer Weise
diese anschauliche Sprechweise das Chri-
stentum formuliert. Kosuke Koyama ist —
wie der Untertitel verspricht — an dem
christlichen Gesprich mit seiner asiatischen
Vergangenheit interessiert: Christentum
und Buddhismus, Christentum und Hin-
duismus. Und hier liegt das zweite Kenn-
zeichen dieses Buches: Die Grundsicht des
Autors ist zugleich radikal-christlich (in
der Schule Karl Barths) und befreiend-
radikal: Das Kreuz hat keinen Handgriff,

Meditation und Psychologie

Herzog-Diirck, Johanna: Lebenskrise
und Selbstfindung (Herder Taschen-
buch 662). Freiburg/Br., Herder 1978.
173 S., kart., DM 5,90.

Es handelt sich um eine unverinderte Nen-
ausgabe des 1978 im Furche-Verlag, Ham-
burg, erschienenen Buches ,Die Arbeit der
Seele“. Die Widhtigkeit des Themas und
die kundige Art, es aus ciner grofien the-
rapeutischen Erfahrung beraus hilfreich zu
erschlieflen, lohnte den Neudrud. Die Au-
torin zeigt anhand vieler Beispiele, daB die
Neurose — in Lebenskrisen leidvoll erlebt
- zum Anstof fir den Heilungsweg des
Menschen werden kann, dafl sie zu Selbst-
besinnung und Selbstfindung fiithren will.
Das Leiden an den Folgen eigenen Fehl-
verhaltens wird zum Impuls fir Reifung
und Identitdtsfindung. Freilich fordert das
Eigenverantwortung und die Bereitschaft,
sich grundlegend neu mit der Umwelt aus-
einanderzusetzen,

234

1aft sich nicht manipulieren; alle inter-
religiésen und interkulturellen Vergleiche
scheitern an der Radikalitit des Christen-
tums. Aber das ist befreiend: Deshalb
ndmlich braucht der Christ den asiatischen
Religionen nicht ein- vnd abschitzend
entgegenzutreten, sondern einfachhin mit
dem Kreuz in der Hand; nidht im Kreuz-
zugsgeist, sondern im Geist des Gekren-
zigten. Gerade weil das Christentum die
Logik sprengt, kann es unbefangen den
groBen Uberlieferungen begegnen.
Darauof aufbauend, spricht Koyama von
Selbstentduflerung und vielem anderen. Er
fordert vom Christentum als geschichtli-
cher Religion, daf es sich fiir die Geschichte
der anderen interessiert. Das Buch liefert
einen wichtigen Beitrag zum immer noch
anstehenden Gespriach der Religionen und
zur Selbstbesinnung des Christentums:
Kleinmiitige Absicherungen wie kleinmii-
tige Anbiederungen sind fehl am Platz;
aus der Besinnung auf das Ganze und auf
die Mitte des Christentums allein findet
man die Basis zum Gesprich und sicher
auch eine erneute Basis zur Selbstbesin-
nung. J. Sudbrack S]

In der Personalen Psychotherapie von
J. Herzog-Diirck ist der Umgang mit dem
Unbewufiten, wie es sich z. B. in Triumen
dufert, ein wesentlicher Bestandteil der Ar-
beit. ,Das Unbewufte durchstofit schwer-
lastende Pragungen des Bewufitseins; da-
mit aber wird der Weg frei fiir die schép-
ferische Arbeit der Seele.”

Der Mensch sucht sich im Psychothera-
peutischen Prozel — angesichts seiner exi-
stenticllen Moglichkeiten und Grenzen -
neu zu finden. Er versucht, eine frithere
Verneinung, scine zur Haltung gewordene
Uberheblichkeit oder seinen damals be-
rechtigten, jetzt aber unproduktiv und starr
gewordenen Protest in eine neue Solidari-
tdt mit dem Menschsein umzuschmelzen.
Auf diesem Weg vermittelt der Personale
Psychotherapent stiitzende und durchhal-
tende Kraft, indem er an die Einmaligkeit
jedes Menschen ond seine je einmalige
sinnvolle Gabe und Aufgabe im Welt-
ganzen glaubt.

Anhand von Gesprichsausschnitten und



Buchbesprechungen

Traumausziigen wird das Erlebnis der
Heilung dem Leser nahegebracht. Um den
Mitmenschen unserer Zeit zu erreichen,
bedient sich die Autorin stellenweise einer
bildreichen, fast dichterischen Sprache und
nicht so sehr einer theoretisch wissenschaft-
lichen Analyse, die sie in anderen Biichern
stirker betont, wie in ,Menschsein als
Wagnis“ oder in ,Probleme menschlicher
Reifung®. H. Back

Cox, Harvey: Licht aus Asien, Ver-
heifung und Versuchung &stlicher Re-
ligiositat.  Stuttgart-Berlin, Kreuz-
Verlag 1978. 222 S., kart., DM 21,—.

Nach einigen schwicheren Biichern hat der
Harvard-Theologe mit diesem wieder die
Aktualitit und theologische Kraft seines
ersten Buches ,Stadt ohne Gott“ (Secular
City, also richtiger ,Stadt fir die Men-
schen) erreicht.

Es ist ein Musterbeispiel von ,narrati-
ver Theologie®. Cox laflt uns an seinen ei-
genen Erfahrungen erzdhlend teilnehmen.
Er beginnt mit einer Schilderung der Si-
tuation um den Harvard-Square, den Mit-
telpunkt der Universititsstadt, und er-
zihlt seinen eigenen Weg zu diesem Buch:
aus einem aktivistischen Beginn zur Faszi-
nation gegeniiber den ,neo-orientalischen®
Bewegungen und dann deren kritische Be-
urteilung. ,Neo-orientalisch® meint nicht
die Ostlichen Religionen in sich, sondern
ihre ,amerikanische Version“. Es beginnt
mit Zen: ,Zen bat weder Credos noch
Tedeums, weder Ubertretung noch Ver-
klirung. Das Chbristentum ... fillt tiefer
und erhebt sich béher.“ Am erregendsten
ist die Begegnung mit der Droge, nicht mit
der des Phantasten Timothy Leary (eines
Harvard-Kollegen), sondern in der Teil-
nahme am Ritus der Huichole-Indianer in
Mexiko. Eingebettet in cine uralte Kultur,
wurde das Peyote-Essen zum ,,Sakrament®.
Die Begegnung mit dem auch in Deutsch-
land bekannten Chogyam Trungpa erniich-
tert; Cox anerkennt den Wert der Medi-
tation, distanziert sich aber von deren
Mystifizierung. Die Begegnung mit jiidi-
scher Sabbatfeier 1aflit ihn nach einer ge-
nuin christlichen Meditation Ausschau hal-
ten. Ein wichtiges Kapitel arbeitet den

235

~Unterschied zwischen dem biblischen
Glauben und der Suche nach ldentitit”
heraus; Teich des Narzif} heifit es bezeich-
nenderweise. Und immer deutlicher wichst
sowohl die Kritik an den westlichen Irr-
wegen wie die Einsicht, dafl ,die Ostpilger
...keinen Weg aus unseren westlichen spi-
rituellen Krisen“ zeigen. Teilnahme an
katholischer Liturgie gibt den Anlafi, die
Unterschiede von Christentum und Bud-
dhismus berauszunarbeiten: Jesus war kein
Guru! Und noch einmal iibt Cox harte
Kritik an der ,kommerzialisierten Erleuch-
tung®, die der ,Neo-Orientalismus“ prak-
tiziert. Mit klaren Worten zerschlidgt er
den ,Mythos vom Orient“, als gehe dort
das Licht auf. Die Personlichkeiten, die auf
seinem Weg ,zu einer neuen Spiritualitit
des Sikularen® stehen, scheinen zufillig
aufgefunden zu sein, konnen aber den Weg
selbst charakterisieren: Dietrich Bonhoef-
fer, Simone Weil, Dorothy Day (die Griin-
derin der katholischen Arbeiterbewegung),
Camillo Torres, Martin Luther King, Bi-
schof Helder Camara.

Vieles wird uns in dieser Arbeit ,ameri-
kanisch® vorkommen; aber die Frische, mit
der es vorgetragen wird, sollte uns daran
erinnern, dafl alles Gezeigte und Kriti-
sierte auch bei uns zu finden ist, vielleicht
nicht so auffillig, aber dafiir um so ge-
fihrlicher. Ich halte die Arbeit von Cox
fiir eines der wichtigsten Biicher im heuti-
gen Ringen um den Stellenwert der Medi-
tation und allem, was damit in Beziehung

steht. J. Sudbrack S]
Ledergerber, Karl: Geburt der
Menschheit. Ein neues Bewufitsein

entwickelt sich. Miinchen, J. Pfeiffer
1978. 220 S., Pb., DM 26,~.

Das optimistische Weltbild des Autors ist
staunenswert: ,Nach unserer gegenwirti-
gen chaotischen Zwischenzeit der Bezie-
hungslosigkeit wird eine neue Tradition
entsteben: eine verwandelte und gelduterte
Form der Generationenverbindung: die
Ganzliebe zur Menschheit, die alle Riume
und Zeiten tibergreift und alle Einzelmen-
schen und Geschlechtergenerationen verbin-
det.“ (126) Wenn man den Grund dieses
Optimismus erfragt, wird man sehr ent-
tduscht. Wie ein Organismus selbsttitig



Buchbesprechungen

Krankheitskeime (wenn auch in einer
schimerzenden Eiterbeule) ausmerzt, so
werde die Organismus-Menschheit auch
langsam (wenn auch unter Schmerzen) die
Mifistinde der Zeit ansmerzen. Eine wich-
tige Rolle spielen fiilr den Autor dabei
parapsychologische Erscheinungen als Vor-
boten einer kiinftigen Bewufitseinseinheit
der Menschheit. Aber harte, argumenta-
tionsfihige Fakten werden kaum einmal
in den Entwurf eingebracht. Die Idee des
»kosmischen Christus“ wird breit entfaltet,
aber dabei kaum beachtet, daf dies fiir die
Bibel eine ,eschatologische®, also von Gott
her neu gewirkte Tatsache der Zukunft,
des ,neuen“ Himmels ist.

Dem berechtigten Anliegen eines Kamp-
fes fiir eine bessere Menschheit hitte eine
niichterne Auseinandersetzung mit den gar
nicht so rosigen Fakten unserer Zeit gut-
getan. J. Sudbrack S]

Johnston, William: Klang der Stille.
Meditation in Medizin und Mystik.
Mainz, Matthias-Grinewald-Verlag
1978. 172 S., kart., DM 22,80.

Die erklirte Absicht des englisch-sprachigen
Jesuiten, Professor an der Sophia-Univer-
sitdt in Tokio, ist das Gesprach zwischen
christlicher Erfahrung, ferndstlichen Reli-
gionen und - jetzt auch — moderner Wis-
senschaft. ,Die Meditation ist das Gebiet,
auf dem dic groflen Religionen sich am
ehesten treffen.” (Im Original klingt das,
wie oftmals, forscher: ,most united“.) Aus-
driicklich wird die Mystik darunter einge-
gliedert: ,als cine sehr tiefe Form der Me-
ditation“ (7-8).

Sehr viel Wichtiges und Gutes wird ge-
sagt, besonders die personlichen Berichte
sind interessant. Aber Fragen gibt es
genug:

Einmal die durchgingige Apotheose der
Erfahrung. ,Nach Gott ist der Mystiker
(also der Meditierende) die einfluflreichste
Person im Universum.” In der christlichen
Tradition sagte man dies vom Heiligen
und vom Beter — mir scheint, man sollte
dabei bleiben. Damit hingt der ebenso
durchgingige Optimismus zusammen, als
beginne mit der Meditationsbewegung ein
neucs Zeitalter, eine ,Bewegung zu eciner
neuen Kosmologic und einem neuen Be-

236

wufitsein® (128 f). Natiirlich hebt Johnston
immer wieder den ethischen Aspekt des
Christentums heraus; aber gerade dort, wo
er die medizinisch-biologische Seite der
Meditationserfahrung aufzeigt, hitte es
nahegelegen zu zeigen, dafl die Mitte des
Christentums gerade nicht darin besteht.
Weil dies kaum geschieht, kommen Ver-
wischungen vor, die kcine Seite akzeptieren
wird: ,...dann verstehen wir, warum der
Christ keine andere Wahl hat, als bei dem
auferstandenen Christus zu bleiben, ebenso
wic das Leben des Buddhisten durch die
Buddha-Natur unausweichlich bestimmt
wird“ (86f). Die paulinische Siinden-Ver-
urteilung ist der buddhistischen Weltver-
achtung eher entgegengesetzt als verwandt
(wie es 118 f zu sein scheint). Es wire doch
nicht unwichtig zu zeigen, was die Auferste-
hung iiber das Nirvana hinaus bedeutet.
Ob es geniigt zu sagen: a clearer affirma-
tion derselben Sache (126)?

Damit hingt es zusammen, daf alles in
einen Topf geworfen wird: Teresa von
Avilas Menschheit Jesu mit dem kosmi-
schen Christus Teilhard de Chardins (85);
dies wiederum mit der buddhistischen Er-
fahrung (z. B. 80); und das dann nochmals
mit den psycho-biologischen Forschungen
(z.B. 20-21). Dafl Teilhard de Chardin
sich ausdriicklich gegen diese Vermischun-
gen gewandt bat (vielleicht zu scharf!),
wird verschwiegen. Die grundsitzliche und
positive Berufung auf den Mystik-Forscher
Poulain iibersieht, dafl dieser grofle Fran-
zose wenig, aber hart und eindeutig ab-
lehnend fiber die ,buddhistisch-hinduisti-
sche* Meditation geschrieben hat. Obgleich
das Urteil Poulains wohl zu scharf ist, soll-
te man seine Autoritdt nicht fir sich in
Anspruch nehmen, ohne dem Leser auch
die entgegenstehenden Tatsachen mitzu-
teilen.

Das Buch hitte viel gewonnen, wenn es
cine klarere Auseinandersetzung gewagt

hatte. J. Sudbrack S]

Gorres, Albert: Kennt die Psychologie
den Menschen? Fragen zwischen Psy-
chotherapie, Anthropologie und Chri-
stentum. Miinchen—Ziirich, R. Piper &
Co., 1978. 270 S., kart., DM 24 —.

Diese Aufsatzsammlung wagt, was pur
wenige unternehmen: das (christliche!) Ge-



Buchbesprechungen

spriach zwischen der christlichen und der
psychologisch-psychotherapeutischen Anf-
[assung vom Menschen. Aktualitit nnd les-
barer, geistreicher (manchmal zu geistrei-
cher) Stil zeichnen das Buch aus. Von ihm
gilt, was der Verfasser (er vertritt die Tie-
fenpsychologie an der Technischen Univer-
sitit Miinchen) dem Buch von Tilman Mo-
ser, Gottesvergiftung, zubilligt: ,Die Lek-
tiire dieses Buches ist ein eigenartiges exi-
stentielles Experiment.”

Géorres geht es um die Wirklichkeit des
Geistes, der in seiner Tatsachlichkeit zwar
Schmerz bereiten kann, der aber ,der
Gliikstransformator (ist), der jeden Le-
bensstoff verwerten kann“. Denn der
.Geist ist der Trieb des Endlichen, sich za
integrieren durch Teilhabe am Unend-
lichen®.

Von hier aus wird das Gesprich mit den
mehr oder weniger geist-losen Psychologien
gefiihrt, wobei S. Freud gegeniiber Pawlow,
Janov oder gar Skinner (Herrschaft fiber
die Triebe, organismischer Lernprozef,
von biologischen Grundbediirfnissen ge-
steuertes Gefiibl, mechanisiertes Menschen-
bild) fiir Gérres der ,geistvollste® ist.

Ein langes Kapitel iiber ,Glanbensbe-
griindung® und eines iiber ,Wahrschein-
lichkeit und Unwahrscheinlichkeit des
Christentums*“ zeigen die theologische Basis
des Autors. Man wird sie mit den beiden
Namen Kardinal Newman und Karl Rah-
ner umschreiben konnen: ,Ein existentiel-
les Kalkiil globaler Wahrscheinlichkeiten...,
das gerade darum eine sanfte Gewalt aus-
iibt, weil es nicht in und durch die Sicher-
heit von Beweisgriinden drgerlichen Zwang
nach sich zieht ...“

Zur ,Bewiltigung des Bésen in der
Psychotherapie® zeigt Gorres: ,Das Leid
der Welt enthilt eine Information fiir uns
selbst und unser falsches Bewnfitsein ...
Krankheit macht Wahrheit offenbar.“ Nur
in Anerkennung von Schuld und Siinde

Christliches Leben

Loew, Jacques OP: Thr sollt meine
Junger sein. Schule des Glaubens. Aus
dem Franzosischen von Sr. Theresia
Renata OCD. Freiburg, Herder 1978.
9248 S. kart., DM 29,80.

237

kann das Bewufltsein von Freiheit leben
und wachsen.

Das Kapitel mit der Frage , Verdirbt das
Christentum den Charakter? nimmt an-
derswo beschriebene Symptome (,Patholo-
gie des Christentums®) auf und dokumen-
tiert die niichterne Ehrlichkeit und iiber-
zeugende Christlichkeit des Autors.

In Auseinandersetzung mit Tilman Mo-
sers ,Gottesvergiftung® wird anerkannt,
dafl in jedem Menschen die ,Gottesenttiu-
schung® bereitliegt: ,Gott aber kann un-
moglich so sein, wie er sich anfiihlt.“ Aber
dieses menschliche Gottesbild mufl zum
»gottlichen Gott* dberschritten werden.

Woas sich in diesem Kapitel anbahnt, dafl
diese Einsicht ,nicht erobert und erarbeitet,
aber dem in langer Geduld Suchenden,
Anklopfenden und Bittenden nicht vorent-
halten werden® kann, wird in ,Wege und
Hindernisse der Meditation® weiter aus-
gefiihrt. Gorres setzt sich — bei aller Aner-
kennung ~ von dem modischen Trend zu
Methoden und ferndstlichen Praktiken ab
und pladiert fiir ein schlichtes Meditieren
- vielleicht sogar in der Art des Don Ca-
millo: ,Er sagt cinfach seine frommen und
héchst unchristlichen Regungen und Sor-
gen, seine geordneten wie seine ungeord-
neten Wiinsche, seinen Arger, den Kum-
mer {iber alle Versagungen heraus, ebenso
wie seine Dankbarkeit fiir kleinere Ver-
gniigungen und gréfere Frenden..*

Das geistreiche Abschlufikapitel zeigt, wie
Gorres (im Gesprich mit S. Freud) sich die
positive Funktion der Psychoanalyse fiir
den christlichen Glaunben vorstellt. Es zeugt
wiederum von dem niichternen Optimismus
des Autors, dessen Aufsatzsammlung zu
einem wichtigen Beitrag im Gesprich des
Christentums mit der modernen Wissen-
schaft und gerade darum zu den Fragen
von dhristlichem Leben und Beten, von
christlicher Spiritnalitit geworden ist.

E. Ott

Das ncue Buch des franzésischen Domini-
kaners und Erfolgsautors verbindet gliick-
lich, was es in dem Doppeltitel verspricht
und was gewéhnlich getrennt dargestellt
wird. Es verfehlt damit nicht das Leben



Buchbesprechungen

und verlduoft nicht einseitig in intellektuel-
len Betrachtungen. Unter Glaunbensschule
versteht Loew ein , Wurzeln® zu Wassern
nach den biblischen Vorstellungen, d. b.
zum Wort Gottes (10), die Sprache des
Kreuzes leben lernen (16) im Blick auf die
Welt (V 19: ,Bibel und Zeitung“): Sie ist
eine ,Schule des Blickes” (24). Der ,hori-
zontale Krebs“ kann nicht ohne das ,verti-
kale Geschenk® der Gnade Gottes operiert
werden (79). Strukturen kénnen nicht obne
die innere Verwandlung des Menschen ge-
andert werden. Nur wer besser schwimmen
kann, ist auch in der Lage, Ertrinkende zu
retten (92). Von diesen Gedanken war der
gesamte apostolische FEinsatz des Verf.
und seine Arbeit an der ,Ecole de la foi“
in Fribourg/Schweiz getragen, deren reife
Frucht er in dem konzentriert geschriebe-
nen Buch vorlegt. — Das aus persénlicher
Erfahrung und reichen biblischen und ge-
schichtlichen Kenntnissen abgefafite Werk
gliedert er in vier Teile, die sich besser in
zwei Gedankenblocke gruppieren lassen:

1. Analyse der an vielen Wunden lei-
denden Welt, die Loew in Frankreich als
Dockarbeiter und als Armer unter Armen
in Sidamerika und Afrika erlebt hat und in
der Gott fast ganz abwesend ist. Breiten
Raum nebmen darin soziologische Aspekte
ein. Urbane Kultur wird weitgehend mit
areligioser gleichgesetzt. Das mag in den
angesprochenen Gebieten zutreffen. Der
Blik auf Polen und Teile von Mihren-
Slowakei widerstreitet dieser Verallge-
meinerung und zwingt, nach anderen
Griinden zu fragen.

2. Als Antwort der Christen auf die
Herausforderung einer so erfabrenen Welt
werden erprobte Modelle der Evangelisa-
tion im zweiten Gedankenkreis vorgestellt:
Team als Keimzelle der Liebe Gottes (106)
und Basisgemeinde. Damit sich an der ge-
meinsamen Erfahrung Gottes wieder neue
entziinden kann (,seit ich Euch kenne,
glaube ich wieder Gott zu kennen®), ist
eine entsprechend gelebte Spiritnalitit un-
umginglich, die Loew eindringlich und le-
bensnah darstellt: Die geistliche Theologie
des ,gemeinsamen Lebens“ kennt als
Haupttugend die Liebe, die der Glaubens-
verkiindigung in einer Welt erdriickender
Armut kommt nicht aus ohne Zugang zur
Armut in der Nachfolge des armen Jesus

238

und die der Basisgemeinde aktnalisiert die
alten Wahrheiten von der Kirche als Volk
Gottes und Leib Christi (S. 229 sollte der
storende Drudckfehler ,Corpus Mysticus®
in einer Nenauflage verbessert werden).
Thre Lektiire ist fiir jeden geistlich Inter-
essierten bereichernd. — In ,Jesus und die
Revolutiondre seiner Zeit* (188 ff) grenzt
sich der Verf. vor falschen Alternativen ab.
Im Zentrum des geistlichen Lebens eines
Teams mufl nach Loew die Lebenserneue-
rung (Révision de vie) stehen, das ,Sakra-
mentale“ des Teams genannt (129). In ihr
schirft die Gemeinschaft immer wieder den
Blick auf Gott und die Gemeinschaft. Sie
ist eigentlich nicht so neu, wie der Verf.
meint, sondern die modifizierte und zn
neuem Leben erweckte, weil vergessene
oder abgeschaffte ,Anklage“ mancher Or-
den. Sie bewahrt das Team vor Verfilzung
und Absonderung, wie in der Kritik an
Gemeinschaften mancher Erneuerungsbe-
bewegungen mit Recht vermerkt wird.
Das Buch Loews kann in vieler Hinsicht
wertvolle Anregungen geben und einen er-
probten Weg aufzeigen, den heute echte
Jingerschaft Jesu und wahre charismati-
sche Erweckung gehen mufl, um schwirme-
rische Holzwege zu vermeiden. Es erlangt
gerade durch Puebla neue Aktualitat.
W. Baier

Seitz, Manfred: Praxis des Glaubens.
Gottesdienst, Seelsorge und Spirituali-
tat. Gottingen, Vandenhoeck & Rup-
recht 1978. 228 S., kart.,, DM 24 .

Der evangelische Professor fiir praktische
Theologie in Erlangen legt 21, zum gréfiten
Teil schon verdffentlichte Aufsdtze in
einem Sammelband vor. Alle zeichnen sich
aus durch gute Verstindlichkeit, durch prak-
tische Hinweise fiir die Verwirklichung und
durch klare Christlichkeit. Uberall spiirt
man ndmlich die evangelische Tradition
und ist zugleich erstaunt, wie richtig das
alles auch fiir den katholischen Leser ist.
Die Hinweise zu Predigt und Seelsorge
(Predigt-Vorbereitung iiber Meditation;
Rolle des Bibeltextes; Alt-Werden; Tod;
Beratungsdienst usw.) sind nicht nur fiir
den ,Seelsorger® geschrieben. Am meisten
interessiert hier der dritte Teil der Samm-



Buchbesprechungen

lung: Spiritualitdt. Seitz bewegt sich
manchmal freier innerhalb des theologi-
schen Denkens, als es einem Katholiken
gebithrend erscheint (ein ,korrigierter mo-
dalistischer Verstdndnisansatz“ bei Ausle-
gung der Lehre vom Heiligen Geist, 160);
doch die Mitte des Dogmas ist damit wohl
nicht angetastet. Wichtig sind die Uber-
legungen zum Zeugnis des Christen im
ynachchristlichen® Zeitalter, die mit dem
Hinweis auf das Martyrinm enden ,als
Fluchtpunkt des tatsdchlichen Christuszeug-
nisses“ (180, dazu ein ecigener Beitrag iiber
Das Martyrium —~ Verhiingnis oder Verhei-
Bung?). Wichtig sind die knappen Uberle-
gungen liber Askese und Feier und dber
die Freude der Beichte. Was Seitz iiber die
christliche Meditation zu sagen hat, liegt
auf der Linie der klassischen christlichen
Spiritnalitat, richtet sich aber an Luther
aus. Die kurze Gebetstheologie zeigt wie-
der einmal: ,dafl alle Sageweisen (des Be-
tens) des antwortenden Entsprechens Aus-
druck absoluter Angewiesenheit sind, wes-
halb die Bitte als Untergrund nnd Boden-
satz alles Betens erscheint® (212). Die Fra-
ge nach der Gebetserhérung beantwortet
Seitz mit einem Zukunfisbekenntnis:
sDemgegeniiber bleibt einzig, sich an das
Voraunssein und die Zukunft des sich uns
Zuwendenden zu halten und nicht anfzu-
horen, unser Leben in sein Schweigen hin-
einzusagen. Die letzte und eigentliche Er-
hérung kommt dann, wenn wir nns ganz
ausgesagt haben und im Tode verstum-
men.“ (214)

Gerade weil die Sprechweise einem an
katholische Frommigkeitsliteratur gewohn-
ten Leser ungewohnt ist, kann das Buch
znm Weiterdenken anstofien und zur Ver-

tiefung hinfiihren. ] Sudbrack S]

Koberle, Adolf: Universalismus der
christlichen Botschaft. Gesammelte
Aufsitze und Vortrdge. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1978, 1X/201 S., geb., Ladenpreis DM
24,~; Mitgliederpreis DM 16,—.

Die Spannweite dieser Anfsatzsammlung,
die zum 80. Geburtstag ihres Verfassers,
des evangelischen Theologieprofessors, zu-
letzt gut zweicinhalb Jahrzehnte in Tiibin-

239

gen, ist ebenso erstaunlich, wie die ireni-
sche Betrachtungsweise anzieht. Es geht
tberall um die Fragen des christlichen Le-
bens. In Absetzung von der dialektischen
Theologie pliadiert er fiir eine ,Legitima-
tion der religiosen Erfahrung“. Ob hier
allerdings nicht Bonhoeffer verkannt wird,
der aufgefordert haben soll, ,sich ... einer
religionslosen Verkiindigung und Praxis
der religidsen Verddung anzupassen® (18),
und ob auf der anderen Seite mit der
Gruppe der Theologen, die C. G. Jung
» Wesentliches® verdanken, und mit Theo-
logen wie G. Ebeling, C. H. Ratschow und
einem Bischof wie O. Wélber und wieder-
um mit R. Otto und P. Tillich usw. znviel
in einen Topf geworfen wird?

Dieser Zug der Versohnlichkeit (mit Ab-
setzung von zu hartem und klarem Den-
ken) geht durch alle Aufsdtze hindurch.
Damit hingt wohl die positive Bewertung
von parapsychologischen Phinomenen (Gei-
stererscheinungen) zusammen und auch
das Feiern Hermann Hesses als eines reli-
gidsen Genies.

Doch alles das hilt sich in den Grenzen
dessen, was in der Breite des Christentums
moglich ist.

Alle Aufsdtze Koberles (von ,Evange-
lische Mystik“ bis ,Mozarts religiose Hei-
mat®) sind anregend und bieten fast ans-
nahmslos echte Lebenshilfe fir einen
Christen. J. Sudbrack S]

Hérmann, Karl (Hrsg.): Verantwor-
tung und Gehorsam. Aspekte der heu-
tigen Autoritits- und Gehorsamspro-
blematik, Innsbruck—Wien-Miinchen,
Tyrolia-Verlag 1978. 155 S., kart., DM
28,—.

Mit zweien seiner Assistenten hat der
Wiener Universititsprofessor Studien zum
Gehorsam vorgelegt.

Der Gehorsamsbegriff bei Augustinus
(G. Virt) geht kaum weiter als eine detail-
lierte Bestandsaufnahme dessen, was An-
gustinus dariiber schreibt. Die Uberlegun-
gen zu Autoritit und Gehorsam (A. Laun)
aufgrund der Spiritualitit des hl. Franz
von Sales machen deutlich, worum es geht:
Man kann Autoritdt und Gehorsam nicht



Buchbesprechungen

in andere Haltungen und Positionen anf-
16sen: z.B. Liebe, Einsicht usw. lch weifl
allerdings nicht, ob die harten Abgren-
zungen die Frage beantworten: Echte ge-
gen funktionelle Autoritit, wobei man der
echten Autoritdt anch einmal in ,partieller
Blindheit* gehorchen darf, wihrend nur
funktionelles Gehorchen kein eigentliches
Gehorchen wire; Autoritit des Wissenden
(dem man nicht eigentlich ,gehorcht“) ge-
gen den Vorgesetzten, dem man wirklich
gehorchen mufl; usw. Den Aufsatz oiber
Epikie in psychoanalytischer Sicht (G. Virt)
fand ich am wertvollsten: Es geht um das
reife Gewissen, das anch ,gegen® ein for-
muliertes Gesetz den rechten Weg finden
kann. Der Autor zeigt die theologischen
(Verinnerlichung der Jesus-Begegnung)
und auch psychischen Bedingungen dazn
auf (auf Freudscher Basis). Die abschlie-
Bende Besinnung Gehorsam statt Verant-
wortung (K. Hoérmann) stellt vor der
modernen Problematik (Tétungsbefehl,
Schwangerschaftsabbruch) noch einmal die
Souverdnitit des Gewissens heraus.

J. Sudbrack S]

Rohrbein, Helmut: Der Himmel auf
Erden. Plidoyer fir eine Theologie
des Glicks. Frankfurt, Verlag Josef
Knecht 1978. 127 S., Pappband, DM
19,80.

Dieses Erstlingswerk des jungen Theolo-
gen, der zugleich Germanist ist, hat zwei
Teile, einen philosophischen, der auf eine
Erhebung der allgemeinen Grundstruktu-
ren dessen zielt, was man Gliicks-Erfah-
rungen nennen kann; einen theologischen,
welcher der Frage nachgeht, wie Gliick
und Heil zusammenhingen. Zn den
Grundstrukturen des Gliicks gebdren Frei-
heit, Identitdt, Zwischenmenschlichkeit,
Liebe, Transzendenz, Vor-lanfigkeit. Rohr-
bein versucht dann zu zeigen, dafl Glick
und Heil zwar formal verschieden, aber
strnktural und material dasselbe sind:
»Was im Hinblick auf die Menschen un-
tereinander Gliick ist, das bedentet im
Hinblick dieser Gemeinsamkeit auf Gott
Heil® (120). Liest man die einzelnen Teile
je fur sich, so erscheinen sie durchans plau-
sibel und flissig formuliert.

Im Grunde aber geht es um folgendes:

240

der V{. mochte verdeutlichen, ,dafl und in
welcher Weise eine Theologie méglich ist,
die — statt anzusetzen bei Schuld, Leid und
Tod - ibren Ausgang nimmt bei Glick
und Heil* (14). Er fiirchtet, dafl ,die Tra-
ditionen frommer Weltflucht, Askese und
Leibfeindlichkeit immer noch stark“ (82)
seien und man frage, ob ,Gliick“ als theo-
logische Vokabel iberhanpt erlaubt sei
(ebd). Und plétzlich stehen wir vor der
Behanptung: ,Um gliiklich zu  sein,
braucht man Gott und sein Heil jedoch
nicht. Denn die Erfahrung des Gliicks, so
hat sich gezeigt, ist in sich selber gut und
rund® (79). In diesem Zusammenhang zi-
tiert R. daher die bekannte Kritik des
Gottes in Liickenbiifferfunktion. Theologie,
die Gott zu irgendetwas brauche, ansge-
hend von Bediirfnis, Nutzen und Zwed,
greife einfach zu kurz. Der wahre Gott sei
gleichsam ,Zungabe® noch obendrein zu
dem, was schon in sich sehr gut sei (80).
Heil erscheine daher eigentlich als Uber-
qualifikation von Gliick (116).
Selbstverstandlich teilen wir die Ansicht,
daf Theologie mit erfahrenem Heil zn tun
hat, das den ganzen Menschen schon in
seinem  irdisch-geschichtlichen = Leben
meint. Es geht in der Tat um Anstiftung
zum Gliick (124). Aber es ist etwas anderes,
ob man aus den Liiken unseres Daseins
anf Gott schlieft (was gewifl nicht angeht)
oder ob man die Frohbotschaft auch als
Antwort auf die Fragwiirdigkeiten des
Lebens hort. Es wird m. E. nicht recht klar,
wo die Theologie des Kreuzes in diesem
Plidoyer ihren Ort hat, oder ob diese
Theologien sich gar gegenseitig ausschlie-
Ren. Man fragt sich, ob R. in seinen philo-
sophischen Uberlegungen iiber die Vor-
laufigkeit von Gliickserfahrungen und ihr
strukturales ,schon“ nnd ,noch nicht* im
Grunde vielleicht doch schon als Theologe
spricht, zumal er auch iiber Ausbentung,
Entfremdung und Tragik viel zu sagen
weil. Er gibt sogar zu, ,daf so etwas wie
Selbsterlosung - auch als gemeinsame
durch die Liebe zwischen Mensch und Mit-
mensch — unbedingt scheitern wird, sofern
sie nicht als Erlosung, die von Gott kommt,
erwartet und erbeten wird“ (61). Gerade
wegen dieser offenen Fragen und der nicht
recht durchsichtigen , Widerspriiche® aber
mochte ich dem V1. einen kritischen Leser-
kreis wiinschen. F. ]. Steinmetz S]





