
Die Wahrheit der Geschichte vom Hans im Glück 
Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Es ist Urlaubszeit. Die Zahl derer, die in diesen Wochen Ferien machen 
können, ist groß. Viele dürfen ausspannen, sich erholen und ihre freie Zeit 
so gestalten, wie es ihnen sinnvoll erscheint. Dies ist zugleich eine gute 
Gelegenheit, um sich zu besinnen und nachzudenken. Die Arbeiten und Er- 
lebnisse der vergangenen Monate dürfen noch einmal in unser Bewußtsein 
kommen, und wie von selbst wird uns auch die Frage beschäftigen: Wie 
geht es mir eigentlich mit meinem Glück? Vielleicht suchen Sie eine Anre- 
gung, um dieser Frage einmal in größerer Ruhe nachgehen zu können. 

I 

Ich mache Ihnen deshalb den Vorschlag, sich so gut Sie können an die alte 
Geschichte vom Hans im Glück zu erinnern. Ich rechne zwar damit, daß Sie 
zunächst einige Widerstände überwinden müssen, bevor Sie diese Ge- 
schichte anspricht; denn Sie erwarten von dieser Zeitschrift sicher keine 
Märchen, sondern Wahrheit. Ja, Sie haben den ausdrücklichen Wunsch, 
daß wir bei der Wahrheit bleiben. Doch seien Sie unbesorgt. Ich habe nichts 
anderes vor. Nur bin ich fest davon überzeugt, daß gute Märchen durchaus 
Wahrheiten enthalten. Sie erschließen sich vielleicht nicht auf den ersten 
Blick, aber man sollte keine Mühe scheuen, sie wieder einmal anzuhören. 
Es ist ähnlich wie bei den Bildern oder Gleichnissen der Bibel, die ja auch 
keine bloßen historischen oder naturwissenschaftlichen Fakten darstellen, 
sondern Lebensweisheiten oder Offenbarungen. Sie erscheinen vielfach 
anstößig oder herausfordernd und sind doch zugleich in einem tieferen 
Sinne beglückend und faszinierend. Die Geschichte vom Hans im Glück 
ist dafür ein hervorragendes Beispiel. Erinnern wir uns. 

Hans hatte seinem Meister sieben Jahre treu gedient und dieser belohnte 
ihn mit einem großen Klumpen Gold. Darüber war er sehr glücklich. Nach 
einiger Zeit aber spürte er, daß der Goldklumpen schwer war, und als ein 
Reitersmann daher kam, dachte er bei sich: Wie herrlich ist doch so ein 
Pferd! und Hans tauschte sein Gold gegen das Pferd. Da war er wieder 
recht zufrieden, bis das Pferd ihn abwarf. Als ein Bauer mit seiner Kuh des 
Weges kam, erschien ihm diese plötzlich viel begehrenswerter. Er dachte 
zum Beispiel an die Milch oder an die Butter, die sie ihm geben könnte, und 
auf sein Drängen gab ihm der Bauer die Kuh für sein Pferd. Auch damit 
war er eine Zeitlang recht glücklich. Als es jedoch heiß geworden war und 



Franz-Josef Steinmetz 242 

Hans seine Kuh nun tatsächlich melken wollte, da versetzte sie ihm einen 
solchen Tritt gegen den Kopf, daß er kaum noch wußte, wo er war. Und 
wütend über das, was die Kuh ihm angetan, tauschte er sie gegen ein 
Schwein. Natürlich dachte er dabei an das leckere Schweinefleisch und an 
die Würste. Aber auch das Schwein machte ihm wieder Sorgen, denn es 
stellte sich heraus, daß es gestohlen war. Er war nicht mehr zufrieden mit 
dem Schwein und tauschte es gegen eine fette Gans. Das Gespräch mit 
einem fröhlichen Scherenschleifer brachte Hans weiter auf den Gedanken, 
daß nur das Handwerk goldenen Boden habe. Deshalb tauschte er schließ- 
lich seine Gans gegen zwei Schleifsteine. Als er dann müde und durstig 
von der Wanderung aus einem Brunnen trank, stieß er die Steine mit einer 
ungeschickten Bewegung in die Tiefe. Aber statt zu klagen, kniete er nie- 
der und dankte seinem Schöpfer, Tränen des Glücks in den Augen. Leich- 
ten Herzens, frei von jeder Bürde, kam er glücklich zu Hause an. Und so 
endet die Geschichte vom Hans im Glück. 

Ich gebe zu, daß mir diese Geschichte, als ich noch ein Kind war, nicht 
besonders gefallen hat. Sie erschien mir wie ein Beispiel für eine Verhal- 
tensweise, die eigentlich dumm war und die man wahrlich nicht nachahmen 
sollte. Hans im Glück war für mich nicht besser als ein Windhund, ein 
leichtsinniger Bursche. 

In letzter Zeit jedoch sind mir ganz andere Gedanken in den Kopf ge- 
kommen. Ich fange an, die Geschichte viel positiver zu verstehen. Ich sehe 
nun in Hans einen jungen Mann, der schrittweise von einer anfänglichen 
Last befreit wird, die ihm viel Kopfzerbrechen bereitet hat. Durch den Ver- 
lust seiner verschiedenen Besitztümer läßt das Leben ihn ganz allmählich 
das wahre Glück finden. Der Goldklumpen läßt ihn nur kurze Zeit zufrie- 
den sein. Aber auch das Pferd ist nur Symbol für Bewegung, Freiheit und 
Unabhängigkeit und noch nicht ihre Wirklichkeit. Kuh, Schwein und Gans 
bedeuten zwar Nahrung und irdisches Leben, aber noch keine ungetrübte 
Freude. Und die Schleifsteine mögen auf längere Zeit ein ausreichendes 
Einkommen sichern; eine Glücksgarantie ist auch damit nicht gegeben, weil 
uns schließlich alles genommen werden kann. Glücklich wird Hans erst, als 
er aus der Tiefe eines Brunnens schöpft, der nicht mehr versiegt. Und dies 
ist wohl das Entscheidende. Unser Hans erscheint zwar wie ein naives 
Sonntagskind, das sich um seine Verluste nicht weiter kümmert. Im 
Grunde aber ist er ein Mensch, der zu tieferer Einsicht kam und erfahren 
hat, daß bestimmte Verluste eher Glück als Unglück bedeuten. 

II 

Was die Geschichte vom Hans im Glück auf ihre Weise zu sagen ver- 
sucht, findet sich in anderer Weise auch in der Bibel. Im Augenblick denke 



Die Wahrheit der Geschichte vom Hans im Glück 243 

ich vor allem an Jesu Worte über die Gefahren des Reichtums und über das 
Glück, zu den Armen zu gehören. Diese Worte finden sich zusammenge- 
faßt z. B. in der sogenannten Bergpredigt Jesu. Dort heißt es bekanntlich: 
•Wohl euch, ihr Armen, denn euch gehört das Reich Gottes . .. Aber weh 
euch, die ihr reich seid; denn ihr seid bereits getröstet." (Lk 6, 21. 24) Ich 
will versuchen, diese befremdliche Botschaft ein wenig zu erläutern, denn 
es muß klar bleiben, daß christlicher Glaube nicht etwa Armut um der 
Armseligkeit willen predigt. Zugleich aber soll deutlich werden, daß es 
eine Weise des Besitzens gibt, die wir kritisieren und überwinden müssen. 

Zunächst und ursprünglich soll sich der Mensch die Erde Untertan ma- 
chen und über sie herrschen (Gen 1, 28). Gott der Herr hat ihm alles Ge- 
schaffene übergeben, damit er es zu seiner Vollendung gebrauche, aber sei- 
nen Schöpfer dafür lobe und ehre. Lange Zeit hindurch sieht das Alte 
Testament darum im Reichtum einen besonderen Segen Gottes. Auch die 
endzeitliche Erwartung des Neuen Testaments richtet sich auf eine Fülle 
von Gütern, die freilich allen gemeinsam sind. Schon Abraham erwartete 
die heilige Stadt mit den festen Grundmauern, deren Künstler und Bau- 
meister Gott selber ist (Hebr 11, 10). 

Es wäre jedoch naiv und unverantwortlich, würden wir nicht sehen, wie 
sehr alle diese wunderschönen Vorstellungen wieder bedroht sind. Wir 
sprechen vom Geheimnis oder vom Rätsel des Bösen. Durch seinen Ein- 
bruch steckt für uns Menschen in jedem Besitz zugleich eine tödliche Ge- 
fahr. Statt die Dinge dankbar und demütig anzunehmen und zu gebrau- 
chen, sind wir immer wieder versucht und gereizt, sie eigensüchtig zu miß- 
brauchen. Häufig genug werden sie nicht bloß Anlaß, sondern geradezu 
Ursache von Stolz und Eitelkeit. Schließlich will der Mensch allein und 
unabhängig über seinen Besitz verfügen. Eifersüchtig ist er dann darauf 
bedacht, daß niemand in seinen Bereich eindringt oder eingreift. Sein Be- 
sitz wird ein Mittel, sich vor anderen zu sichern. Statt eine Brücke zum 
Nächsten zu sein, wird letzten Endes alles zu einer trennenden Wand. 

Natürlich ist der Arme, was diese Gefahren betrifft, nicht ohne weiteres 
in einer besseren Lage; denn Armut ist nicht etwas, was bleiben, sondern 
was überwunden werden soll. Auch sie kann den Menschen zum Unmen- 
schen werden lassen, seine Begierde nach Reichtum hemmungslos steigern 
und die Unzufriedenheit mit oder sogar die Auflehnung gegen Gott för- 
dern. Weder der Reiche noch der Arme können von sich aus in jene radi- 
kale Freiheit gelangen, in der sie besitzen als besäßen sie nicht, wie der 
Apostel Paulus die letztgültige Haltung des Menschen vor Gott einmal 
auszudrücken versucht (1 Kor 7, 30 ff.). Das rechte Verhältnis zum Besitz ist 
nur durch den Geist der Armut gegeben, den Jesus der Menschheit dadurch 
gebracht hat, daß er, der eigentlich reich war, arm wurde, damit wir durch 



Franz-Josef Steinmetz 244 

seine Armut reich würden (vgl. 2 Kor 8, 9). Nur Gott selbst kann uns durch 
den Glauben an seine Gegenwart so erfüllen, daß alles ängstliche Streben 
des Menschen nach Lebenssicherung durch Besitz seine Verkrampftheit ver- 
liert und so schließlich überwunden wird. 

Eben das geschieht auf ganz schlichte und gerade deshalb so hilfreiche 
Weise in der sogenannten Bergpredigt. Darin werden bekanntlich die Ar- 
men von Jesus seliggepriesen. Das meint freilich nicht einfach die sozial 
Schwachen und Unbegüterten, sondern Menschen, die sich in ihrer gedrück- 
ten Lage rückhaltlos an Gott halten. Angesprochen sind jene Menschen, die 
das Alte Testament die •anawim" nennt, also gebeugte, gedemütigte, sich 
aber zugleich auch Gott vertrauensvoll unterwerfende und demütige 
Menschen. Genau ihnen gilt die Frohbotschaft von der erfüllenden Gegen- 
wart Gottes, und zwar nicht irgendwann einmal nach der Zeit im soge- 
nannten Jenseits, sondern schon hier und jetzt. Wer dieser Botschaft Glau- 
ben schenkt, erfährt in diesem Glauben mitten in seiner Armut, und gerade 
ihretwegen, Befreiung und Freude. 

Freilich erscheint diese Zusicherung zugleich wie eine Zumutung. Sie be- 
deutet eine Umkehr unseres gewöhnlichen Denkens um hundertachtzig 
Grad. Der weltliche Mensch in uns will nach wie vor Reichtum und lebt in 
der vagen Hoffnung, auf diese Weise sein Glück selber schmieden zu kön- 
nen, obwohl er weiß, wieviel Unglück der Reichtum schon gebracht hat. 
Sowohl der Arme als auch der in irgendeinem Sinne selbstsichere und hoch- 
mütige Reiche müssen umdenken und sich von Jesus sagen lassen: Ihr könnt 
nicht Gott dienen und zugleich dem Geld (vgl. Mt 6, 24). 

Aber eben dies ist der Weg zum wahren Reichtum und damit zum Glück. 
Denn Gott macht reich. Er allein. Er macht unendlich reich. Er gibt dem, 
der ihn aufnimmt, alles und macht ihn glücklich. Wer aus Gott lebt statt 
aus der •Welt", der wird unendlich arm, aber ebenso unendlich reich. Das 
ist kein dunkles Geheimnis mehr, sondern ein offenes, seitdem Jesus die- 
sen Weg vorangegangen ist. Dieser Weg kann nun auch unser Weg wer- 
den: aus dem Reichtum, der uns immer wieder unglücklich macht, zur Ar- 
mut Jesu, aus welcher Reichtum und Freude quellen. 

III 

Wer so wie Hans im Glück oder besser noch, wie es Jesus gezeigt hat, vor 
Gott arm geworden ist, der wird sich auch im Alltag leichter tun, die Wende 
zum Glücklicheren wahrzunehmen oder wenigstens einzuleiten. Jeder Tag, 
jede Stunde, jeder Augenblick ist dafür geeignet. Der vor Gott Arme ver- 
mag alles in einem neuen Licht zu sehen. Lassen Sie mich auch davon eini- 
ges andeuten. 



Die Wahrheit der Geschichte vom Hans im Glück 245 

Sozusagen ein erster Schlüssel zum Glück ist die größere Aufmerksam- 
keit; denn fast jeder Tag bringt vielfache Glückszufälle mit sich. Wir bere- 
den sie zwar ein wenig und sagen etwa: ich habe mich gut unterhalten, oder 
ich habe schönes Wetter gehabt. Aber wir nutzen solche Erlebnisse für un- 
sere Glückserfahrung zu wenig aus. Was könnten wir da nicht noch alles 
in unseren Glückskatalog einfügen. Es gibt wohl nur wenige Tage in un- 
serem Leben, die wirklich so schwarz sind, daß nicht doch ein kleiner 
Glücksstrahl in sie hineingefallen wäre. Nur erkennen wir ihn meistens 
erst im nachhinein als solchen an. 

Oft muß ich mir auch bewußt einmal etwas Gutes gönnen, z. B. eine 
Pause machen oder einen Urlaub in einem bestimmten Land leisten oder in 
ein Konzert gehen. Kommt nicht manches Glückserlebnis einfach dadurch 
nicht zustande, weil ich es mir nicht gönne? Liegt das vielleicht daran, daß 
ich - anders als Hans im Glück - bestimmte Dinge festhalten und nicht 
eintauschen will? 

Oft geschieht es auch, daß jemand alles durch eine dunkle Brille sieht. 
Er wittert schon im voraus etwas Negatives. Er fürchtet, daß ihm etwas 
nicht paßt, daß ihn etwas enttäuscht, daß ihm etwas wehtun könnte. Kein 
Wunder, wenn er es dann auch wirklich so erlebt. Das negative Denken 
lähmt seine Findigkeit und Fühligkeit auf vielfache Weise. Es gilt, sich im 
positiven Denken zu üben. 

Vielleicht sind wir manchmal auch deshalb nicht glücklich, weil wir zu- 
viel von uns und anderen erwarten, weil wir an Enttäuschungen hängen- 
bleiben oder Kränkungen übermäßig tragisch nehmen. Auch in dieser 
Hinsicht könnten wir zuweilen klüger, nachsichtiger und realistischer mit 
uns und anderen umgehen oder unsere Erwartungen geduldiger korrigie- 
ren. Schließlich könnte man sich auch einmal etwas einfallen lassen und 
für Überraschungen sorgen, um das Einerlei des Lebens ein wenig zu un- 
terbrechen. Allerdings kostet das etwas, vielleicht nur einen Ruck aus der 
Bequemlichkeit, vielleicht aber auch etwas Zeit oder sogar ein bißchen 
Geld. Wir können wählen, was uns lieber ist: das scheinbar stabile Konto 
oder ein mitmenschliches, kontaktreiches Leben. Geld allein macht nicht 
glücklich. Glück verlangt mehr. Es kostet nicht weniger als den Einsatz 
unseres Lebens. Ich möchte Sie deshalb zu einem Gebet einladen, das uns 
ermutigt, alle falschen Sicherheiten aufzugeben, um schließlich das wahre 
Glück zu finden*: 

Herr Jesus Christus, Du vertröstest uns Menschen nicht einfach auf 
ein Jenseits. Du verteilst auch keine Glücksrezepte und -techniken 

* Benutzte Literatur: Wie geht esmir mit meinem Glück? in: das Thema Heft 18/19. 
München 1976. 



Hans Urs von Balthasar 246 

für den Alltag. Du siehst unsere Sorge und preist dennoch selig, die 
arm sind und trauern oder hungern und dürsten. Du rufst meine 
Freiheit auf und lädst mich ein zu einem Glauben, der schon jetzt 
glücklich macht, mitten in der Not der Gegenwart. Du verkündest 
ein Glück, in dem auch die auf Zukunft gerichtete Sehnsucht eine 
Antwort findet. Aber Du hast ein Glücksverständnis, das mir immer 
fremd bleiben wird, wenn nicht Du selbst es verständlich machst. 
Gib Herr, daß ich mich ganz auf Dich einlasse. Amen. 

Sich halten - an den Unfaßbaren 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Woran man sich halten kann? Im letzten? Sicher nicht an das, was wir sel- 
ber fabrizieren: unsere Maschinen, unsere wissenschaftlichen und politi- 
schen Systeme - lauter vorläufige Stützen •, sondern letztlich einzig an das 
Unfaßbare, das also, was wir nicht umklammern und domestizieren kön- 
nen, mit dem wir nur dann eine Beziehung eingehen, wenn wir uns ihm 
hingeben. Wenn wir es •sein lassen" (wie Heidegger die beiden Wört- 
chen tiefsinnig erklärt hat). 

Stellen wir an den Anfang unserer Erwägungen das Bild von der Be- 
gegnung zwischen Jesus und Maria von Magdala am leeren Grab: sie 
hat ihn gesucht, unter Tränen, die ihr die Sicht auf den Herrn vernebeln, 
sie möchte, sie muß ihn wieder haben, ohne den sie nicht leben kann. Da 
ertönt die unfaßliche Anrede: •Maria!" Wie ein Pfeil mitten in ihr Herz. 
Und wie sollte sie nicht, da sie ihn als •Meister" erkennt, mit beiden Hän- 
den nach ihm greifen? Ist das nicht vollkommen menschlich? •Halte mich 
nicht fest!" Wenn du dich an mir halten willst, so klammere dich nicht an, 
sondern laß mich •auffahren zu meinem Gott und zu eurem Gott". Laß 
sein, laß gehen. •Es ist gut für euch, wenn ich hingehe, denn würde ich nicht 
gehen, so würde der Tröstergeist nicht zu euch kommen, gehe ich aber, so 
werde ich ihn euch senden." 

Im Augenblick, da die Emmausjünger den Herrn endlich erkennen und 
ihn gewiß bei sich behalten möchten, entschwindet er: er wanderte uner- 




