
Hans Urs von Balthasar 246 

für den Alltag. Du siehst unsere Sorge und preist dennoch selig, die 
arm sind und trauern oder hungern und dürsten. Du rufst meine 
Freiheit auf und lädst mich ein zu einem Glauben, der schon jetzt 
glücklich macht, mitten in der Not der Gegenwart. Du verkündest 
ein Glück, in dem auch die auf Zukunft gerichtete Sehnsucht eine 
Antwort findet. Aber Du hast ein Glücksverständnis, das mir immer 
fremd bleiben wird, wenn nicht Du selbst es verständlich machst. 
Gib Herr, daß ich mich ganz auf Dich einlasse. Amen. 

Sich halten - an den Unfaßbaren 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Woran man sich halten kann? Im letzten? Sicher nicht an das, was wir sel- 
ber fabrizieren: unsere Maschinen, unsere wissenschaftlichen und politi- 
schen Systeme - lauter vorläufige Stützen •, sondern letztlich einzig an das 
Unfaßbare, das also, was wir nicht umklammern und domestizieren kön- 
nen, mit dem wir nur dann eine Beziehung eingehen, wenn wir uns ihm 
hingeben. Wenn wir es •sein lassen" (wie Heidegger die beiden Wört- 
chen tiefsinnig erklärt hat). 

Stellen wir an den Anfang unserer Erwägungen das Bild von der Be- 
gegnung zwischen Jesus und Maria von Magdala am leeren Grab: sie 
hat ihn gesucht, unter Tränen, die ihr die Sicht auf den Herrn vernebeln, 
sie möchte, sie muß ihn wieder haben, ohne den sie nicht leben kann. Da 
ertönt die unfaßliche Anrede: •Maria!" Wie ein Pfeil mitten in ihr Herz. 
Und wie sollte sie nicht, da sie ihn als •Meister" erkennt, mit beiden Hän- 
den nach ihm greifen? Ist das nicht vollkommen menschlich? •Halte mich 
nicht fest!" Wenn du dich an mir halten willst, so klammere dich nicht an, 
sondern laß mich •auffahren zu meinem Gott und zu eurem Gott". Laß 
sein, laß gehen. •Es ist gut für euch, wenn ich hingehe, denn würde ich nicht 
gehen, so würde der Tröstergeist nicht zu euch kommen, gehe ich aber, so 
werde ich ihn euch senden." 

Im Augenblick, da die Emmausjünger den Herrn endlich erkennen und 
ihn gewiß bei sich behalten möchten, entschwindet er: er wanderte uner- 



Sich halten - an den Unfaßbaren 247 

kannt mit ihnen und erklärte ihnen alles, während ihr Herz brannte; aber 
da er vortritt, persönlich, blitzt er als das Unfaßliche auf, und das ist ge- 
nug. 

Halten will der Mensch, Gott fordert das Loslassen. •Wenn ich meine 
Finger nicht in das Mal seiner Nägel und meine Hand nicht in seine Seite 
legen kann, glaube ich nicht!" Jesus sprach: •Weil du mich gesehen hast, 
glaubst du? Selig, die nicht sehen und doch glauben." 

I 

Blenden wir einen Augenblick ins Alle Testament zurück, es ist lehrreich. 
Natürlich wird Jahwe mit ganz handgreiflichen Bildern als der bezeichnet, 
an den man sich halten kann. Immer wieder wird er •mein Fels" genannt, 
meine Zuflucht, mein Hort, der Hirtenstab, der mich als Geländer vor dem 
Sturz in den Abgrund bewahrt, der Flügel, in dessen Schatten ich mich 
bergen, die •feste Burg", in die ich mich zurückziehen kann. Aber alle diese 
Bilder sind solche des Glaubens und nicht des Greifens, des Glaubens Ab- 
rahams, der alles gelassen hat, um dem unsichtbaren, ungreifbar Zukünf- 
tiges Verheißenden zu folgen, dem er sogar das größte, faßbare Geschenk, 
den Sohn der Verheißung, zurückgeben soll. Und nichts anderes als dieses 
anhängende Glauben will Gott. Darum führt er das Volk in die Wüste, 
wo es sich an nichts Greifbarem halten kann, nur an die führende Wolke bei 
Tag und bei Nacht. •Ich erinnere mich an die Liebe deiner Jugend, die 
Zärtlichkeit deiner Verlobung, da du mir in der Wüste folgtest, im unbe- 
fruchteten Lande. Damals war Israel Jahwes heiliger Besitz, die Erstlings- 
gabe seiner Ernte." Aber kaum im •Gartenland", das Gott ihm schenkt, 
beginnt das Haben- und Besitzen- und Halten-Wollen. Mit Verwunde- 
rung lesen wir bei Hosea, daß Gott in der Wüste gar keine Opfer von 
Israel forderte, sondern einzig die hingegebene, liebende •Kenntnis Got- 
tes". Aber die umgebenden heidnischen Religionen sind verführerisch: es 
gibt Mittel, die Götter in seine Macht zu bringen, sie sich gleichsam zu si- 
chern. Opferkulte, Errichtung von Tempeln zuerst. Und Gott scheint sich 
dies gefallen zu lassen, bis die Leute meinen, der Tempel sei unzerstörbar, 
und solange seine Mauern stehen, hielten sie Gott fest. Jeremia erscheint 
sakrilegisch, wenn er dagegen spottet: •Verlaßt euch nicht auf das trüge- 
rische Wort: der Tempel des Herrn! der Tempel des Herrn! der Tempel 
des Herrn!" Er wird in Rauch aufgehen. Ezechiel sieht die Herrlichkeit 
Gottes aus ihm ausziehen, und ein Engel nimmt aus der Glut dieser Herr- 
lichkeit eine glühende Kohle und wirft sie auf die heilige Stadt und ihr 
Heiligtum herab. Verbannung, Klagelieder, Hijob. Alles, woran man sich 
halten zu können meinte, ist entzogen. Aber noch bleibt das Gesetz. Und 



Hans Urs von Balthasar 248 

jetzt klammern sie sich an dieses. Hält man es, mit letztem Eifer, bis zum 
Fanatismus, so hält man sich doch an Gott, an sein eigenes Wort. Jesus, 
der letzte Prophet, und sein Jünger Paulus schlagen dem alten Volk diese 
letzte Sicherung wider den Glauben aus der Hand. •Der Buchstabe tötet." 
•Trefflich versteht ihr es, euch über das Gebot Gottes hinwegzusetzen, um 
eure Überlieferung zu wahren." Und Jesus zitiert Jesaja, und zeigt die 
Einheit seiner Forderung mit der des ursprünglichen Bundes: •Dieses 
Volk ehrt mich mit den Lippen, doch ihr Herz ist weit weg von mir", so wie 
Paulus über das •dazwischen hineingekommene Gesetz", das nicht recht- 
fertigt, zurückgreift auf die ursprüngliche Glaubenshingabe Abrahams. 

Die Gebote Gottes sind nicht das, woran man sich halten kann, sondern 
das, was man halten muß, um in die rechte Haltung Gott gegenüber zu ge- 
langen, die Haltung der Hingabe des Herzens an den Unfaßbaren, der von 
sich her verheißen hat, den Glaubenden stets gegenwärtig zu bleiben. 
•Glauben", •Ausharren", •Bleiben" sind die Grundworte bei Jesaja wie 
im ganzen Neuen Bund. Nicht umsonst wird ein Bilderverbot erlassen: der 
Glaube soll nicht in ein Schauen verwandelt werden. Und das Bild, das 
Gott schließlich von sich schenkt, die Gestalt Jesu Christi, ist in keine end- 
gültige Form zu bannen: es ist das Kind in der Krippe oder der Verklärte 
auf Tabor oder der Gekreuzigte, Gottverlassene, an dem nichts Göttliches 
mehr zu schauen ist, oder der in der Wolke Entschwindende. Alle Bilder 
und heiligen Ikonen fangen das nicht ein, was Gott in diesem Bild zu se- 
hen gibt: •Selig, die nicht sehen und doch glauben." Immer hat Jesus sich 
denen entzogen, die ihn so oder so festmachen wollten: sei es denen, die 
ihn steinigen, sei es denen, die ihn zum König machen wollten, sei es dem 
Petrus, der ihm und den Propheten auf dem Tabor gern drei Hütten ge- 
baut hätte. Man baut keine Hütte für den lebendigen Tempel Gottes. 

•Quia per incarnati Verbi Mysterium nova mentis nostrae oculis lux 
tuae claritatis infulsit, ut dum visibiliter Deum cognoscimus, per hunc in 
invisibilium amorem rapiamur: Denn durch das Mysterium der Mensch- 
werdung deines Wortes ist den Augen unseres Geistes ein neues Licht 
deiner blendenden Herrlichkeit aufgestrahlt: und dies damit uns die Er- 
kenntnis des sichtbar gewordenen Gottes zur Liebe des Unsichtbaren hin- 
reiße und entflamme". So die herrliche Präfation von Weihnachten. 

Es gehört zum normalen Verlauf der Heilsgeschichte, daß die Männer, 
die die Menschen am Fassen verhindern, um von ihnen die Hingabe an 
das Unfaßbare zu verlangen, schließlich gefaßt und umgebracht werden. 
Die Propheten werden vorsorglicherweise liquidiert, das wird so sehr Tra- 
dition, daß Jesus sich wie selbstverständlich in ihre Kette einreiht - •denn 
es geht nicht an, daß ein Prophet außerhalb Jerusalems umkomme" - und 
auch seinen Jüngern dasselbe Schicksal verheißt. Zwischen beiden Bünden 



Sich halten - an den Unfaßbaren 249 

stellt der Täufer, den sie liebend gern festgemacht hätten: •Bist Du der 
Messias? Bist Du Elias? Bist Du der Prophet?" Aber nach dem dreimaligen 
Nein kommt nur die Erklärung: •Ich bin die Stimme des Rufers in der 
Wüste: Bereitet den Weg des Herrn", ich bin also, wie jede Stimme, un- 
sichtbar und unfaßbar, und nur ein Hinweis auf das Kommende, vollends 
Unfaßbare. Und da dieser Kommende in ganz anderer Gestalt kommt, als 
er sich's vorgestellt hatte, muß auch er, der schon Gefangene, bald Ent- 
hauptete, die Frage stellen: •Bist Du es, oder müssen wir auf einen andern 
warten?" 

II 

Aber ist das alles nicht viel zu negativ? Hosea will doch eine wirkliche •Er- 
kenntnis Gottes", und Jesus will uns in allem, was er sagt und tut, zeigen, 
wie der Vater ist. Er verbirgt nicht Gott, er ist das Licht der Welt; wer 
ihn sieht, wirklich sieht, der sieht den Vater. Aber das eben ist und bleibt 
das Paradox, daß das Erfassen des wesentlich Unfaßbaren sich nur ereig- 
net, wenn wir nicht festhalten, sondern unser Herz übergeben, wenn wir 
Gedächtnis, Verstand und Willen, alles, was wir sind und haben, dem gött- 
lichen Feuer überlassen, das uns liebt und verzehrt: •Sume, Domine, me- 
moriam, intellectum, voluntatem. Nimm, Herr, Gedächtnis, Verstand, 
Willen" (nach Ignatius von Loyola). Jesus ist ausstrahlendes Licht, aber 
einfangen läßt sich dieses Licht nicht. Was er als Zwölfjähriger seinen ihn 
in Ängsten suchenden Eltern erwidert, bleibt ihnen unfaßlich. Noch un- 
faßlicher ist es für die Juden, daß sie sein Fleisch essen und sein Blut trin- 
ken sollen, und viele fallen von ihm ab. •Wollt auch ihr gehen"?, fragt er 
seine Jünger, statt ihnen vielleicht eine Erklärung abzugeben, die ihnen 
das Unfaßbare begreiflicher machen würde. In seinem ganzen öffentlichen 
Dasein hat er eine konkrete, unbezweifelbare Präsenz, die sich doch im- 
mer wieder allen Zugriffen entwindet, angefangen von denen des Herodes, 
der das Kind umbringen wollte, bis zu den Nazarenern, die ihn vom Felsen 
herabstürzen möchten, und den Juden, die Steine aufheben, um ihn zu 
töten. Als dann die Stunde kommt, da er festgenommen werden soll, fragt 
er gelassen, beinah mit leiser Ironie: •Ich habe doch offen vor aller Welt 
geredet, habe stets in den Synagogen und im Tempel gelehrt, wo alle Ju- 
den zusammenkommen ..." Ihr hättet mich längst festnehmen können. Er 
hat eine unbegreifliche Freiheit des Daseins, des Kommens und Gehens, 
der Gegenwart wie der Abwesenheit, wie zum Beispiel beim Sterben des 
Lazarus. Auch der bittende Brief der beiden Schwestern zwingt ihn nicht, 
früher zu erscheinen, als ihn gut dünkt, damit •die Herrlichkeit Gottes" 
an der Erweckung des Toten offenbar werde. 



Hans Urs von Balthasar 250 

Er ruft in die Nachfolge. •Kommt und seht", sagt er seinen ersten Jün- 
gern. Kommt zuerst, brecht auf, setzt euch in Bewegung, dann wird Sicht 
möglich werden. Laßt alles liegen und folgt mir: das ist die Weise, wie ihr 
euch an mich, an mein Wort, an Gott halten könnt. Mit einem bloß stati- 
schen •Herr!-Herr!-Sagen" erreicht ihr nichts. Nur mit der Dynamik der 
Nachfolge, die an nichts festhält, nicht zurückschaut, zu Hause nicht Ab- 
schied nimmt. Nur so baut ihr euer Haus auf Felsen. 

Aber: Ich bin nicht das Haus, in dem man sich einrichten kann, sondern 
•der Weg", den man abschreiten muß, der vom Vater kommt und zum Va- 
ter geht, der Weg, auf dem ich mit solchen wandle, die nach mir fragen und 
mich suchen - wie etwa die Jünger von Emmaus - der Weg, der eine Be- 
wegung durch den Raum und die Zeit ist, ein Pesach oder Pascha, ein Hin- 
übergang, und der gerade in dieser Dynamik in der Zeitlichkeit etwas von 
der ewigen Lebendigkeit Gottes offenbart. Als der Weg bin ich das Leben 
und schließlich die Wahrheit, die nicht abgesondert und abstrahiert von 
der Lebendigkeit des Lebens und Wanderns festgemacht werden kann. Er 
kann sich auch den Hirten und die Tür nennen, beides im Kontext der Be- 
wegung: er ruft seine Schafe beim Namen und führt sie hinaus und sie fol- 
gen ihm, weil sie seine Stimme kennen. Wer durch ihn, die Tür, eingeht, 
wird gerettet, •er wird eingehen und ausgehen und Weide finden". Nur in 
dieser Bewegtheit liegt die Sicherheit, die der Weg gibt. Wandert man 
wirklich auf dem Weg, so verläßt uns der Weg nicht, auch wenn wir strau- 
cheln. Petrus wagt sich aus dem Schiff auf die Wellen hinaus: er verläßt 
sich auf den Herrn und läßt seine Selbstsicherung fahren. Erst dann kommt 
die Angst, sich zuviel zugetraut zu haben: er sinkt. Und erst dann kommt 
die Hand des Herrn, die ihn hält und emporzieht. Petrus fühlt Verantwor- 
tung für das Schicksal des gefesselten Herrn, er folgt ihm in den Hof des 
Prätoriums. Dann wird er feige und verleugnet dreimal. Und erst jetzt 
trifft ihn der Blick des Herrn, und der genügt, damit Petrus hinausgeht und 
bitterlich weint. 

Und der Weg führt in die immer erwartete Stunde, die Stunde des Va- 
ters und die Stunde der Finsternis. Die Stunde, da man den Hirten er- 
schlägt und die Herde zerstreut. Die Stunde des irdischen Bankrotts. Die 
Stunde der Gottverlassenheit, weil jetzt das Fassenwollen der Menschen, 
die Sünde gegen den unfaßbaren Gott, vom Sohn Gottes übernommen und 
durchgetragen und durcherfahren und durchgesühnt wird. Stellvertretend, 
in einem wunderbaren Tauschhandel, admirabile commercium. Billiger 
kann es nicht gehen, falls wir unser Greifenwollen loswerden und anstelle 
unseres Geistes den Geist Gottes, den Geist der Kindschaft und der Hin- 
gabe erhalten sollen. Die Selbsthingabe Christi in der Nacht des Kreuzes 
an den nackten Willen des Vaters - des jetzt nicht mehr greifbaren, erfah- 



Sich halten - an den Unfaßbaren 251 

renen, sondern wie entschwundenen Vaters - ist so etwas wie der absolute 
Glaube, noch über den Glauben Abrahams hinaus, weil er nun auch die 
Last der ganzen menschlichen Widerständigkeit gegen Gott in sich einge- 
borgen hat, in einem absoluten Liebesgehorsam. 

III 

Hier müssen wir einen Augenblick innehalten, denn an dieser Stelle ent- 
scheidet sich wirklich, woran wir uns halten können und auch zu halten ha- 
ben. In der Dunkelheit und Unbegreiflichkeit des Kreuzes scheint alles 
Göttliche ins Unfaßbare zu entschwinden. Wo bleibt das Licht, das doch in 
allen Religionen mehr oder weniger hell vom Absoluten her zu uns durch- 
sickert? Ist vielleicht Gott selber gestorben? Augustinus wagt es zu behaup- 
ten: •Etwas viel Unglaublicheres ist geschehen: um der Menschen willen, 
für sie, ist Gott gestorben." Dann wäre dies - nach dem Wort Jesu über 
die größte Liebe, die man einem erweisen kann, nämlich für ihn zu sterben 
- in der Tat der Erweis der größten Liebe Gottes. Sollte man vielleicht 
sagen, daß hier und nur hier das johanneische Wort gerechtfertigt wird: 
•Gott ist die Liebe"? Könnte, angesichts des Zustands dieser Welt, eine 
andere Religion oder Weltanschauung sich eines solchen Ausspruchs ver- 
messen? Nein. Das Wort konnte nur angesichts des Kreuzes, so wie es die 
Schrift versteht, formuliert werden. Also bricht gerade aus der höchsten 
Finsternis das entscheidende Licht über Gott und unser Heil in Gott her- 
vor. Und Ostern, ohne das das Kreuz sinnlos wäre, wäre seinerseits sinn- 
los und bedeutungslos ohne das Kreuz. Fulget Crucis mysterium: es glutet 
und lodert und blitzt das Mysterium des Kreuzes. 

Atheismus gibt es erst seit Jesus wirklich. Als Anti-Glaube, den dieses 
Übermaß blendet und dem es widersteht. Denn der Glaube an einen Sohn 
Gottes, der Bankrott gemacht hat, ist demütigend. Um einen solchen Preis 
will man den Satz •Gott ist die Liebe" nicht kaufen. 

Die Sprache spielt hier ein seltsames Spiel. •Er hat sich auf Gott verlas- 
sen, der soll ihn jetzt retten", spottet man unter dem Kreuz. Und der, der 
sich verlassen hat, ist jetzt verlassen. Von Gott selbst. •Ver-lassen" ist der 
Superlativ des Lassens, wer sich wr-läßt, der kann in die Region dieses 
Superlativs gelangen und nichts mehr haben, worauf er steht. Nochmals 
Augustin, eins seiner Lieblingsworte: •Man hängt in Gott" (adhaerere 
Deo), man •steht über sich". Und man merkte sich wohl: das hat nichts zu 
tun mit den Techniken östlicher Meditation, die sich aus endlichen Bewußt- 
seinsinhalten löst, um ins Grenzenlose zu gelangen. Das Kreuzesmysterium 
hat nur Sinn innerhalb einer höchsten personalen Beziehung zwischen Je- 
sus und dem Vater, in der sich die personale Beziehung des erwählten Vol- 
kes und seines Bundesherrn vollendet. 



Hans Urs von Balthasar 252 

Ostern ist keine Widerlegung des Kreuzes, sondern im Gegenteil Bestä- 
tigung seiner Wahrheit. Es wäre sinnlos, sich an Ostern halten zu wollen, 
wenn man den Gestus des Verlassenen am Karfreitag nicht mitmachen 
wollte. •Mit Christus bin ich gekreuzigt", sagt Paulus, eben deshalb kann 
er uns Auferstandensein mit Christus zusagen. Wir sahen schon, daß der 
österliche Herr nicht festgehalten werden will, auch wenn er die ungläubi- 
gen Jünger auffordert, ihn zu betasten, um festzustellen, daß er kein Geist 
ist. Die Freude des Wiedersehens ist groß. Aber noch größer müßte die 
Freude des Loslassens sein. •Wenn ihr mich liebtet, so würdet ihr euch 
freuen, daß ich zum Vater gehe, denn der Vater ist größer als ich." Wie- 
viel erhabener ist doch dieses Hingehen und in den größeren Ursprung 
und Schoß Zurückkehren - freilich mit durchbohrten Händen und offener 
Seite, freilich als das für immer geschlachtete Lamm auf dem Thron des 
Vaters, freilich, um uns dort eine Wohnung zu bereiten - wieviel erhabe- 
ner ist das, als ein sinnliches Bleiben auf der Welt wäre, um sich hier greif- 
bar verehren zu lassen. 

IV 

Doch nun kommt ja erst das für die meisten Entscheidende: Hat uns denn 
der zum Himmel fahrende Herr nicht Zeugnisse seiner Liebe zurückgelas- 
sen, Dinge, an die wir uns wirklich •halten können" und halten sollen? In 
einem Sinne ganz gewiß. 

Aber wenn man immer wieder die Gretchenfrage stellt, ob Christus eine 
Kirche gegründet hat oder nicht, sollte man nicht übersehen, mit welcher 
Sorglosigkeit in deren Ausgestaltung dem Heiligen Geist, der sein und des 
Vaters Geist ist, überläßt: •Der Geist wird euch in alle Wahrheit einfüh- 
ren ... Er wird von dem Meinigen nehmen und es euch erklären." 

Natürlich haben wir völlig klare Weisungen Christi: an erster Stelle sein 
Gebot, an dem man die Christen erkennen und unterscheiden können soll. 
Das ist das Erste und Letzte, woran wir uns halten können und sollen. 

Dann das, was wir zu seinem Gedächtnis tun sollen: die Eucharistie und 
all die Sakramente, die nach dem Geist-Verständnis der Kirche Jesu Tun 
und Verhalten fortsetzen sollen, vor allem das von ihm ursprünglich und 
umfassend getätigte Sakrament der Versöhnung der Sünden. 

Dieses aber, wie die Eucharistie, deutlich an die Vollmacht derer gebun- 
den, die er, in seiner Nachfolge, zu Hirten der Herde, zu Verkündern, zu 
Bindern und Lösern, zu mehr oder weniger gewichtigen •Säulen der Kir- 
che" (wie Paulus und der apokalyptische Christus sie nennt) bestimmt hat. 

Am sorglosesten, möchte man sagen, überläßt er seine Worte und Werke 
dem auslegenden Geist.  •Himmel und Erde werden vergehen, meine 



Sich halten - an den Unfaßbaren 253 

Worte werden nicht vergehen"; er schreibt aber nicht selbst und verlangt 
nicht, daß aufgezeichnet werde, der Geist wird durch die Menschen der 
Kirche ein adäquates Dokument dessen herstellen, was das leibhaftige, 
menschgewordene Wort Gottes war und was für alle Zeiten normativ 
bleibt, ein Dokument von solcher Lebendigkeit und Plastizität, daß es so, 
wie es ursprünglich hergestellt worden ist, unretouchiert bewahrt werden 
muß. Ganz konkrete Dinge werden darin aufbewahrt, die einen Widerhall 
durch die Zeiten gewinnen: die zwei Heller der armen Witwe, die Sal- 
bung Marias von Bethanien. •Wahrlich, ich sage euch, überall in der gan- 
zen Welt, wo diese Frohe Botschaft verkündet wird, wird man auch zu 
ihrem Andenken erzählen, was sie getan hat." 

Und all dies - das ist das sechste - muß ja lebendig bleiben, denn in 
Christi Nachfolge bleibt man unterwegs, und auch was als endgültig, end- 
zeitlich, ewig der Kirche Christi eingestiftet ist, wandert mit in einer dau- 
ernden Weitergabe, Übergabe, Überlieferung, geleitet vom Geist, der zu- 
gleich über und in der Geschichte wirkt. Und im Geist, der immer neu alles 
vergegenwärtigt, was Jesus war und immerfort ist, ist er selbst jeder Zeit 
gegenwärtig: •Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt." 

Dies alles: der Geist, das Liebesgebot, das Sakrament, das heilige Amt, 
die Schrift und die Überlieferung, dies alles ist wesentlich Bürgschaft, ge- 
fülltes Zeichen, eindeutiger Verweis auf Christi Gegenwart bei uns und 
in uns, durch seinen Geist, der mit ihm auch den Ursprung, von dem alles 
ausgeht und gewirkt wurde, vergegenwärtigt, den Vater. Das ewige drei- 
einige Leben Gottes ist uns in diesen Zeichen und Verweisen geschenkt, 
wenn anders wir sie wirklich als das verstehen und leben, was sie sind und 
als was sie in der Absicht des Herrn evidentermaßen verstanden werden 
wollen. Und das heißt ja nun doch ganz klar: nicht als Konservengläser, 
in denen wir für uns selbst ewiges Leben einbalsamieren und aufspeichern 
könnten, sondern als die erinnernden, ermahnenden und tröstenden Hin- 
weise auf die Gegenwart, den Geist, die Gesinnung des Herrn. 

Das wird schon dadurch sehr deutlich, daß die sechs aufgezählten 
Anspekte voneinander untrennbar sind, daß sie aufeinander verweisen, 
einander brauchen, um sein zu können, was sie sind: kein Sakrament ohne 
ein Amt, keine Schrift ohne lebendige Tradition und umgekehrt, aber auch 
keine Gemeindeordnung ohne das Liebesgebot, das aber zurückweist auf 
den absoluten Liebesgehorsam Christi, der sich - man lese nur Paulus! - 
in der Gemeindeordnung widerspiegeln muß. Jeder Aspekt verweist auf 
alle anderen. Für das Ineinander von Schrift, Überlieferung und Amt hat 
dies die dogmatische Konstitution •Dei Verbum" (Nr. 10) lichtvoll darge- 
tan. Das Ganze ist ein subtiler Organismus der Vergegenwärtigung und 
Lebendigerhaltung. Wo eins oder zwei aus noch so plausiblen Gründen 



Hans Urs von Balthasar 254 

fallengelassen werden, muß Stagnation eintreten. Man darf die Schrift 
nicht auf Kosten der Überlieferung oder des Amtes verabsolutieren, man 
darf die Überlieferung nicht an einer bestimmten Stelle unterbrechen und 
absolutsetzen (etwa bei der tridentinischen Messe) und sie gegen das Amt 
ausspielen, man darf die Unfehlbarkit des Amtes keinen Augenblick von 
Schrift und Überlieferung loslösen, man kann niemals übersehen, daß 
alles Strukturhafte, auch die Sakramente, um der lebendigen Liebe der 
Kirche willen da sind: •Daran" und an nichts anderem, am Einssein der 
Kirche, •soll die Welt erkennen, daß Du mich gesandt hast". •Wenn ihr 
einander liebt, werden alle daran erkennen, daß ihr meine Jünger seid." 
Das ist die Apologetik Christi, alles übrige ist um dieser Mitte willen da. 
Aber die Liebe ist wahrhaft inkarniert: die •Struktur" entfließt dem 
realen Leib des Herrn, nach johanneischer Schau der geöffneten Seiten- 
wunde. 

Ganz paradox können die verschiedenen Aspekte aufeinander verwei- 
sen: wo das Sakrament in die Mitte gestellt wird (•Wenn ihr mein Fleisch 
nicht eßt und mein Blut nicht trinkt, so habt ihr das Leben nicht in euch"), 
scheint alles von ihm abzuhängen; aber zehn Verse später heißt es: •Der 
Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch nützt nichts." Und gleich dar- 
auf: •Die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind Geist und Leben", ob- 
schon diese Worte den Buchstaben der alten Schrift bis ins letzte erfüllen 
und uns abermals in Buchstaben überliefert werden. Jeder Aspekt for- 
dert den anderen, jeder ist im andern. Darum kann man nie vom einen 
protestierend an den andern appellieren. Sich nicht so an den einen •hal- 
ten", daß die andern zu kurz kommen. Denn dann würde dieses Sich- 
Halten unfehlbar zu jenem Sich-Anklammern werden, das wir von An- 
fang an als die irreligiöse Haltung ausgeschlossen haben. 

Und anderseits jedes in seinem vollen Sinn gelten lassen. Nehmen wir 
das Beispiel der Schrift. Sie ist Vergegenwärtigung des Wortes des Vaters, 
Jesus Christus, wie der unbestechlich objektive Zeuge, der Geist, es hört 
und überliefert. Wir glauben nicht an die Schrift, sondern an den Gott, 
den sie göttlich bezeugt. Sie ist souverän einmalig, aber deshalb zugleich 
in ihrer Zeit verwurzelt und muß im Heiligen Geist und im Glauben der 
Kirche je neu verstanden und interpretiert werden. Ganz und gar unmög- 
lich wäre es, den Organismus der Schrift derart zu sezieren, daß ihr Zeug- 
nis vom ganzen unteilbaren Glauben der Kirche zerlegt, desintegriert, will- 
kürlich beschnitten und reduziert und schließlich geradezu kastriert würde. 
Unmöglich kann das Zeugnis des Glaubens aus einer Neutralität des 
Nichtglaubens heraus adäquat interpretiert werden, auch nicht aus einem 
sogenannten Glauben, der mit dem in der Schrift Bezeugten nur noch den 
Namen gemein hätte. Man kann aus der Schrift nicht auswählen (haireo, 



Sich halten - an den Unfaßbaren 255 

davon Hairesis, Häresie), sie ist eine Einheit, die in all ihrer Vielfalt im- 
mer als die eine zu nehmen ist. Schon Origenes verglich gewisse Exege- 
ten, die das Wort Gottes sezierten, mit den Folterern Christi, die seinen 
Leib zerrissen. 

Nehmen wir noch ein anderes Beispiel: die Eucharistie. Ist es glaub- 
haft, daß wenn Jesus am Abend vor seinem Leiden den Jüngern seinen 
hingegebenen Leib und sein vergossenes Blut darreicht und damit auf 
morgen, den Karfreitag, hinweist, dies für die Empfänger nichts mit dem 
Golgothageschehen zu tun hätte, ein einfaches Mahl wie das mit den Sün- 
dern und Zöllnern wäre? Daß bei dieser innigsten Vereinigung der in- 
timste Sinn des neuen Gebotes nicht mitgegenwärtig wäre: •wie er sein 
Leben für uns dahingegeben hat, so müssen auch wir unser Leben für die 
Brüder dahingehen"? Ohne Zweifel werden die Empfänger, wenn sie 
wirklich empfangen, in die Selbstüberlassung Christi, • sagen wir unge- 
scheut - in das Opfer Christi miteinbezogen, wie die Mutter unter dem 
Kreuz einbezogen war, nicht indem sie das Opfer vollzog, sondern indem 
sie geschehen ließ. Das Geschehenlassen, das Jasagen, durch das man dabei 
ist und mitgebraucht wird, ist das eigentliche Tun der Kirche. Mit welcher 
Gewalt sind wir vom Sakrament zurückgewiesen auf die unterscheidend 
christliche Liebe, wie sie die Schrift in ihrer Ganzheit bezeugt und einfor- 
dert! 

Aber wenn wir schon - •woran kann man sich halten?" an das •neue 
Gebot" zurückverwiesen sind, dann bleibt uns nichts anderes übrig als uns 
(jetzt wirklich ohne Geländer und täglich für dieses vollkommene Wagnis 
eingefordert) an dieses zu halten. Dann gibt es nur noch einen (und zwar 
überschwenglichen, uneinholbaren) Maßstab: •Seid vollkommen, wie euer 
himmlischer Vater vollkommen ist, der seine Sonne aufgehen läßt über 
Guten und Bösen, regnen läßt über Gerechten und Sündern." Das for- 
dert unser ganzes Gebet und unsere ganze Praxis ein, die meine Nächsten- 
wie meine Fernsten-liebe betrifft, mein privates wie mein soziales und 
politisches Engagement. Wenn Gott sich für diese mehr als fragwürdige 
Welt absolut engagiert, haben auch wir in Gottes Einsatz zu leben. Dann 
gibt es keine Ecke in uns, die sich entziehen kann und sich nicht entscheiden 
muß. Wenn ich sehe - Ignatius sagt es in seiner Exerzitienbetrachtung zur 
Erlangung der Liebe -, wie Gott sich dauernd in der Welt als einer ver- 
hält, der mühselige Arbeit verrichtet, dann weiß ich schließlich, woran ich 
mich zu halten habe. •Der Knecht steht nicht über dem Herrn. Er muß froh 
sein, wenn es ihm ergeht wie seinem Herrn." 



Hans Urs von Balthasar 256 

V 

Sollte man dem bisher Ausgeführten Relativismus vorwerfen können, weil 
keines der erwähnten kirchlichen Momente für sich selber genügt? Ich mei- 
ne nicht; man sollte eher von Relationismus sprechen, da alle Elemente der 
Hinterlassenschaft Jesu, die ihn heute und in alle Zukunft vergegenwär- 
tigt, zusammen einen echten Organismus der lebendigen und zu lebenden 
Wahrheit ergeben - zwischen Orthodoxie und Orthopraxie ist nach dem 
eben Gesagten gar nicht zu scheiden -, einen Organismus, der als solcher, 
durch sein Wesen, für den, der die •Augen des Herzens" hat, auf die Para- 
doxie der Sichtbarkeit und dennoch Unfaßbarkeit Jesu hinweist und sie 
vergegenwärtigt. 

In der Menschwerdung Gottes in der Vollgestalt des Menschen Jesu liegt 
dieses Paradox immerfort: Jesus lehrt die Menschen ganz menschlich zu 
sein; aber wie anders als dadurch, daß er den unsichtbaren Vater ver- 
sichtbart, also • wie er bei Johannes unermüdlich wiederholt • nur ver- 
standen, überhaupt nur •gesehen" wird, wenn man ihn als Wort des Va- 
ters, als Durchgabe des absoluten Ursprungs versteht. Wer ihn wie die 
•Juden" festmachen will, verfehlt ihn ganz. •Selig die Augen, die sehen, 
was ihr seht", kann er den Jüngern sagen; aber ihn wirklich sehen, hieße 
verstehen, wer er ist: nicht der Messias, wie die Juden ihn erwarten, son- 
dern das, was keiner sich ausdenken kann: die Einheit des von oben ab- 
steigenden danielischen Menschensohns und des unten leidenden Gottes- 
knechts: wer kann diese Einheit •sehen", außer in einem Glauben, der von 
Kreuz und Auferstehung herkommt? 

Viele Theologen von heute halten das Paradox des Sichtbar-Unfaßba- 
ren nicht aus und sprechen deshalb von einem Pluralismus von Theologien, 
wobei einfach gegensätzliche, oft vielleicht widersprüchliche Formeln, Sich- 
ten, Systeme nebeneinander stehengelassen werden. Würde mit einem 
solchen Pluralismus ernstgemacht, verschwände das Mysterium ins Gleich- 
gültige. Es bliebe nichts übrig vom •Hingerissenwerden", das wir aus der 
Weihnachtspräfation zitiert haben. Man sollte den Terminus Pluralismus 
gänzlich beiseite lassen, und sich wie von altersher mit •Pluralität" in den 
menschlich möglichen Abbildungen des Mysteriums begnügen. Verhält 
es sich doch mit diesem wie mit einer dreidimensionalen Statue, die um- 
schatten und von allen Seiten her betrachtet sein will, um ihre ganze Aus- 
druckskraft zu offenbaren. Dabei gibt es wirklich oppositionell entgegen- 
stehende Sichten, die durch ihre gegenseitige Ergänzung die Plastizität des 
Gebildes erst bewußt werden lassen. Schon die bloße Formel von Chal- 
kedon (•Wir bekennen einen und denselben Christus, den Sohn, den Herrn, 
den Einziggeborenen, der in zwei Naturen unvermischt, unverwandelt, un- 



Sich halten - an den Unfaßbaren 257 

getrennt und ungesondert besteht.") ist in der Bewegung begriffen, in 
einer solchen aber, die von verschiedenen Seiten her genau das eine, zen- 
trale Mysterium scharf im Auge behält. Ebensowenig kann man in der 
Christologie das Moment der Menschwerdung und das des Kreuzes von- 
einander trennen, beide verweisen ganz evidentermaßen aufeinander und 
fordern sich - wie die Väter es deutlich sagen - gegenseitig. Aller Ausdruck 
des Mysteriums im schlichten Glauben, in der Predigt und in der gelehrten 
Theologie kann dieser Perspektivität nicht entbehren. 

Sie ginge dort verloren, wo die Spannung zwischen den wesentlichen 
Aspekten - etwa im Bestreben, alte Formeln auf einen modernen Ver- 
ständnishorizont zu transponieren - gelockert und schließlich ganz auf- 
gegeben würde: zugunsten von scheinbar eindeutigeren, eingängigeren 
Formeln. Ich habe in diesem Zusammenhang schon öfter von einem Ver- 
lust des •spezifischen Gewichts" des Phänomens der Offenbarung gespro- 
chen. Es darf Erleichterungen des Zugangs zum Mysterium geben, aber 
nicht Erleichterungen des Mysteriums selbst. 

Ein nützlicher Hinweis, wie man solche Gewichtsverluste vermeidet, ist 
der auf das alte Axiom •lex orandi, lex credendi" (Maßstab des Betens - 
Maßstab des Glaubens): die von der Kirche in ihren offiziellen Gebeten - 
zum Beispiel in den Kanones der hl. Messe • gebrauchten Ausdrucksfor- 
men beachten immer die Dimensionen des ganzen Mysteriums. Wer diese 
Gebete so nachvollzieht, wie die Kirche sie sagt und versteht, und nicht 
meint, sie während des Betens entmythologisieren zu müssen, darf beru- 
higt sein, daß er das unfaßliche Ganze vor dem geistigen Auge hat. Wir 
haben oben schon Hinweise und Beispiele für diese Totalität gegeben; 
nennen wir abschließend nochmals einige: die Anrede (im Kanon) Gottes 
des Vaters, dem durch das Wirken des Geistes das Opfer, die Selbsthin- 
gabe des Sohnes von der Kirche und allen Mitfeiernden dargebracht wird, 
wobei ohne Zweifel die Kirche nicht nur (in der Kommunion) die Früchte 
der Hingabe Christi erntet, sondern in der •Opferung" sich (wie Maria 
unter dem Kreuz) der Hingabe des Sohnes geschehenlassend vereint: dies 
ergibt eine Totalität, worin Trinität, Christologie und Ekklesiologie un- 
trennbar ineinander verschlungen sind, durchaus so, daß die Eucharistie- 
feier über ein durchsichtiges reines •Mahl"-Geschehen hinauswächst ins 
Unfaßbare einer eigentlichen Mysterien-Feier. 

Oder wenn wir auf das Kreuz selbst zurückgehen: gewiß drückt sich in 
ihm - wie heute gern betont wird - Christi und dahinter Gottes Solidari- 
tät mit den Sündern aus: die Kreuzigung mit den beiden Schachern zeigt 
dies deutlich genug. Dennoch wäre es ein ungeheurer Gewichtsverlust, 
wenn man im Kreuz nichts weiter sähe als die bloße Fortsetzung der im 
Leben und in den Gastmählern Jesu kundgetanen Solidarität mit den 



Hans Urs von Balthasar 258 

Ausgestoßenen, wenn man die klare Zäsur, die die •Stunde" in das Leben 
Jesu bringt, übersähe und damit nicht verstünde, daß in ihr etwas Neues, 
das Abschließend-Wesentliche beginnt: die stellvertretende Übernahme 
der Sünde dort, wo die Sünder sich bisher steigend gegen die andrängende 
Liebe Gottes gewehrt hatten. Die Niederlage ist es, die zum Sieg wird. 
Die ganze große Tradition hat das gewußt; wir dürften es nicht vergessen. 

Schließlich die Auferstehung: gewiß Entrückung aus der Geschichte, ver- 
klärte Existenz der Leiblichkeit, Beginn des Aushauchens des Geistes. Und 
dennoch: die Wundmale, vorgezeigt und angerührt, dennoch die Institu- 
tion des Hirtenamtes, die Bevollmächtigung zur Sündenvergebung - der 
amtlichen wie der gemeinchristlichen - aufgrund der großen Kreuzesabso- 
lution, dennoch im Entschwinden die Verheißung konkreter Anwesenheit 
alle Tage bis ans Ende der Welt. 

Wenn wir nicht halten wollen, bekommen wir das Beste in die Hände 
gelegt. Anstelle des Sich-Klammerns: •Geh hin, und melde meinen Brü- 
dern ..." 

Um zu wissen, woran wir uns halten können, blicken wir auf Gott. Aber 
wir sehen ihn nur in seinem Einsatz • bis zum Tod am Kreuz • für die 
Welt. Wir müssen zuerst wirklich hinsehen, •theorein"; aber was unsere 
•Theorie" erblickt, ist seine Praxis, die uns sogleich zum Mit-Einsatz ein- 
ladet. Und doch: es ist seine Praxis, die nur von ihm, der göttlichen Wahr- 
heit, die darin aufscheint und zuerst unseren Glauben verlangt, wirkungs- 
voll vollbracht werden kann. Weil Gott der Logos ist, kann er sich mit 
diesem Ethos offenbaren. Auch wir, die ihn glaubend betrachten, haben 
unsere Orthopraxie nach unserer Orthodoxie auszurichten, selbst dann, 
wenn die •Doxie" (der schauende Glaube) uns unmittelbar in die •Praxie" 
• schlicht in die Nachfolge - einfordert.* 

=:" Der Aufsatz beruht auf einem Abendvortrag vom 8. Mai 1979 an der Katholischen 
Akademie in Bayern; er wurde für diese Veröffentlichung zum Teil neu formuliert.   Red. 




