Hans Urs von Balthasar 246

fiir den Alltag. Du sichst unsere Sorge und preist dennoch selig, die
arm sind und trauern oder hungern und dirsten. Du rufst meine
Freiheit auf und lddst mich ein zu einem Glauben, der schon jetzt
gliicklich macht, mitten in der Not der Gegenwart. Du verkiindest
ein Gludk, in dem auch die auf Zukunft gerichtete Sehnsucht eine
Antwort findet. Aber Du hast ein Glucksverstandnis, das mir immer
fremd bleiben wird, wenn nicht Du selbst es verstandlich machst.
Gib Herr, dafl ich mich ganz auf Dich einlasse. Amen.

Sich halten - an den UnfaBBbaren

Hans Urs von Balthasar, Basel

Woran man sich halten kann? Im letzten? Sicher nicht an das, was wir sel-
ber fabrizieren: unsere Maschinen, unsere wissenschaftlichen und politi-
schen Systeme — lauter vorldufige Stiitzen —, sondern letztlich einzig an das
Unfaflbare, das also, was wir nicht umklammern und domestizieren kon-
nen, mit dem wir nur dann eine Beziehung eingehen, wenn wir uns ihm
hingeben. Wenn wir es ,sein lassen“ (wie Heidegger die beiden Wort-
chen tiefsinnig erklidrt hat).

Stellen wir an den Anfang unserer Erwidgungen das Bild von der Be-
gegnung zwischen Jesus und Maria von Magdala am leeren Grab: sie
bat ihn gesucht, unter Trinen, die ihr die Sicht auf den Herrn vernebeln,
sie mochte, sie muf} ihn wieder haben, ohne den sie nicht leben kann. Da
ertont die unfafiliche Anrede: ,Maria!“ Wie ein Pfeil mitten in ihr Herz.
Und wie sollte sie nicht, da sie ihn als ,Meister” erkennt, mit beiden Hin-
den nach ihm greifen? Ist das nicht vollkommen menschlich? ,Halte mich
nicht fest!“ Wenn du dich an mir halten willst, so klammere dich nicht an,
sondern lafl mich ,,auffabhren zu meinem Gott und zu eurem Gott“. Laf}
sein, laf} gehen. ,Es ist gut fiir euch, wenn ich hingehe, denn wiirde ich nicht
gehen, so wiirde der Trostergeist nicht zu euch kommen, gehe ich aber, so
werde ich ihn euch senden.”

Im Augenblick, da die Emmausjiinger den Herrn endlich erkennen und
ihn gewif} bei sich behalten mdochten, entschwindet er: er wanderte uner-



Sich halten — an den Unfafbaren 247

kannt mit ihnen und erklirte ihnen alles, wahrend ihr Herz brannte; aber
da er vortritt, personlich, blitzt er als das Unfaflliche auf, und das ist ge-
nug.

Halten will der Mensch, Gott fordert das Loslassen. , Wenn ich meine
Finger nicht in das Mal seiner Nagel und meine Hand nicht in seine Seite
legen kann, glaube ich nicht!“ Jesus sprach: , Weil du mich gesehen hast,
glaubst du? Selig, die nicht sehen und doch glauben.®

I

Blenden wir einen Augenblick ins Alte Testament zuriick, es ist lehrreich.
Natiirlich wird Jahwe mit ganz handgreiflichen Bildern als der bezeichnet,
an den man sich halten kann. Immer wieder wird er ,,mein Fels“ genannt,
meine Zuflucht, mein Hort, der Hirtenstab, der mich als Gelander vor dem
Sturz in den Abgrund bewahrt, der Fliigel, in dessen Schatten ich mich
bergen, die ,feste Burg, in die ich mich zurtickziehen kann. Aber alle diese
Bilder sind solche des Glaubens und nicht des Greifens, des Glaubens Ab-
rahams, der alles gelassen hat, um dem unsichtbaren, ungreifbar Zukiinf-
tiges Verheiflenden zu folgen, dem er sogar das grofite, fallbare Geschenk,
den Sohn der Verheiflung, zurickgeben soll. Und nichts anderes als dieses
anhingende Glauben will Gott. Darum fihrt er das Volk in die Wiiste,
wo es sich an nichts Greifbarem halten kann, nur andie fithrende Wolke bei
Tag und bei Nacht. ,Ich erinnere mich an die Liebe deiner Jugend, die
Zirtlichkeit deiner Verlobung, da du mir in der Wiiste folgtest, im unbe-
fruchteten Lande. Damals war Israel Jahwes heiliger Besitz, die Erstlings-
gabe seiner Ernte.“ Aber kaum im ,Gartenland®, das Gott ihm schenkt,
beginnt das Haben- und Besitzen- und Halten-Wollen. Mit Verwunde-
rung lesen wir bei Hosea, dafl Gott in der Wiiste gar keine Opfer von
Israel forderte, sondern einzig die hingegebene, liebende ,Kenntnis Got-
tes“. Aber die umgebenden heidnischen Religionen sind verfithrerisch: es
gibt Mittel, die Gotter in seine Macht zu bringen, sie sich gleichsam zu si-
chern. Opferkulte, Errichtung von Tempeln zuerst. Und Gott scheint sich
dies gefallen zu lassen, bis die Leute meinen, der Tempel sei unzerstorbar,
und solange seine Mauern stehen, hielten sie Gott fest. Jeremia erscheint
sakrilegisch, wenn er dagegen spottet: ,, Verlafit euch nicht auf das triige-
rische Wort: der Tempel des Herrn! der Tempel des Herrn! der Tempel
des Herrn!“ Er wird in Rauch aufgehen. Ezechiel sieht die Herrlichkeit
Gottes aus ihm ausziehen, und ein Engel nimmt aus der Glut dieser Herr-
lichkeit eine glithende Kohle und wirft sie auf die heilige Stadt und ihr
Heiligtum herab. Verbannung, Klagelieder, Hijob. Alles, woran man sich
halten zu konnen meinte, ist entzogen. Aber noch bleibt das Gesetz. Und



Hans Urs von Balthasar 248

jetzt klammern sie sich an dieses. Hilt man es, mit letztem Eifer, bis zum
Fanatismus, so hilt man sich doch an Gott, an sein eigenes Wort. Jesus,
der letzte Prophet, und sein Jiinger Paulus schlagen dem alten Volk diese
letzte Sicherung wider den Glauben aus der Hand. , Der Buchstabe totet.“
» Irefflich versteht ihr es, euch iiber das Gebot Gottes hinwegzusetzen, um
eure Uberlieferung zu wahren.“ Und Jesus zitiert Jesaja, und zeigt die
Einheit seiner Forderung mit der des urspriinglichen Bundes: ,Dieses
Volk ehrt mich mit den Lippen, doch ihr Herz ist weit weg von mir®, so wie
Paulus iiber das ,dazwischen hineingekommene Gesetz“, das nicht recht-
fertigt, zuriickgreift auf die urspriingliche Glaubenshingabe Abrahams.

Die Gebote Gottes sind nicht das, woran man sich halten kann, sondern
das, was man halten muff, um in die rechte Haltung Gott gegeniiber zu ge-
langen, die Haltung der Hingabe des Herzens an den Unfaflbaren, der von
sich her verheiflen hat, den Glaubenden stets gegenwirtig zu bleiben.
»Glauben®, ,Ausharren, ,Bleiben“ sind die Grundworte bej Jesaja wie
im ganzen Neuen Bund. Nicht umsonst wird ein Bilderverbot erlassen: der
Glaube soll nicht in ein Schauen verwandelt werden. Und das Bild, das
Gott schlieflich von sich schenkt, die Gestalt Jesu Christi, ist in keine end-
giltige Form zu bannen: es ist das Kind in der Krippe oder der Verklirte
auf Tabor oder der Gekreuzigte, Gottverlassene, an dem nichts Géottliches
mehr zu schauen ist, oder der in der Wolke Entschwindende. Alle Bilder
und heiligen Ikonen fangen das nicht ein, was Gott in diesem Bild zu se-
hen gibt: ,Selig, die nicht sehen und doch glauben.“ Immer hat Jesus sich
denen entzogen, die ihn so oder so festmachen wollten: sei es denen, die
ihn steinigen, sei es denen, die ihn zum Kénig machen wollten, sei es dem
Petrus, der ihm und den Propheten auf dem Tabor gern drei Hiitten ge-
baut hétte. Man baut keine Hiitte fiir den lebendigen Tempel Gottes.

»Quia per incarnati Verbi Mysterium nova mentis nostrae oculis lux
tuae claritatis infulsit, ut dum visibiliter Deum cognoscimus, per hunc in
invisibilinm amorem rapiamur: Denn durch das Mysterium der Mensch-
werdung deines Wortes ist den Augen unseres Geistes ein neues Licht
deiner blendenden Herrlichkeit aufgestrahlt: und dies damit uns die Er-
kenntnis des sichtbar gewordenen Gottes zur Liebe des Unsichtbaren hin-
reifle und entflamme*“. So die herrliche Prifation von Weihnachten.

Es gehort zum normalen Verlauf der Heilsgeschichte, da die Minner,
die die Menschen am Fassen verhindern, um von ihnen die Hingabe an
das Unfafibare zu verlangen, schliefllich gefaflt und umgebracht werden.
Die Propheten werden vorsorglicherweise liquidiert, das wird so sehr Tra-
dition, da8 Jesus sich wie selbstverstindlich in ihre Kette einreiht — ,denn
es geht nicht an, dafl ein Prophet aulerhalb Jerusalems umkomme“ — und
auch seinen Jingern dasselbe Schicksal verheifit. Zwischen beiden Biinden



Sich halten — an den Unfafibaren 249

steht der Taufer, den sie liebend gern festgemacht hitten: ,Bist Du der
Messias? Bist Du Elias? Bist Du der Prophet?“ Aber nach dem dreimaligen
Nein kommt nur die Erkldrung: ,Ich bin die Stimme des Rufers in der
Wiiste: Bereitet den Weg des Herrn®, ich bin also, wie jede Stimme, un-
sichtbar und unfaflbar, und nur ein Hinweis auf das Kommende, vollends
Unfaflbare. Und da dieser Kommende in ganz anderer Gestalt kommt, als
er sich’s vorgestellt hatte, mufl auch er, der schon Gefangene, bald Ent-
hauptete, die Frage stellen: ,Bist Du es, oder miissen wir auf einen andern
warten?“

11

Aber ist das alles nicht viel zu negativ? Hosea will doch eine wirkliche , Er-
kenntnis Gottes“, und Jesus will uns in allem, was er sagt und tut, zeigen,
wie der Vater ist. Er verbirgt nicht Gott, er ist das Licht der Welt; wer
ihn sieht, wirklich sieht, der sieht den Vater. Aber das eben ist und bleibt
das Paradox, dafl das Erfassen des wesentlich Unfaflbaren sich nur ereig-
net, wenn wir nicht festhalten, sondern unser Herz ibergeben, wenn wir
Gedichtnis, Verstand und Willen, alles, was wir sind und haben, dem gott-
lichen Feuer iiberlassen, das uns liebt und verzehrt: ,Sume, Domine, me-
moriam, intellectum, voluntatem. Nimm, Herr, Gedachtnis, Verstand,
Willen® (nach Ignatius von Loyola). Jesus ist ausstrahlendes Licht, aber
einfangen 1alt sich dieses Licht nicht. Was er als Zwolfjahriger seinen ihn
in Angsten suchenden Eltern erwidert, bleibt ihnen unfafilich. Noch un-
faflicher ist es fiir die Juden, daB sie sein Fleisch essen und sein Blut trin-
ken sollen, und viele fallen von ihm ab. ,Wollt auch ihr gehen“?, fragt er
seine Jinger, statt ihnen vielleicht eine Erklarung abzugeben, die ihnen
das Unfafibare begreiflicher machen wiirde. In seinem ganzen 6ffentlichen
Dasein hat er eine konkrete, unbezweifelbare Prisenz, die sich doch im-
mer wieder allen Zugriffen entwindet, angefangen von denen des Herodes,
der das Kind umbringen wollte, bis zu den Nazarenern, die ihn vom Felsen
herabstiirzen mochten, und den Juden, die Steine aufheben, um ihn zu
toten. Als dann die Stunde kommt, da er festgenommen werden soll, fragt
er gelassen, beinah mit leiser Ironie: ,Ich habe doch offen vor aller Welt
geredet, habe stets in den Synagogen und im Tempel gelehrt, wo alle Ju-
den zusammenkommen . . .“ Thr héttet mich langst festnehmen konnen. Er
hat eine unbegreifliche Freiheit des Daseins, des Kommens und Gehens,
der Gegenwart wie der Abwesenheit, wie zum Beispiel beim Sterben des
Lazarus. Auch der bittende Brief der beiden Schwestern zwingt ihn nicht,
frither zu erscheinen, als ihn gut dinkt, damit ,,die Herrlichkeit Gottes“
an der Erweckung des Toten offenbar werde.



Hans Urs von Balthasar 250

Er ruft in die Nachfolge. ,Kommt und seht“, sagt er seinen ersten Jiin-
gern. Kommt zuerst, brecht auf, setzt euch in Bewegung, dann wird Sicht
moglich werden. Lafit alles liegen und folgt mir: das ist die Weise, wie ihr
euch an mich, an mein Wort, an Gott halten konnt. Mit einem blof} stati-
schen ,Herr!-Herr!-Sagen® erreicht ihr nichts. Nur mit der Dynamik der
Nachfolge, die an nichts festhalt, nicht zuriickschaut, zu Hause nicht Ab-
schied nimmt. Nur so baut ihr euer Haus auf Felsen.

Aber: Ich bin nicht das Haus, in dem man sich einrichten kann, sondern
»der Weg“, den man abschreiten muff, der vom Vater kommt und zum Va-
ter geht, der Weg, auf dem ich mit solchen wandle, die nach mir fragen und
mich suchen — wie etwa die Jinger von Emmaus — der Weg, der eine Be-
wegung durch den Raum und die Zeit ist, ein Pesach oder Pascha, ein Hin-
tdbergang, und der gerade in dieser Dynamik in der Zeitlichkeit etwas von
der ewigen Lebendigkeit Gottes offenbart. Als der Weg bin ich das Leben
und schliefllich die Wahrheit, die nicht abgesondert und abstrahiert von
der Lebendigkeit des Lebens und Wanderns festgemacht werden kann. Er
kann sich auch den Hirten und die Tir nennen, beides im Kontext der Be-
wegung: er ruft seine Schafe beim Namen und fihrt sie hinaus und sie fol-
gen ihm, weil sie seine Stimme kennen. Wer durch ihn, die Tir, eingeht,
wird gerettet, ,er wird eingehen und ausgehen und Weide finden“. Nur in
dieser Bewegtheit liegt die Sicherheit, die der Weg gibt. Wandert man
wirklich auf dem Weg, so verlafit uns der Weg nicht, auch wenn wir strau-
cheln. Petrus wagt sich aus dem Schiff auf die Wellen hinaus: er verldfit
sich auf den Herrn und 1483t seine Selbstsicherung fahren. Erst dann kommt
die Angst, sich zuviel zugetraut zu haben: er sinkt. Und erst dann kommt
die Hand des Herrn, die ihn hilt und emporzieht. Petrus fithlt Verantwor-
tung fur das Schicksal des gefesselten Herrn, er folgt ihm in den Hof des
Prétoriums. Dann wird er feige und verleugnet dreimal. Und erst jetzt
trifft ihn der Blick des Herrn, und der geniigt, damit Petrus hinausgeht und
bitterlich weint.

Und der Weg fiihrt in die immer erwartete Stunde, die Stunde des Va-
ters und die Stunde der Finsternis. Die Stunde, da man den Hirten er-
schldgt und die Herde zerstreut. Die Stunde des irdischen Bankrotts. Die
Stunde der Gottverlassenheit, weil jetzt das Fassenwollen der Menschen,
die Siinde gegen den unfaflbaren Gott, vom Sohn Gottes iibernommen und
durchgetragen und durcherfahren und durchgesithnt wird. Stellvertretend,
in einem wunderbaren Tauschhandel, admirabile commercium. Billiger
kann es nicht gehen, falls wir unser Greifenwollen loswerden und anstelle
unseres Geistes den Geist Gottes, den Geist der Kindschaft und der Hin-
gabe erhalten sollen. Die Selbsthingabe Christi in der Nacht des Kreuzes
an den nackten Willen des Vaters — des jetzt nicht mehr greifbaren, erfah-



Sich halten — an den Unfafibaren 251

renen, sondern wie entschwundenen Vaters — ist so etwas wie der absolute
Glaube, noch iiber den Glauben Abrahams hinaus, weil er nun auch die
Last der ganzen menschlichen Widerstindigkeit gegen Gott in sich einge-
borgen hat, in einem absoluten Liebesgehorsam.

III

Hier miissen wir einen Augenblick innehalten, denn an dieser Stelle ent-
scheidet sich wirklich, woran wir uns halten kdnnen und auch zu halten ha-
ben. In der Dunkelheit und Unbegreiflichkeit des Kreuzes scheint alles
Gottliche ins Unfaflbare zu entschwinden. Wo bleibt das Licht, das doch in
allen Religionen mehr oder weniger hell vom Absoluten her zu uns durch-
sickert? Ist vielleicht Gott selber gestorben? Augustinus wagt es zu behaup-
ten: ,Etwas viel Unglaublicheres ist geschehen: um der Menschen willen,
fir sie, ist Gott gestorben.“ Dann wire dies — nach dem Wort Jesu tber
die grofite Liebe, die man einem erweisen kann, ndmlich fiir ihn zu sterben
— in der Tat der Erweis der grofiten Liebe Gottes. Sollte man vielleicht
sagen, daf} hier und nur hier das johanneische Wort gerechtfertigt wird:
»Gott ist die Liebe“? Konnte, angesichts des Zustands dieser Welt, eine
andere Religion oder Weltanschauung sich eines solchen Ausspruchs ver-
messen? Nein. Das Wort konnte nur angesichts des Kreuzes, so wie es die
Schrift versteht, formuliert werden. Also bricht gerade aus der hdchsten
Finsternis das entscheidende Licht Gber Gott und unser Heil in Gott her-
vor. Und Ostern, ohne das das Kreuz sinnlos wire, wire seinerseits sinn-
los und bedeutungslos ohne das Kreuz. Fulget Crucis mysterium: es glutet
und lodert und blitzt das Mysterium des Kreuzes.

Atheismus gibt es erst seit Jesus wirklich. Als Anti-Glaube, den dieses
Ubermaf} blendet und dem es widersteht. Denn der Glaube an einen Sohn
Gottes, der Bankrott gemacht hat, ist demiitigend. Um einen solchen Preis
will man den Satz ,Gott ist die Liebe“ nicht kaufen.

Die Sprache spielt hier ein seltsames Spiel. , Er hat sich auf Gott verlas-
sen, der soll ihn jetzt retten®, spottet man unter dem Kreuz. Und der, der
sich verlassen hat, ist jetzt verlassen. Von Gott selbst. ,, Ver-lassen® ist der
Superlativ des Lassens, wer sich ver-1dfit, der kann in die Region dieses
Superlativs gelangen und nichts mehr haben, worauf er steht. Nochmals
Augustin, eins seiner Lieblingsworte: ,Man hingt in Gott“ (adhaerere
Deo), man ,steht tiber sich“. Und man merkte sich wohl: das hat nichts zu
tun mit den Techniken ostlicher Meditation, die sich aus endlichen Bewuf’t-
seinsinhalten 16st, um ins Grenzenlose zu gelangen. Das Kreuzesmysterium
hat nur Sinn innerhalb einer hochsten personalen Beziehung zwischen Je-
sus und dem Vater, in der sich die personale Bezichung des erwahlten Vol-
kes und seines Bundesherrn vollendet.



Hans Urs von Balthasar 252

Ostern ist keine Widerlegung des Kreuzes, sondern im Gegenteil Besta-
tigung seiner Wahrheit. Es ware sinnlos, sich an Ostern halten zu wollen,
wenn man den Gestus des Verlassenen am Karfreitag nicht mitmachen
wollte. ,Mit Christus bin ich gekreuzigt®, sagt Paulus, eben deshalb kann
er uns Auferstandensein mit Christus zusagen. Wir sahen schon, dafl der
osterliche Herr nicht festgehalten werden will, auch wenn er die ungldubi-
gen Jiinger auffordert, ihn zu betasten, um festzustellen, daf} er kein Geist
ist. Die Freude des Wiedersehens ist grofl. Aber noch grofler miifite die
Freude des Loslassens sein. , Wenn ihr mich liebtet, so wiirdet ihr euch
freuen, daf ich zum Vater gehe, denn der Vater ist groffer als ich.“ Wie-
viel erhabener ist doch dieses Hingehen und in den grofleren Ursprung
und Schofl Zuriickkehren ~ freilich mit durchbohrten Hianden und offener
Seite, freilich als das fir immer geschlachtete Lamm auf dem Thron des
Vaters, freilich, um uns dort eine Wohnung zu bereiten — wieviel erhabe-
ner ist das, als ein sinnliches Bleiben auf der Welt ware, um sich hier greif-
bar verehren zu lassen.

v

Doch nun kommt ja erst das fiir die meisten Entscheidende: Hat uns denn
der zum Himmel fahrende Herr nicht Zengnisse seiner Liebe zurickgelas-
sen, Dinge, an die wir uns wirklich ,halten kénnen“ und halten sollen? In
einem Sinne ganz gewif}.

Aber wenn man immer wieder die Gretchenfrage stellt, ob Christus eine
Kirche gegriindet hat oder nicht, sollte man nicht iibersehen, mit welcher
Sorglosigkeit in deren Ausgestaltung dem Heiligen Geist, der sein und des
Vaters Geist ist, tiberlafit: ,Der Geist wird euch in alle Wahrheit einfih-
ren ... Er wird von dem Meinigen nehmen und es euch erkldren.“

Natiirlich haben wir vollig klare Weisungen Christi: an erster Stelle sein
Gebot, an dem man die Christen erkennen und unterscheiden kdénnen soll.
Das ist das Erste und Letzte, woran wir uns halten konnen und sollen.

Dann das, was wir zu seinem Gedéachtnis tun sollen: die Eucharistie und
all die Sakramente, die nach dem Geist-Verstandnis der Kirche Jesu Tun
und Verhalten fortsetzen sollen, vor allem das von ihm urspriinglich und
umfassend getdtigte Sakrament der Verséhnung der Stnden.

Dieses aber, wie die Eucharistie, deutlich an die Vollmacht derer gebun-
den, die er, in seiner Nachfolge, zu Hirten der Herde, zu Verkiindern, zu
Bindern und Lésern, zu mehr oder weniger gewichtigen ,,Sdulen der Kir-
che“ (wie Paulus und der apokalyptische Christus sie nennt) bestimmt hat.

Am sorglosesten, mochte man sagen, iiberlafit er seine Worte und Werke
dem auslegenden Geist. ,Himmel und Erde werden vergehen, meine



Sich halten — an den Unfafibaren 253

Worte werden nicht vergehen®; er schreibt aber nicht selbst und verlangt
nicht, daB aufgezeichnet werde, der Geist wird durch die Menschen der
Kirche ein addquates Dokument dessen herstellen, was das leibhaftige,
menschgewordene Wort Gottes war und was firr alle Zeiten normativ
bleibt, ein Dokument von solcher Lebendigkeit und Plastizitat, dafl es so,
wie es urspriinglich hergestellt worden ist, unretouchiert bewahrt werden
muf. Ganz konkrete Dinge werden darin aufbewahrt, die einen Widerhall
durch die Zeiten gewinnen: die zwei Heller der armen Witwe, die Sal-
bung Marias von Bethanien. , Wahrlich, ich sage euch, iiberall in der gan-
zen Welt, wo diese Frohe Botschaft verkiindet wird, wird man auch zu
ihrem Andenken erzdhlen, was sie getan hat.“

Und all dies — das ist das sechste — muf} ja lebendig bleiben, denn in
Christi Nachfolge bleibt man unterwegs, und auch was als endgiiltig, end-
zeitlich, ewig der Kirche Christi eingestiftet ist, wandert mit in einer dau-
ernden Weitergabe, Ubergabe, Uberlieferung, geleitet vom Geist, der zu-
gleich iiber und in der Geschichte wirkt. Und im Geist, der immer neu alles
vergegenwartigt, was Jesus war und immerfort ist, ist er selbst jeder Zeit
gegenwartig: ,Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt.“

Dies alles: der Geist, das Liebesgebot, das Sakrament, das heilige Amt,
die Schrift und die Uberlieferung, dies alles ist wesentlich Biirgschaft, ge-
filltes Zeichen, eindeutiger Verweis auf Christi Gegenwart bei uns und
in uns, durch seinen Geist, der mit ihm auch den Ursprung, von dem alles
ausgeht und gewirkt wurde, vergegenwirtigt, den Vater. Das ewige drei-
einige Leben Gottes ist uns in diesen Zeichen und Verweisen geschenkt,
wenn anders wir sie wirklich als das verstehen und leben, was sie sind und
als was sie in der Absicht des Herrn evidentermaflen verstanden werden
wollen. Und das heifit ja nun doch ganz klar: nicht als Konservenglaser,
in denen wir fiir uns selbst ewiges Leben einbalsamieren und aufspeichern
konnten, sondern als die erinnernden, ermahnenden und tréstenden Hin-
weise auf die Gegenwart, den Geist, die Gesinnung des Herrn.

Das wird schon dadurch sehr deutlich, dafl die sechs aufgezihlten
Anspekte voneinander untrennbar sind, daf sie aufeinander verweisen,
einander brauchen, um sein zu kénnen, was sie sind: kein Sakrament ohne
ein Amt, keine Schrift ohne lebendige Tradition und umgekehrt, aber auch
keine Gemeindeordnung ohne das Liebesgebot, das aber zuriickweist auf
den absoluten Liebesgehorsam Christi, der sich — man lese nur Paulus! —
in der Gemeindeordnung widerspiegeln mufl. Jeder Aspekt verweist auf
alle anderen. Fiir das Ineinander von Schrift, Uberlieferung und Amt hat
dies die dogmatische Konstitution ,Dei Verbum® (Nr. 10) lichtvoll darge-
tan. Das Ganze ist ein subtiler Organismus der Vergegenwirtigung und
Lebendigerhaltung. Wo eins oder zwei aus noch so plausiblen Griinden



Hans Urs von Balthasar 254

fallengelassen werden, muf} Stagnation eintreten. Man darf die Schrift
nicht auf Kosten der Uberlieferung oder des Amtes verabsolutieren, man
darf die Uberlieferung nicht an einer bestimmten Stelle unterbrechen und
absolutsetzen (etwa bei der tridentinischen Messe) und sie gegen das Amt
ausspielen, man darf die Unfehlbarkit des Amtes keinen Augenblick von
Schrift und Uberlieferung loslosen, man kann niemals iibersehen, dafl
alles Strukturhafte, auch die Sakramente, um der lebendigen Liebe der
Kirche willen da sind: ,Daran® und an nichts anderem, am Einssein der
Kirche, ,soll die Welt erkennen, daf Du mich gesandt hast“. , Wenn ihr
einander liebt, werden alle daran erkennen, daf} ihr meine Jinger seid.“
Das ist die Apologetik Christi, alles tibrige ist um dieser Mitte willen da.
Aber die Liebe ist wahrhaft inkarniert: die ,Struktur® entflieffit dem
realen Leib des Herrn, nach johanneischer Schau der gedffneten Seiten-
wunde.

Ganz paradox konnen die verschiedenen Aspekte aufeinander verwei-
sen: wo das Sakrament in die Mitte gestellt wird (, Wenn ihr mein Fleisch
nicht efit und mein Blut nicht trinkt, so habt ihr das Leben nicht in euch®),
scheint alles von ihm abzuhingen; aber zehn Verse spiter heifit es: ,Der
Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch niitzt nichts.“ Und gleich dar-
auf: ,Die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind Geist und Leben®, ob-
schon diese Worte den Buchstaben der alten Schrift bis ins letzte erfillen
und uns abermals in Buchstaben iiberliefert werden. Jeder Aspekt for-
dert den anderen, jeder ist im andern. Darum kann man nie vom einen
protestierend an den andern appellieren. Sich nicht so an den einen , hal-
ten“, dafl die andern zu kurz kommen. Denn dann wirde dieses Sich-
Halten unfehlbar zu jenem Sich-Anklammern werden, das wir von An-
fang an als die irreligiose Haltung ausgeschlossen haben.

Und anderseits jedes in seinem vollen Sinn gelten lassen. Nehmen wir
das Beispiel der Schrift. Sie ist Vergegenwartigung des Wortes des Vaters,
Jesus Christus, wie der unbestechlich objektive Zeuge, der Geist, es hort
und uberliefert. Wir glauben nicht an die Schrift, sondern an den Gott,
den sie gottlich bezeugt. Sie ist souverdn einmalig, aber deshalb zugleich
in ihrer Zeit verwurzelt und mufl im Heiligen Geist und im Glauben der
Kirche je neu verstanden und interpretiert werden. Ganz und gar unmég-
lich ware es, den Organismus der Schrift derart zu sezieren, dafl ihr Zeug-
nis vom ganzen unteilbaren Glauben der Kirche zerlegt, desintegriert, will-
kurlich beschnitten und reduziert und schliefilich geradezu kastriert wiirde.
Unméglich kann das Zeugnis des Glaubens aus einer Neutralitidt des
Nichtglaubens heraus addquat interpretiert werden, auch nicht aus einem
sogenannten Glauben, der mit dem in der Schrift Bezeugten nur noch den
Namen gemein hitte. Man kann aus der Schrift nicht auswihlen (haireo,



Sich halten — an den UnfafSbaren 255

davon Hairesis, Héresie), sie ist eine Einheit, die in all ihrer Vielfalt im-
mer als die eine zu nehmen ist. Schon Origenes verglich gewisse Exege-
ten, die das Wort Gottes sezierten, mit den Folterern Christi, die seinen
Leib zerrissen.

Nehmen wir noch ein anderes Beispiel: die Eucharistie. Ist es glaub-
haft, da wenn Jesus am Abend vor seinem Leiden den Jiingern seinen
hingegebenen Leib und sein vergossenes Blut darreicht und damit auf
morgen, den Karfreitag, hinweist, dies fiir die Empfénger nichts mit dem
Golgothageschehen zu tun hétte, ein einfaches Mahl wie das mit den Siin-
dern und Zollnern wire? Dafl bei dieser innigsten Vereinigung der in-
timste Sinn des neuen Gebotes nicht mitgegenwartig wére: ,wie er sein
Leben fiir uns dahingegeben hat, so miissen auch wir unser Leben fiir die
Briider dahingeben“? Ohne Zweifel werden die Empfinger, wenn sie
wirklich empfangen, in die Selbstiiberlassung Christi, — sagen wir unge-
scheut — in das Opfer Christi miteinbezogen, wie die Mutter unter dem
Kreuz einbezogen war, nicht indem sie das Opfer vollzog, sondern indem
sie geschehen lief. Das Geschehenlassen, das Jasagen, durch das man dabei
ist und mitgebraucht wird, ist das eigentliche Tun der Kirche. Mit welcher
Gewalt sind wir vom Sakrament zuriickgewiesen auf die unterscheidend
christliche Liebe, wie sie die Schrift in ihrer Ganzheit bezeugt und einfor-
dert!

Aber wenn wir schon — ,woran kann man sich halten?“ an das ,neue
Gebot“ zuriickverwiesen sind, dann bleibt uns nichts anderes iibrig als uns
(jetzt wirklich ohne Geldnder und téglich fiir dieses vollkommene Wagnis
eingefordert) an dieses zu halten. Dann gibt es nur noch einen (und zwar
iiberschwenglichen, uneinholbaren) Mafistab: ,Seid vollkommen, wie euer
himmlischer Vater vollkommen ist, der seine Sonne aufgehen 148t tiber
Guten und Bdsen, regnen 1488t iiber Gerechten und Siindern.“ Das for-
dert unser ganzes Gebet und unsere ganze Praxis ein, die meine Néchsten-
wie meine Fernsten-liebe betrifft, mein privates wie mein soziales und
politisches Engagement. Wenn Gott sich fiir diese mehr als fragwiirdige
Welt absolut engagiert, haben auch wir in Gottes Einsatz zu leben. Dann
gibt es keine Ecke in uns, die sich entziehen kann und sich nicht entscheiden
mufl. Wenn ich sehe — Ignatius sagt es in seiner Exerzitienbetrachtung zur
Erlangung der Liebe —, wie Gott sich dauernd in der Welt als einer ver-
halt, der miihselige Arbeit verrichtet, dann weif} ich schlie8lich, woran ich
mich zu halten habe. ,Der Knecht steht nicht iiber dem Herrn. Er mufl froh
sein, wenn es ihm ergeht wie seinem Herrn.“



Hans Urs von Balthasar 256

A%

Sollte man dem bisher Ausgefihrten Relativismus vorwerfen konnen, weil
keines der erwédhnten kirchlichen Momente fiir sich selber gentigt? Ich mei-
ne nicht; man sollte eher von Relationismus sprechen, da alle Elemente der
Hinterlassenschaft Jesu, die ihn heute und in alle Zukunft vergegenwir-
tigt, zusammen einen echten Organismus der lebendigen und zu lebenden
Wabhrheit ergeben — zwischen Orthodoxie und Orthopraxie ist nach dem
eben Gesagten gar nicht zu scheiden —, einen Organismus, der als solcher,
durch sein Wesen, fiir den, der die ,,Augen des Herzens“ hat, auf die Para-
doxie der Sichtbarkeit und dennoch Unfaflbarkeit Jesu hinweist und sie
vergegenwartigt.

In der Menschwerdung Gottes in der Vollgestalt des Menschen Jesu liegt
dieses Paradox immerfort: Jesus lehrt die Menschen ganz menschlich zu
sein; aber wie anders als dadurch, dafl er den unsichtbaren Vater ver-
sichtbart, also — wie er bei Johannes unermiidlich wiederholt — nur ver-
standen, tiberhaupt nur ,gesehen“ wird, wenn man ihn als Wort des Va-
ters, als Durchgabe des absoluten Ursprungs versteht. Wer ithn wie die
»Juden® festmachen will, verfehlt ihn ganz. ,Selig die Augen, die sehen,
was ihr seht“, kann er den Jiingern sagen; aber ihn wirklich sehen, hiefle
verstehen, wer er ist: nicht der Messias, wie die Juden ihn erwarten, son-
dern das, was keiner sich ausdenken kann: die Einheit des von oben ab-
steigenden danielischen Menschensohns und des unten leidenden Gottes-
knechts: wer kann diese Einheit ,sehen, aufier in einem Glauben, der von
Kreuz und Auferstehung herkommt?

Viele Theologen von heute halten das Paradox des Sichtbar-Unfafiba-
ren nicht aus und sprechen deshalb von einem Pluralismus von Theologien,
wobei einfach gegensitzliche, oft vielleicht widerspriichliche Formeln, Sich-
ten, Systeme nebeneinander stehengelassen werden. Wiirde mit einem
solchen Pluralismus ernstgemacht, verschwéinde das Mysterium ins Gleich-
giiltige. Es bliebe nichts iibrig vom ,Hingerissenwerden®, das wir aus der
Weihnachtspréfation zitiert haben. Man sollte den Terminus Pluralismus
ginzlich beiseite lassen, und sich wie von altersher mit ,, Pluralitit” in den
menschlich méglichen Abbildungen des Mysteriums begniigen. Verhalt
es sich doch mit diesem wie mit einer dreidimensionalen Statue, die um-
schritten und von allen Seiten her betrachtet sein will, um ihre ganze Aus-
druckskraft zu offenbaren. Dabei gibt es wirklich oppositionell entgegen-
stehende Sichten, die durch ihre gegenseitige Erganzung die Plastizitit des
Gebildes erst bewufit werden lassen. Schon die blofle Formel von Chal-
kedon (,, Wir bekennen einen und denselben Christus, den Sohn, den Herrn,
den Einziggeborenen, der in zwei Naturen unvermischt, unverwandelt, un-



Sich halten — an den Unfafbaren 257

getrennt und ungesondert besteht.“) ist in der Bewegung begriffen, in
einer solchen aber, die von verschiedenen Seiten her genau das eine, zen-
trale Mysterium scharf im Auge behélt. Ebensowenig kann man in der
Christologie das Moment der Menschwerdung und das des Kreuzes von-
einander trennen, beide verweisen ganz evidentermafien anfeinander und
fordern sich — wie die Viter es deutlich sagen — gegenseitig. Aller Ausdruck
des Mysteriums im schlichten Glauben, in der Predigt und in der gelehrten
Theologie kann dieser Perspektivitit nicht entbehren.

Sie ginge dort verloren, wo die Spannung zwischen den wesentlichen
Aspekten — etwa im Bestreben, alte Formeln auf einen modernen Ver-
stindnishorizont zu transponieren — gelockert und schliefilich ganz auf-
gegeben wirde: zugunsten von scheinbar eindeutigeren, eingdngigeren
Formeln. Ich habe in diesem Zusammenhang schon ofter von einem Ver-
lust des ,spezifischen Gewichts“ des Phidnomens der Offenbarung gespro-
chen. Es darf Erleichterungen des Zugangs zum Mysterium geben, aber
nicht Erleichterungen des Mysteriums selbst.

Ein niitzlicher Hinweis, wie man solche Gewichtsverluste vermeidet, ist
der auf das alte Axiom ,lex orandi, lex credendi“ (Mafistab des Betens —
Mafistab des Glaubens): die von der Kirche in ihren offiziellen Gebeten —
zum Beispiel in den Kanones der hl. Messe — gebrauchten Ausdrucksfor-
men beachten immer die Dimensionen des ganzen Mysteriums. Wer diese
Gebete so nachvollzieht, wie die Kirche sie sagt und versteht, und nicht
meint, sie wiahrend des Betens entmythologisieren zu miissen, darf beru-
higt sein, dafl er das unfafiliche Ganze vor dem geistigen Auge hat. Wir
haben oben schon Hinweise und Beispicle fiir diese Totalitit gegeben;
nennen wir abschlieBend nochmals einige: die Anrede (im Kanon) Gottes
des Vaters, dem durch das Wirken des Geistes das Opfer, die Selbsthin-
gabe des Sohnes von der Kirche und allen Mitfeiernden dargebracht wird,
wobei ohne Zweifel die Kirche nicht nur (in der Kommunion) die Friichte
der Hingabe Christi erntet, sondern in der ,Opferung® sich (wie Maria
unter dem Kreuz) der Hingabe des Sohnes geschehenlassend vereint: dies
ergibt eine Totalitdt, worin Trinitdt, Christologie und Ekklesiologie un-
trennbar ineinander verschlungen sind, durchaus so, dafl die Eucharistie-
feier iiber ein durdhsichtiges reines ,Mahl“-Geschehen hinauswichst ins
Unfaflbare einer eigentlichen Mysterien-Feier.

Oder wenn wir auf das Kreuz selbst zuriickgehen: gewifl driickt sich in
ihm — wie heute gern betont wird — Christi und dahinter Gottes Solidari-
tat mit den Siindern aus: die Kreuzigung mit den beiden Schichern zeigt
dies deutlich genug. Dennoch wire es ein ungeheurer Gewichtsverlust,
wenn man im Kreuz nichts weiter sdhe als die blofe Fortsetzung der im
Leben und in den Gastm&hlern Jesu kundgetanen Solidaritit mit den



Hans Urs von Balthasar 258

AusgestoRenen, wenn man die klare Zasur, die die ,Stunde® in das Leben
Jesu bringt, ibersihe und damit nicht verstiinde, dafl in ihr etwas Neues,
das AbschlieBend-Wesentliche beginnt: die stellvertretende Ubernahme
der Siinde dort, wo die Stinder sich bisher steigend gegen die andrangende
Liebe Gottes gewehrt hatten. Die Niederlage ist es, die zum Sieg wird.
Die ganze grofle Tradition hat das gewufit; wir diirften es nicht vergessen.

Schliefilich die Auferstehung: gewifl Entriickung aus der Geschichte, ver-
klarte Existenz der Leiblichkeit, Beginn des Aushauchens des Geistes. Und
dennoch: die Wundmale, vorgezeigt und angeriihrt, dennoch die Institu-
tion des Hirtenamtes, die Bevollmachtigung zur Siindenvergebung — der
amtlichen wie der gemeinchristlichen — aufgrund der groflen Kreuzesabso-
lution, dennoch im Entschwinden die Verheiflung konkreter Anwesenheit
alle Tage bis ans Ende der Welt.

Wenn wir nicht halten wollen, bekommen wir das Beste in die Hande
gelegt. Anstelle des Sich-Klammerns: ,,Geh hin, und melde meinen Brii-
dern. . .©

Um zu wissen, woran wir uns halten konnen, blicken wir auf Gott. Aber
wir sehen ihn nur in seinem Einsatz — bis zum Tod am Kreuz — fir die
Welt. Wir miissen zuerst wirklich hinsehen, ,theorein; aber was unsere
» Theorie® erblickt, ist seine Praxis, die uns sogleich zum Mit-Einsatz ein-
ladet. Und doch: es ist seine Praxis, die nur von ihm, der gottlichen Wahr-
heit, die darin aufscheint und zuerst unseren Glauben verlangt, wirkungs-
voll vollbracht werden kann. Weil Gott der Logos ist, kann er sich mit
diesem Ethos offenbaren. Auch wir, die ihn glaubend betrachten, haben
unsere Orthopraxie nach unserer Orthodoxie auszurichten, selbst dann,

wenn die ,Doxie“ (der schauende Glaube) uns unmittelbar in die ,,Praxie®
— schlicht in die Nachfolge ~ einfordert.”

* Der Aufsatz beruht auf einem Abendvortrag vom 8. Mai 1979 an der Katholischen
Akademie in Bayern; er wurde fir diese Verdffentlichung zum Teil neu formuliert. Red.





