
Teresa von Avila • Beten als Dienst 
vor Gott und Dienst für andere 
Waltraud Herbstrith (Sr. Teresia a Matre Dei OCD), Tübingen 

Man kann auf die Frage, was Beten eigentlich sei, verschiedene Antwor- 
ten geben, die nach den einzelnen Menschen unterschiedlich ausfallen. 
Wenn wir das Evangelium und die Heiligen befragen, meint Beten das 
Gespräch mit Gott, das uns mit der Freude darüber erfüllt, daß Gott da 
ist, daß wir mit ihm sprechen dürfen wie mit einem Vater, einem Bruder, 
einem Freund, einem Geliebten. Es ist die Erfahrung, daß jemand außer 
uns da ist, nicht nur die Menschen, die wir sehen, berühren, sondern Gott, 
der der innerste Grund dieser Menschen ist, der sie übersteigt und trägt, in 
ihnen und außerhalb von ihnen ist. Beten ist in dieser Sicht: das Geheim- 
nis, das wir Gott nennen, anrühren, wissen, daß wir in diesem Gott ge- 
gründet sind, in ihm atmen, leben dürfen. Diese Erfahrung drängt zum 
Zeugnis, zum Verlangen, einander von diesem Gott mitzuteilen. 

Zugleich verwirklicht sich darin Kirche. Es gibt keine Erfahrung, die 
einem Menschen allein gehört. Christlicher Glaube ist ein Geschenk der 
•Wir"-Gemeinschaft. Gott hat uns in Gemeinschaft erlöst, und so tritt er 
uns immer auch als Kirche, als Glaubensüberlieferung, als Gebetsgemein- 
schaft entgegen. Persönliches Beten ist immer schon ein Beten der Gemein- 
schaft, ein Beten der Kirche. 

Je tiefer die Erfahrung des lebendigen Gottes im Menschen sich ver- 
wurzelt, um so mehr entsteht in ihm der Wunsch, ihm zu dienen, etwas für 
ihn und für die Gemeinschaft seiner Menschen zu tun. Aber ist Beten selbst 
schon Dienst? Zerstört dies nicht seinen Charakter, seine Freiheit, seine 
Spontaneität, das Strömen der Liebe vom Menschen zu Gott, von Gott zum 
Menschen? 

Hier können wir an der Gebrochenheit unserer menschlichen Natur nicht 
vorübergehen, einer Natur, die nicht immer das Wahre, das Gute, das sie 
Erfüllende, Beglückende will, sondern die sich bei Vordergründigem, bei 
Nicht-Gutem, Nicht-Wesentlichem, Nicht-Frohmachendem aufhält. Wir 
entdecken zuerst einmal das Paradox, daß der Mensch sich in das ihn Frei- 
machende einüben muß in einem nicht leichten Lernprozeß. Und gegen 
seinen Drang zur Oberfläche, zum Haltlosen, gibt er sich Gesetze, Richt- 
linien, mit deren Hilfe er das Gespräch mit Gott, die Urbeziehung, zu der 
er erschaffen ist, immer neu finden kann. 

Dieser Dienst als Übung zur Überwindung der menschlichen Schwach- 



Waltraud Herbstrith 260 

heit steht aber nochmals in dem größeren Dienst des Gebetes für die Men- 
schen. Teresa von Avila kann uns ein Wegweiser sein, wie wir das Gebet 
als Dienst des Menschen verstehen können. 

Dienst und äußerste Freiheit 

Teresa von Avila, die fast zwanzig Jahre lang um das Gespräch mit Gott 
gerungen hat, legt ihre Lehre über das Gebet im plastischen Bild einer 
Burg dar. Die Seele des Menschen gleicht einer Burg aus Kristall. Sie ist 
durchlässig für das Licht, das von Gott in sie einströmt. Leider verhüllt der 
Mensch sein Wesen, entfremdet er sich von der Beziehung, zu der er von 
seinem Wesen her erschaffen ist. Die Räume seines Innern sind verdüstert, 
Gewürm und Schrecken hausen darin, weil er das Licht Gottes nicht in 
die Mitte seines Wesens einläßt. Der Mensch ist frei und doch gefesselt. 
Diese Spannung will Teresa lösen, indem sie durch alle Vorhöfe und Ge- 
mächer hindurch nach dem innersten Ort der Seele strebt, dort, wo sie 
Gottes Gegenwart weiß. Im Weg durch sieben Wohnungen beschreibt sie 
die Annäherung an die lichtvolle Mitte des Menschen. Teresa sieht den 
Menschen positiv, fähig, Liebender, Partner Gottes zu sein. Sie weiß aber 
auch von seiner Gefährdung durch Angst und Sünde und will Mittel be- 
reitstellen, um ihn aus dieser Entfremdung zu befreien. Das Mittel, das 
Teresa dem Menschen auf der Suche nach sich selbst anbietet, ist das Ge- 
bet. Beten als Ort der Einübung, des Sich-Loslassens in Gott hinein, Beten 
als Dienst und als äußerste Freiheit. 

Ebenso wie Teresa das Gebet als ein •Mittel" anbietet, daß der Mensch 
sich loslassen und frei Gott hingeben kann, wächst in ihr auch die Einsicht, 
daß dieses Beten ein •Mittel", ein Dienst an der Kirche sein muß. •Wenn 
wir alle uns damit beschäftigten, für die Verteidiger der Kirche, für die 
Prediger und Theologen, die für sie streiten, zu beten, so würden wir da- 
durch nach unserem Vermögen diesem meinem Herrn helfen."1 

Teresa erkannte die soziale Dimension des Betens. Dieses Erkennen voll- 
zog sich nicht in einem Schritt. Teresa war zunächst von ihrer Erfahrung 
der Nähe Gottes so überwältigt, daß sie nichts anderes wünschte, als sich 
zurückzuziehen und bei Gott zu sein. Je mehr aber ihr Blick, ihr Gewissen 
geschärft wurde durch das Hinhören auf die Nöte ihrer Zeit, ihrer Mit- 
menschen, um so tiefer erkannte sie, daß Beten in die Dimension des Für- 
einander hineinführt. 

Immer mehr kam Teresa auch in ihrem konkreten Gebet zur Realisation 
der •ekklesiologischen" Dimension des Betens. Ebenso wie eingeübt wer- 
1 Teresa von Avila, Weg der Vollkommenheit. Werke Bd. 6. Übersetzt von Aloysius Al- 
kofer. Kösel, Pustet, München 1941, 23. 



Teresa von Avila - Beten als Dienst 261 

den soll, daß der einzelne Mensch sich Gott öffnet, muß auch eingeübt wer- 
den, daß wir nur miteinander und füreinander und aufeinander-zu beten 
können. Ob diese wachsende Erfahrung der Liebe Gottes (zu mir persön- 
lich nur, weil auch zu allen Menschen), nicht ein Kriterium für jedes wahre 
Gebet ist? 

Sich-Loslassen 

Ergriffenwerden von Gott und antwortendes Tun des Menschen beschreibt 
Teresa in ihrer Lebensgeschichte. Gott zieht den Menschen von innen, so 
daß dieser sich nach ihm zu sehnen beginnt. Das Sich-Uberlassen dieser 
göttlichen Anziehung geschieht nach Teresa durch verschiedene Übungen: 
Lesen, um sich auf Gott hin zu sammeln, einen bestimmten Ort, eine be- 
stimmte Zeit wählen, •um Gott bei sich zu haben". •Wir stehen zwar im- 
mer vor Gottes Angesicht. Jene aber, die das innere Beten üben, scheinen 
es anders zu tun als die übrigen. Die ersteren sind sich immer bewußt, daß 
Gott sie sieht. Die anderen vergessen es oft mehrere Tage."2 

Sich innerlich auf Jesus hin sammeln, besonders durch einsames Verwei- 
len bei ihm, läßt den Betenden die Nähe Gottes wahrnehmen. •Es gibt 
Menschen, die dienen Gott nur auf eigene Kosten. Wer das innere Beten 
übt, für den zahlt der Herr. Jede Mühe, die er auf sich nimmt, lohnt der 
Herr mit reichem Trost, so daß er alle Widerwärtigkeiten erträgt."3 

Die Antwort des Menschen auf das Gezogenwerden von Gott geschieht 
unter Mühsal und Anstrengung. Teresa spricht von einem harten Weg. 
Der Übende liebt nicht die Disziplin des Sich-Loslassens, des Hinüber- 
gehens aus eigener Dunkelheit in das Licht Gottes. Lesen, Sich-Sammeln, 
Augenschließen, um auf die innere Stimme zu lauschen, ist nicht immer 
nach seinem Geschmack. Teresa sagt von sich selbst: •Oft tat ich dies mit 
Unlust und großer Gewalt."4 

Da dem Übenden dieses Tun hart wird, kommt Gott ihm mit Erfah- 
rungen des Trostes, der Nähe zu Hilfe, um ihn auf diesem Weg zu halten. 
Zu diesen Erfahrungen gehört nach Teresa das geistliche Gespräch, 
Freundschaft mit Gleichgesinnten. •Die Liebe wächst, wenn sie sich an- 
deren mitteilt. Sie empfängt viel Gutes durch Kontakt mit geistlichen 
Freunden."5 

•Ich begreife nicht, warum nicht alle danach verlangen, in dieser beson- 
deren Freundschaft mit dir, o Gott, verbunden zu sein. Jene, die dir nicht 
ähnlich sind, sollten zu dir gehen. Würden sie dich täglich nur zwei Stun- 

2 Teresa von Avila, Leben von ihr selbst beschrieben. Werke Bd. 1. Übersetzt von P. 
Aloysius Alkofer. Kösel, München und Kempten, 51959, 86/87. 
3 A. a. O., 91. * A. a. O., 90. 5 A. a. O., 85. 



Waltraud Herbstrith 262 

den bei sich dulden, du würdest sie gut machen, auch wenn sie nur mit 
tausend unruhigen Sorgen und Gedanken bei dir verweilten, wie ich frü- 
her."6 

Wen man liebt, für den hat man Zeit. Weil der Mensch vielen Dingen 
und Personen in seinem Tagesablauf Zeit widmet, sollte er nach Teresa 
nicht den Urheber seines Seins vergessen, der sich ihm in Jesus Christus 
ganz geschenkt hat. Teresa setzte für ihre Klöster zwei Stunden für dieses 
Gebet an. Geistliches Leben muß vollzogen, erprobt werden. 

Lesen zum Beispiel ist nicht Selbstzweck, darf nicht zu geistigem Besitz 
führen. Lesen, Stille, Gespräche sind Anregungen, geistlich arm zu wer- 
den. Entscheidend ist für Teresa, daß wir als Übende beginnen, uns Zeit 
zu nehmen für die Erfahrung der Nähe Gottes. Eine große Verletzung der 
Liebe wäre es, auf den Geliebten nicht aufzumerken. Da Teresa das Nach- 
denken über Gott schwerfiel, führte sie den Suchenden zum Verweilen, zur 
inneren Schau, zum vertrauensvollen Sich-Hineingeben in die Stille vor 
und mit dem Herrn. Dieses Geschenk hat sie der Kirche gegeben: einen 
Freiraum, in dem der Betende vor Gott sein darf, wie er ist, Zeit hat für 
den Herrn, nicht mit einem geistlichen Programm, sondern als Armer, 
Sich-Loslassender. Es ist erstaunlich, daß nicht nur zur Zeit Teresas, son- 
dern auch heute noch dieses einfache Tun wenig geübt, wenig in seinem 
Wert erkannt wird. Die Hektik des Leistungsdruckes überfremdet die 
tiefsten und feinsten Regungen unseres Innern. Das Religiöse wird ein 
Element unter vielen für die Lebensgestaltung. Christus wird nicht zum 
wirklichen Partner unseres Daseins. Wir haben Angst, uns loszulassen mit 
all unserem Können und Wissen, wir haben Angst, zu lieben, treu zu sein, 
auch Verpflichtungen gegenüber, die wir uns selbst auferlegt haben. 

Teresa spricht nicht nur für Ordensleute oder Priester, wenn sie als Rat 
für das Gebet eine bestimmte Zeit des stillen, inneren Verweilens vor dem 
Herrn angibt. Sie spricht ebenso für Verheiratete und Berufstätige. Sie 
will damit nicht Angst einjagen, als würde das Religiöse wieder einem 
Leistungsdruck unterworfen. Sie will sagen: eine persönliche Beziehung 
zwischen Mensch und Gott, zwischen Mensch und Mensch bedarf bestimm- 
ter Freiräume, in denen wir füreinander Zeit haben. Jede personale Bezie- 
hung stirbt, wenn sie nicht entfaltet, gepflegt wird. Es kommt Teresa auf 
die freie Zeit in einer bestimmten Regelmäßigkeit bei dieser Übung an. 

Dienst für andere 

Wenn wir Dienen nicht als Programm, als Unterwürfigkeit ansehen, son- 
dern als die Fähigkeit des Menschen, für einen anderen in Liebe dazusein, 

« A. a. 0., 89. 



Teresa von Avila - Beten als Dienst 263 

auch wenn dies Schmerzen und persönliche Opfer einschließt, dann ist Be- 
ten in teresianischer Sicht auch Dienen. 

Teresa gründete siebzehn Frauenklöster und einige Männerklöster, weil 
sie den Dienst des Betens für unentbehrlich in der Kirche hielt. Angeregt 
zu diesem betenden Dasein •für-die-anderen" wurde sie durch Informatio- 
nen über die Glaubenskämpfe, die im Zeitalter der Reformation die Kirche 
erschütterten, sowie die Entdeckung nichtchristlicher Gebiete in der Neuen 
Welt. Die Menschen, die nicht dem christlichen Glauben anhingen, gingen 
nach der theologischen Auffassung des 16. Jahrhunderts für ewig verlo- 
ren. Teresa erfuhr immer stärker die Verpflichtung, diesen Menschen zu 
helfen. Sie stellte ihr betendes Dasein in den Dienst für die Menschen, weil 
sie die Liebe Jesu zu allen Menschen erfuhr. 

Gebet versteht Teresa nicht als eine egoistische Abkapselung, sondern 
als Engagement für andere, das seine tiefste Wurzel in Jesus selbst, in sei- 
ner Pro-Existenz für uns hat. •O meine Schwestern, wie wenig wird die 
Seele, von der Gott in solcher Weise Besitz ergriffen hat, noch an ihre 
eigene Ruhe denken; wie gering wird sie alle Ehre achten, und wie fern 
wird es ihr liegen, etwas gelten zu wollen! Denn ist sie viel mit ihm zu- 
sammen, wie es sein soll, so denkt sie doch wenig an sich selbst. Ihr ganzes 
Sinnen richtet sich darauf, wie sie ihn noch mehr erfreuen und worin oder 
wodurch sie die Liebe, die sie für ihn hegt, erweisen könnte. Hierfür ist das 
Gebet da, meine Töchter, das ist die Bestimmung dieser geistlichen Ehe, 
nämlich daß ihr immerfort Werke entsprießen, Werke."7 

Therese von Lisieux, Elisabeth von Dijon, Charles de Foucauld sind uns 
Zeugen dafür, daß nicht die Frage nach dem gnädigen Gott Hauptanliegen 
der Christen ist, sondern die Trauer darüber, daß auf dieser Welt zu wenig 
geliebt wird. Die politischen und theologischen Ansichten des 16. Jahrhun- 
derts, in dem Martin Luther nach dem gnädigen Gott fragte, werden abge- 
löst von einer weltweiten sozialen Verantwortung für den Nächsten. Nicht 
so sehr das Wissen um ein endgültiges Gericht Gottes, vor dem man sich 
verantworten muß, sondern das Wissen um die jetzige mitmenschliche Ver- 
antwortung, führt den Christen und besonders den christlichen Beter in 
den Dienst am Nächsten. Das Wissen darum, daß Gottes Heil schon hier 
auf Erden beginnen muß, läßt den Christen um das Heil und die Heilung 
aller Mitmenschen besorgt sein. Eine radikale Gefährdung des Menschen 
durch die Technik und die Sorge um das Überleben des Humanen macht 
Teresas Ratschläge für ein Beten heute als Dienst für alle in neuer Weise 

aktuell. 
Je tiefer Teresa in Gott hineinwuchs, um so stärker war sie von der Ver- 

7 Teresa von Avila, Die innere Burg. Hrsg. und übersetzt von Fritz Vogelgsang. Goverts 
Neue Bibliothek der Weltliteratur, Stuttgart 1966, 209. 



Waltraud Herbstrith 264 

antwortung für ihre Mitmenschen getragen. Aber die Formen, in denen sie 
diese Antwort leben mußte, waren noch weitgehend von einem religiösen 
Vertikalismus geprägt. Es konnte immer noch den Anschein haben, als sei 
nicht der Mensch selbst, sein Wirken und sein Dasein, verantwortlich für 
Gottes Heil in der Welt. Wenigstens in der Theorie der Spiritualität hatte 
man die Tragweite der Inkarnation Gottes - daß das Heil durch Menschen 
weitergegeben werden muß - noch nicht völlig durchdacht. Teresa aber war 
wach und in vielen Ansichten ihrer Zeit voraus. Vertrauen auf die Kraft 
Gottes hinderte sie nicht, nüchtern auch die Mängel in der Kirche zu sehen, 
sowie die geringe Einschätzung der Frau und die Einschränkung ihres Le- 
bensraumes. Sie versuchte mit dem ganzen Einsatz ihrer Persönlichkeit das 
zu leisten, was Hans Urs von Balthasar in die Worte faßt: •Je persönlicher 
ein christliches Innenleben mit Gott wird, desto deutlicher und personaler 
werden auch die Aufträge und Verwendungen in der Kirche, desto mehr 
erhalten sie einen sozialen Aspekt."8 

Josef Sudbrack führt den Balthasarschen Ansatz weiter, wenn er in sei- 
nem Buch: Teresa von Avila - Erfahrung einer Liebe, schreibt: •In über- 
raschender Modernität hat Teresa geahnt, daß Gebet und Beschauung nicht 
nur gleichsam auf übernatürlichen', unsichtbaren Bahnen durch die Gna- 
denwirksamkeit des Allmächtigen ihre soziale Bedeutung erhalten. Sie 
spürte instinktiv, daß die Gebetserfahrung der Stille und Eingezogenheit 
sich im kirchlichen Zeugnis verleiblichen muß, daß das Beten in der Kirche 
und für die Kirche nicht nur ein Vollzug des stillen Kämmerleins sein darf, 
sondern, als ,Stadt auf dem Berg', auch für die lebendigen Glieder der Kir- 
che greifbar und sichtbar werden muß. Hier muß auf eine mangelnde theo- 
logische Reflexion aufmerksam gemacht werden, die nicht nur damals in 
der spirituellen Theologie zu finden war. Ubernatur und Natur, Unsicht- 
bares und Sichtbares, Individuelles und Soziales wurden besonders in der 
Spiritualität als zwei getrennte Wirklichkeiten angesehen. Gewiß wußte 
man von der apostolischen', sozialen' Bedeutung des Betens. Aber man 
verlegte es zu schnell in die reine ,Übernatur', in die Unsichtbarkeit hinein. 
So konnte es gleichgültig bleiben, ob der Beter auch in leiblicher Unmittel- 
barkeit die soziale Bedeutung des Betens zum sichtbaren Zeugnis mache."9 

•Teresa war auf der Suche nach diesem Apostolat der Innerlichkeit, der 
Gotteserfahrung. Sie wollte Zeugnis geben von der Wichtigkeit dieses in- 
neren Betens, das Gott ihr schenkte. Und deshalb trat sie mit diesem An- 
liegen in die Öffentlichkeit der Kirche."10 

8 Sudbradc, Josef, Erfahrung einer Liebe, Teresa von Avilas Mystik als Begegnung mit 
Gott, Herder, Freiburg-Basel-Wien 1979, 130/31. 
9 A. a. O., 128/29. 
10 A. a. O., 134. 



Teresa von Avila - Beten als Dienst 265 

Ihr war •als Frau damals noch nicht das Recht gegeben, das soziale En- 
gagement zu leben. Aber vielleicht war es gerade der letztere Umstand, der 
Teresa zwang, so tief und - in der Richtung, nicht in jeder Formulierung 
- so richtig die Rolle des kontemplativen Lebens der Kirche aufzuzeigen."11 

Soziale Dimension 

Beten als Erfahrung und Zeugnis für die Heilsgegenwart Gottes in dieser 
Welt ist Auftrag der Kirche zu allen Zeiten. Wenn wir beten, bezeugen 
wir die Gegenwart Gottes mitten unter uns. Teresa betonte durch ihre Or- 
densreform die Wichtigkeit dieses Anliegens. Sie legte weniger Wert auf 
sensationelle Lebensstrenge. Arme und anspruchslose Lebensweise sind 
Hilfen, die Menschenfreundlichkeit Gottes in Liebe und Anbetung sichtbar 
zu machen. Beten hat bei Teresa immer auch den Sinn, den Menschen gut 
zu machen, ihn zu verwandeln. Alles, was dieses Gutsein hindert, wird re- 
lativiert. Es ist eine Verkehrung der Absichten der Gründer, sei es bei 
Teresa, Franziskus, Benedikt oder anderen, wenn kontemplative Ordens- 
leute vorrangig gefragt werden, wie wenig sie essen, wie sie angezogen 
sind, welch absondernde Vorschriften gegenüber der ,Welt' sie befolgen. 
Die Ordensgründer wünschten das Gegenteil: familiäres Miteinander der 
Mönche, Gastfreundschaft, brüderliche Armut, die Reichtum und Klassen- 
geist abbaut, Verkündigung der frohmachenden Botschaft Jesu, freund- 
schaftliches Leben in kleinen Gruppen, um im Miteinander von betender 
Stille und Gespräch Freundschaft mit Gott einzuüben. War nicht Jesus 
selbst das lebendige Zeugnis davon, daß Gottesliebe und Nächstenliebe 
zur Einheit werden! Gewiß, die Vollkommenheit, die Jesus lebte, kann 
nicht unser Maßstab sein. Aber muß nicht in jedem Leben der Gottesliebe 
auch die Nächstenliebe sichtbar werden - sichtbar, und nicht nur in einem 
abstrakten Vollzug glaubbar? Und muß nicht in jedem Leben der Näch- 
stenliebe Gottesliebe sichtbar werden? Deshalb die •Disziplin des Betens 
für jedermann." 

Ähnliches hat Papst Johannes Paul II. in der Ansprache aufgezeigt, die 
er am 30. 1. 1979 in der Kathedrale von Guadalajara (Mexiko) vor Klau- 
surschwestern hielt: •Das beschauliche Leben setzt keinen radikalen Bruch 
mit der Welt oder mit dem Apostolat voraus. Wer beschaulich lebt, muß 
auf seine spezifische Art zur Ausbreitung des Reiches Gottes beitragen und 
am Aufbau der diesseitigen Welt mitarbeiten, nicht nur durch Gebet und 
Opfer, sondern auch durch ein schweigendes Zeugnis, das aber tatsächlich 
von den Menschen guten Willens, mit denen ihr in Verbindung seid, wahr- 

11 A. a. 0., 134. 



Waltraud Herbstrith 266 

genommen werden kann. Deshalb müßt ihr euren eigenen Lebensstil fin- 
den, der es euch gestattet, als Kontemplative mit euren Brüdern die Gna- 
dengaben Gottes zu teilen."12 Die tiefe Einheit der verschiedenen Berufun- 
gen zum einen Evangelium gilt es immer neu aus den geschichtlichen Ver- 
krustungen zu lösen. 

In betenden Gemeinschaften ist der Geist Jesu und der Heiligen leben- 
dig. Sie leben nichts Neues, sondern bezeugen die immer daseiende Nähe 
Gottes als heutige Menschen. Ihr Dienst als Arme, Ehelose, auf Gott und 
die Kirche Hörende ist Dienst an der Gemeinde, an der Kirche, an der gan- 
zen Welt. Dieser Dienst braucht sich nicht zu verstecken, er teilt die Welt 
nicht auf in vollkommenere und unvollkommenere Menschen. Er sieht in 
allen Menschen Suchende, die zu Jüngern Jesu Christi gerufen sind. 

Die geistlichen und menschlichen Strukturen solcher Gemeinschaften 
sollten das Für-einander im Gebet bezeugen. Die Beter dieser Gemein- 
schaften lernen von denen, die den Dienst des Betens in der Ehe, im Be- 
rufsleben manchmal besser vollziehen als sie selbst. Teresa von Avila war 
der Auffassung, daß Freundschaft mit Gott in jedem Lebensbereich ein- 
geübt werden kann. 

Im Gebet dienen bedeutet, vor Gott liebend füreinander einstehen. 
Friedrich Wulf sagt von der Ordensberufung, es sei sicher wichtig, um des 
Evangeliums willen Pläne zu machen und Ziele zu verfolgen. •Aber im 
tiefsten sollte man von sich freiwerden und der Meinung widerstehen, wir 
würden die Welt retten. Er, Gott, mag uns einfordern und uns hinschicken, 
wohin er will. An solchen Menschen könnte man Hoffnung neu erler- 
nen .. . Gott ist uns auch heute nicht fern"13. 

Gebet als Dienst ist eine Relativierung aller Werte, die dem einen Wert, 
Gott, vorgezogen würden, auch in der Kirche; ist eine Relativierung aller 
•gescheiten" Gedanken, aller Leistungen, alles vorweisbaren Wissens und 
Könnens, aller Ämter und Funktionen. Freisein von sich meint, sich loslas- 
sen, hinein in das erbarmende Tun Gottes an uns, heißt, nicht auf sich 
selbst, sondern auf den schauen, der uns ohne Unterlaß Da-Sein und Zu- 
kunft schenkt, und dessen erbarmendes Tun sich auf jeden Menschen er- 
streckt, auf das Du, das mir nahe kommt, und dem ich von diesem Erbar- 
men Zeugnis geben darf. 

12 •Hoffnung so weit wie das Meer". Johannes Paul II. in Lateinamerika. Butzon & Berk- 
ker, Kevelaer 1979, 121. 
13 Nachfolge als Zeichen. Kommentarbeiträge zum Beschluß der Gemeinsamen Synode 
der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland über die Orden und andere geistliche 
Gemeinschaften. Hrsg. von F. Wulf, C. Bamberg, A. Schulz, Echter Verlag, Würzburg 
1978, 339. 




