Teresa von Avila — Beten als Dienst
vor Gott und Dienst fiir andere

Waltraud Herbstrith (Sr. Teresia a Matre Dei OCD), Tiibingen

Man kann auf die Frage, was Beten eigentlich sei, verschiedene Antwor-
ten geben, die nach den einzelnen Menschen unterschiedlich ausfallen.
Wenn wir das Evangelium und die Heiligen befragen, meint Beten das
Gesprach mit Gott, das uns mit der Freude dariber erfillt, dal Gott da
ist, dafl wir mit ihm sprechen diirfen wie mit einem Vater, einem Bruder,
einem Freund, einem Geliebten. Es ist die Erfahrung, dafl jemand aufler
uns da ist, nicht nur die Menschen, die wir sehen, beriihren, sondern Gott,
der der innerste Grund dieser Menschen ist, der sie iibersteigt und tragt, in
ihnen und auflerhalb von ihnen ist. Beten ist in dieser Sicht: das Geheim-
nis, das wir Gott nennen, anrithren, wissen, dafl wir in diesem Gott ge-
griindet sind, in ihm atmen, leben dirfen. Diese Erfahrung dringt zum
Zeugnis, zum Verlangen, einander von diesem Gott mitzuteilen.

Zugleich verwirklicht sich darin Kirche. Es gibt keine Erfahrung, die
einem Menschen allein gehort. Christlicher Glaube ist ein Geschenk der
. Wir“-Gemeinschaft. Gott hat uns in Gemeinschaft erlost, und so tritt er
uns immer auch als Kirche, als Glaubensiberlieferung, als Gebetsgemein-
schaft entgegen. Personliches Beten ist immer schon ein Beten der Gemein-
schaft, ein Beten der Kirche.

Je tiefer die Erfahrung des lebendigen Gottes im Menschen sich ver-
wurzelt, um so mehr entsteht in ihm der Wunsdh, ihm zu dienen, etwas fir
ihn und fir die Gemeinschaft seiner Menschen zu tun. Aber ist Beten selbst
schon Dienst? Zerstort dies nicht seinen Charakter, seine Freiheit, seine
Spontancitit, das Stromen der Liebe vom Menschen zu Gott, von Gott zum
Menschen?

Hier kénnen wir an der Gebrochenheit unserer menschlichen Natur nicht
voriibergehen, einer Natur, die nicht immer das Wahre, das Gute, das sie
Erfiillende, Begliickende will, sondern die sich bei Vordergriindigem, bei
Nicht-Gutem, Nicht-Wesentlichem, Nicht-Frohmachendem aufhalt. Wir
entdecken zuerst einmal das Paradox, dafl der Mensch sich in das ihn Frei-
machende einiiben muf} in einem nicht leichten Lernprozef. Und gegen
seinen Drang zur Oberfliche, zum Haltlosen, gibt er sich Gesetze, Richt-
linien, mit deren Hilfe er das Gesprach mit Gott, die Urbeziehung, zu der
er erschaffen ist, immer neu finden kann.

Dieser Dienst als Ubung zur Uberwindung der menschlichen Schwach-



Waltraud Herbstrith 260

heit steht aber nochmals in dem gréBeren Dienst des Gebetes fiir die Men-
schen. Teresa von Avila kann uns ein Wegweiser sein, wie wir das Gebet
als Dienst des Menschen verstehen kénnen.

Dienst und auflerste Freiheit

Teresa von Avila, die fast zwanzig Jahre lang um das Gesprich mit Gott
gerungen hat, legt ihre Lehre iiber das Gebet im plastischen Bild einer
Burg dar. Die Seele des Menschen gleicht einer Burg aus Kristall. Sie ist
durchlassig fiir das Licht, das von Gott in sie einstromt. Leider verhiillt der
Mensch sein Wesen, entfremdet er sich von der Beziehung, zu der er von
seinem Wesen her erschaffen ist. Die Rdume seines Innern sind verdiistert,
Gewiirm und Schrecken hausen darin, weil er das Licht Gottes nicht in
die Mitte seines Wesens einldfit. Der Mensch ist frei und doch gefesselt.
Diese Spannung will Teresa losen, indem sie durch alle Vorhéfe und Ge-
maécher hindurch nach dem innersten Ort der Seele strebt, dort, wo sie
Gottes Gegenwart weifl. Im Weg durch sieben Wohnungen beschreibt sie
die Annidherung an die lichtvolle Mitte des Menschen. Teresa sieht den
Menschen positiv, fahig, Liebender, Partner Gottes zu sein. Sie weifl aber
auch von seiner Gefdhrdung durch Angst und Siinde und will Mittel be-
reitstellen, um ihn aus dieser Entfremdung zu befreien. Das Mittel, das
Teresa dem Menschen auf der Suche nach sich selbst anbietet, ist das Ge-
bet. Beten als Ort der Einiibung, des Sich-Loslassens in Gott hinein, Beten
als Dienst und als duflerste Freiheit.

Ebenso wie Teresa das Gebet als ein ,Mittel“ anbietet, daf der Mensch
sich loslassen und frei Gott hingeben kann, wichst in ihr auch die Einsicht,
daf} dieses Beten ein ,,Mittel“, ein Dienst an der Kirche sein muf}. , Wenn
wir alle uns damit beschiftigten, fiir die Verteidiger der Kirche, fiir die
Prediger und Theologen, die fiir sie streiten, zu beten, so wiirden wir da-
durch nach unserem Vermogen diesem meinem Herrn helfen.“!

Teresa erkannte die soziale Dimension des Betens. Dieses Erkennen voll-
zog sich nicht in einem Schritt. Teresa war zunichst von ihrer Erfahrung
der Néhe Gottes so iiberwiltigt, dafl sie nichts anderes wiinschte, als sich
zuriickzuziehen und bei Gott zu sein. Je mehr aber ihr Blick, ihr Gewissen
geschirft wurde durch das Hinhoren auf die Néte ihrer Zeit, ihrer Mit-
menschen, um so tiefer erkannte sie, daf Beten in die Dimension des Fiir-
einander hineinfihrt.

Immer mehr kam Teresa auch in ihrem konkreten Gebet zur Realisation
der ,ekklesiologischen“ Dimension des Betens. Ebenso wie eingeiibt wer-

! Teresa von Avila, Weg der Vollkommenheit. Werke Bd. 6. Ubersetzt von Aloysius Al-
kofer. Kosel, Pustet, Miinchen 1941, 23.



Teresa von Avila — Beten als Dienst 261

den soll, dafl der einzelne Mensch sich Gott 6ffnet, muf} auch eingeiibt wer-
den, dafl wir nur miteinander und fiireinander und aufeinander-zu beten
kénnen. Ob diese wachsende Erfahrung der Liebe Gottes (zu mir person-
lich nur, weil auch zu allen Menschen), nicht ein Kriterium fiir jedes wahre
Gebet ist?

Sich-Loslassen

Ergriffenwerden von Gott und antwortendes Tun des Menschen beschreibt
Teresa in ihrer Lebensgeschichte. Gott zieht den Menschen von innen, so
dafl dieser sich nach ihm zu sehnen beginnt. Das Sich-Uberlassen dieser
gottlichen Anzichung geschieht nach Teresa durch verschiedene Ubungen:
Lesen, um sich auf Gott hin zu sammeln, einen bestimmten Ort, eine be-
stimmte Zeit wahlen, ,um Gott bei sich zu haben®. ,, Wir stehen zwar im-
mer vor Gottes Angesicht. Jene aber, die das innere Beten iiben, scheinen
es anders zu tun als die ilbrigen. Die ersteren sind sich immer bewufit, daf§
Gott sie sieht. Die anderen vergessen es oft mehrere Tage.“?

Sich innerlich auf Jesus hin sammeln, besonders durch einsames Verwei-
len bei ihm, ldf8t den Betenden die Nihe Gottes wahrnehmen. ,Es gibt
Menschen, die dienen Gott nur auf eigene Kosten. Wer das innere Beten
iibt, fiir den zahlt der Herr. Jede Miihe, die er auf sich nimmt, lohnt der
Herr mit reichem Trost, so dafl er alle Widerwirtigkeiten ertragt.“

Die Antwort des Menschen auf das Gezogenwerden von Gott geschieht
unter Mithsal und Anstrengung. Teresa spricht von einem harten Weg.
Der Ubende liebt nicht die Disziplin des Sich-Loslassens, des Hiniiber-
gehens aus eigener Dunkelheit in das Licht Gottes. Lesen, Sich-Sammeln,
Augenschlieffen, um auf die innere Stimme zu lauschen, ist nicht immer
nach seinem Geschmack. Teresa sagt von sich selbst: ,Oft tat ich dies mit
Unlust und grofler Gewalt.“*

Da dem Ubenden dieses Tun hart wird, kommt Gott ihm mit Erfah-
rungen des Trostes, der Nahe zu Hilfe, um ihn auf diesem Weg zu halten.
Zu diesen Erfahrungen gehort nach Teresa das geistliche Gesprich,
Freundschaft mit Gleichgesinnten. ,Die Liebe wichst, wenn sie sich an-
deren mitteilt. Sie empfingt viel Gutes durch Kontakt mit geistlichen
Freunden.“®

»1ch begreife nicht, warum nicht alle danach verlangen, in dieser beson-
deren Freundschaft mit dir, o Gott, verbunden zu sein. Jene, die dir nicht
ahnlich sind, sollten zu dir gehen. Wiirden sie dich tiglich nur zwei Stun-

2 Teresa von Avila, Leben von ithr selbst beschrieben. Werke Bd. 1. Ubersetzt von P.
Aloysius Alkofer. Kosel, Miinchen und Kempten, 51959, 86/87.
3 A.a. 0,091. 4 A.a. 0, 90. 5 A.a. 0, 85.



Waltraud Herbstrith 262

den bei sich dulden, du wiirdest sie gut machen, auch wenn sie nur mit
tausend unrubigen Sorgen und Gedanken bei dir verweilten, wie ich frii-
her.“¢

Wen man liebt, fiir den hat man Zeit. Weil der Mensch vielen Dingen
und Personen in seinem Tagesablauf Zeit widmet, sollte er nach Teresa
nicht den Urheber seines Seins vergessen, der sich ihm in Jesus Christus
ganz geschenkt hat. Teresa setzte fiir ihre Kloster zwei Stunden fir dieses
Gebet an. Geistliches Leben muf} vollzogen, erprobt werden.

Lesen zum Beispiel ist nicht Selbstzweck, darf nicht zu geistigem Besitz
fithren. Lesen, Stille, Gesprache sind Anregungen, geistlich arm zu wer-
den. Entscheidend ist firr Teresa, dafl wir als Ubende beginnen, uns Zeit
zu nehmen fiir die Erfahrung der Nahe Gottes. Eine grofle Verletzung der
Liebe wire es, auf den Geliebten nicht aufzumerken. Da Teresa das Nach-
denken iiber Gott schwerfiel, fithrte sie den Suchenden zum Verweilen, zur
inneren Schau, zum vertrauensvollen Sich-Hineingeben in die Stille vor
und mit dem Herrn. Dieses Geschenk hat sie der Kirche gegeben: einen
Freiraum, in dem der Betende vor Gott sein darf, wie er ist, Zeit hat fiir
den Herrn, nicht mit einem geistlichen Programm, sondern als Armer,
Sich-Loslassender. Es ist erstaunlich, daf§ nicht nur zur Zeijt Teresas, son-
dern auch heute noch dieses einfache Tun wenig geiibt, wenig in seinem
Wert erkannt wird. Die Hektik des Leistungsdruckes iiberfremdet die
tiefsten und feinsten Regungen unseres Innern. Das Religiose wird ein
Element unter vielen fir die Lebensgestaltung. Christus wird nicht zum
wirklichen Partner unseres Daseins. Wir haben Angst, uns loszulassen mit
all unserem Konnen und Wissen, wir haben Angst, zu lieben, treu zu sein,
auch Verpflichtungen gegeniiber, die wir uns selbst auferlegt haben.

Teresa spricht nicht nur fir Ordensleute oder Priester, wenn sie als Rat
fiir das Gebet eine bestimmte Zeit des stillen, inneren Verweilens vor dem
Herrn angibt. Sie spricht ebenso fiir Verheiratete und Berufstitige. Sie
will damit nicht Angst einjagen, als wiirde das Religiése wieder einem
Leistungsdruck unterworfen. Sie will sagen: eine persénliche Beziehung
zwischen Mensch und Gott, zwischen Mensch und Mensch bedarf bestimm-
ter Freirdume, in denen wir fiireinander Zeit haben. Jede personale Bezie-
hung stirbt, wenn sie nicht entfaltet, gepflegt wird. Es kommt Teresa auf
die freie Zeit in einer bestimmten Regelmafligkeit bei dieser Ubung an.

Dienst fur andere

Wenn wir Dienen nicht als Programm, als Unterwiirfigkeit ansehen, son-
dern als die Fahigkeit des Menschen, fiir einen anderen in Liebe dazusein,

$ A.a. 0, 89.



Teresa von Avila — Beten als Dienst 263

auch wenn dies Schmerzen und personliche Opfer einschliefit, dann ist Be-
ten in teresianischer Sicht auch Dienen.

Teresa griindete siebzehn Frauenkldster und cinige Mannerkldster, weil
sie den Dienst des Betens fiir unentbehrlich in der Kirche hielt. Angeregt
zu diesem betenden Dasein , fiir-die-anderen® wurde sie durch Informatio-
nen iiber die Glaubenskimpfe, die im Zeitalter der Reformation die Kirche
erschiitterten, sowie die Entdeckung nichtchristlicher Gebiete in der Neuen
Welt. Die Menschen, die nicht dem christlichen Glauben anhingen, gingen
nach der theologischen Auffassung des 16. Jahrhunderts fiir ewig verlo-
ren. Teresa erfuhr immer stirker die Verpflichtung, diesen Menschen zu
helfen. Sie stellte ihr betendes Dasein in den Dienst fiir die Menschen, weil
sie die Liebe Jesu zu allen Menschen erfuhr.

Gebet versteht Teresa nicht als eine egoistische Abkapselung, sondern
als Engagement fiir andere, das seine tiefste Wurzel in Jesus selbst, in sei-
ner Pro-Existenz fiir uns hat. ,O meine Schwestern, wie wenig wird die
Seele, von der Gott in solcher Weise Besitz ergriffen hat, noch an ihre
eigene Ruhe denken; wie gering wird sie alle Ehre achten, und wie fern
wird es ihr liegen, etwas gelten zu wollen! Denn ist sie viel mit ihm zu-
sammen, wie es sein soll, so denkt sie doch wenig an sich selbst. Thr ganzes
Sinnen richtet sich darauf, wie sie ihn noch mehr erfreuen und worin oder
wodurdh sie die Liebe, die sie fiir ihn hegt, erweisen konnte. Hierfiir ist das
Gebet da, meine Tochter, das ist die Bestimmung dieser geistlichen Ebe,
namlich daf ihr immerfort Werke entsprieflen, Werke.*?

Therese von Lisieux, Elisabeth von Dijon, Charles de Foucauld sind uns
Zeugen dafiir, daf nicht die Frage nach dem gnidigen Gott Hauptanliegen
der Christen ist, sondern die Trauer dariiber, daf auf dieser Welt zu wenig
geliebt wird. Die politischen und theologischen Ansichten des 16. Jahrhun-
derts, in dem Martin Luther nach dem gnidigen Gott fragte, werden abge-
16st von einer weltweiten sozialen Verantwortung fiir den Nachsten. Nicht
so sehr das Wissen um ein endgiiltiges Gericht Gottes, vor dem man sich
verantworten mufl, sondern das Wissen um die jetzige mitmenschliche Ver-
antwortung, fithrt den Christen und besonders den christlichen Beter in
den Dienst am Nichsten. Das Wissen darum, dafl Gottes Heil schon hier
auf Erden beginnen muf, 148t den Christen um das Heil und die Heilung
aller Mitmenschen besorgt sein. Eine radikale Gefdhrdung des Menschen
durch die Technik und die Sorge um das Uberleben des Humanen macht
Teresas Ratschlige fiir ein Beten heute als Dienst fir alle in neuer Weise
aktuell.

Je tiefer Teresa in Gott hineinwuchs, um so stirker war sie von der Ver-

7 Teresa von Avila, Die innere Burg. Hrsg. und iibersetzt von Fritz Vogelgsang. Goverts
Neue Bibliothek der Weltliteratur, Stuttgart 1966, 209.



Waltraud Herbstrith 264

antwortung fiir ihre Mitmenschen getragen. Aber die Formen, in denen sie
diese Antwort leben mufite, waren noch weitgehend von einem religisen
Vertikalismus geprigt. Es konnte immer noch den Anschein haben, als sei
nicht der Mensch selbst, sein Wirken und sein Dasein, verantwortlich fiir
Gottes Heil in der Welt. Wenigstens in der Theorie der Spiritualitit hatte
man die Tragweite der Inkarnation Gottes — dafl das Heil durch Menschen
weitergegeben werden mufl — noch nicht véllig durchdacht. Teresa aber war
wach und in vielen Ansichten ihrer Zeit voraus. Vertrauen auf die Kraft
Gottes hinderte sie nicht, niichtern auch die Mangel in der Kirche zu sehen,
sowie die geringe Einschdtzung der Frau und die Einschrinkung ihres Le-
bensraumes. Sie versuchte mit dem ganzen Einsatz ihrer Personlichkeit das
zu leisten, was Hans Urs von Balthasar in die Worte fafit: , Je persénlicher
ein christliches Innenleben mit Gott wird, desto deutlicher und personaler
werden auch die Auftrige und Verwendungen in der Kirche, desto mehr
erhalten sie einen sozialen Aspekt.“s

Josef Sudbrack fithrt den Balthasarschen Ansatz weiter, wenn er in sei-
nem Buch: Teresa von Avila — Erfahrung einer Liebe, schreibt: ,In iiber-
raschender Modernitat hat Teresa geahnt, dafl Gebet und Beschauung nicht
nur gleichsam auf ,ibernatiirlichen’, unsichtbaren Bahnen durch die Gna-
denwirksamkeit des Allméchtigen ihre soziale Bedeutung erhalten. Sie
spurte instinktiv, dafl die Gebetserfahrung der Stille und Eingezogenheit
sich im kirchlichen Zeugnis verleiblichen muf, daf das Beten in der Kirche
und fiir die Kirche nicht nur ein Vollzug des stillen Kimmerleins sein darf,
sondern, als ,Stadt auf dem Berg*, auch fiir die lebendigen Glieder der Kir-
che greifbar und sichtbar werden mufl. Hier muf auf eine mangelnde theo-
logische Reflexion aufmerksam gemacht werden, die nicht nur damals in
der spirituellen Theologie zu finden war. Ubernatur und Natur, Unsicht-
bares und Sichtbares, Individuelles und Soziales wurden besonders in der
Spiritualitdt als zwei getrennte Wirklichkeiten angesehen. Gewiff wufite
man von der ,apostolischen’, ,sozialen‘ Bedeutung des Betens. Aber man
verlegte es zu schnell in die reine ,Ubernatur®, in die Unsichtbarkeit hinein.
So konnte es gleichgiiltig bleiben, ob der Beter auch in leiblicher Unmittel-
barkeit die soziale Bedeutung des Betens zum sichtbaren Zeugnis mache.*®

»L'eresa war auf der Suche nach diesem Apostolat der Innerlichkeit, der
Gotteserfahrung. Sie wollte Zeugnis geben von der Wichtigkeit dieses in-
neren Betens, das Gott ihr schenkte. Und deshalb trat sie mit diesem An-
liegen in die Offentlichkeit der Kirche. 1

8 Sudbradk, Josef, Erfahrung einer Liebe, Teresa von Avilas Mystik als Begegnung mit
Gott, Herder, Freiburg-Basel-Wien 1979, 130/31.

? A a. 0, 128/29.

1 A a. 0,134,



Teresa von Avila ~ Beten als Dienst 265

Ihr war ,als Frau damals noch nicht das Recht gegeben, das soziale En-
gagement zu leben. Aber vielleicht war es gerade der letztere Umstand, der
Teresa zwang, so tief und — in der Richtung, nicht in jeder Formulierung
—so richtig die Rolle des kontemplativen Lebens der Kirche aufzuzeigen.“!!

Soziale Dimension

Beten als Erfahrung und Zeugnis fir die Heilsgegenwart Gottes in dieser
Welt ist Auftrag der Kirche zu allen Zeiten. Wenn wir beten, bezeugen
wir die Gegenwart Gottes mitten unter uns. Teresa betonte durch ihre Or-
densreform die Wichtigkeit dieses Anliegens. Sie legte weniger Wert auf
sensationelle Lebensstrenge. Arme und anspruchslose Lebensweise sind
Hilfen, die Menschenfreundlichkeit Gottes in Liebe und Anbetung sichtbar
zu machen. Beten hat bei Teresa immer auch den Sinn, den Menschen gut
zu machen, ihn zu verwandeln. Alles, was dieses Gutsein hindert, wird re-
lativiert. Es ist eine Verkehrung der Absichten der Griinder, sei es bei
Teresa, Franziskus, Benedikt oder anderen, wenn kontemplative Ordens-
leute vorrangig gefragt werden, wie wenig sie essen, wie sie angezogen
sind, welch absondernde Vorschriften gegeniiber der ,Welt’ sie befolgen.
Die Ordensgrinder wiinschten das Gegenteil: familidres Miteinander der
Monche, Gastfreundschaft, briiderliche Armut, die Reichtum und Klassen-
geist abbaut, Verkiindigung der frohmachenden Botschaft Jesu, freund-
schaftliches Leben in kleinen Gruppen, um im Miteinander von betender
Stille und Gespriach Freundschaft mit Gott einzutiben. War nicht Jesus
selbst das lebendige Zeugnis davon, dafl Gottesliebe und Nachstenliebe
zur Einheit werden! Gewif}, die Vollkommenheit, die Jesus lebte, kann
nicht unser Mafistab sein. Aber muf nicht in jedem Leben der Gottesliebe
auch die Nichstenliebe sichtbar werden — sichtbar, und nicht nur in einem
abstrakten Vollzug glaubbar? Und muf nicht in jedem Leben der Nach-
stenliebe Gottesliebe sichtbar werden? Deshalb die ,Disziplin des Betens
fiir jedermann.®

Ahnliches hat Papst Johannes Paul II. in der Ansprache aufgezeigt, die
er am 30. 1. 1979 in der Kathedrale von Guadalajara (Mexiko) vor Klau-
surschwestern hielt: ,Das beschauliche Leben setzt keinen radikalen Bruch
mit der Welt oder mit dem Apostolat voraus. Wer beschaulich lebt, mufl
auf seine spezifische Art zur Ausbreitung des Reiches Gottes beitragen und
am Aufbau der diesseitigen Welt mitarbeiten, nicht nur durch Gebet und
Opfer, sondern auch durch ein schweigendes Zeugnis, das aber tatsichlich
von den Menschen guten Willens, mit denen ihr in Verbindung seid, wahr-

1 Aa O, 134



Waltraud Herbstrith 266

genommen werden kann. Deshalb miifit ihr euren eigenen Lebensstil fin-
den, der es euch gestattet, als Kontemplative mit euren Briidern die Gna-
dengaben Gottes zu teilen.“2 Die tiefe Einheit der verschiedenen Berufun-
gen zum einen Evangelium gilt es immer neu aus den geschichtlichen Ver-
krustungen zu 16sen.

In betenden Gemeinschaften ist der Geist Jesu und der Heiligen leben-
dig. Sie leben nichts Neues, sondern bezeugen die immer daseiende Néahe
Gottes als heutige Menschen. Thr Dienst als Arme, Ehelose, auf Gott und
die Kirche Horende ist Dienst an der Gemeinde, an der Kirche, an der gan-
zen Welt. Dieser Dienst braucht sich nicht zu verstecken, er teilt die Welt
nicht auf in vollkommenere und unvollkommenere Menschen. Er sieht in
allen Menschen Suchende, die zu Jiingern Jesu Christi gerufen sind.

Die geistlichen und menschlichen Strukturen solcher Gemeinschaften
sollten das Fir-einander im Gebet bezeugen. Die Beter dieser Gemein-
schaften lernen von denen, die den Dienst des Betens in der Ehe, im Be-
rufsleben manchmal besser vollziehen als sie selbst. Teresa von Avila war
der Auffassung, daf Freundschaft mit Gott in jedem Lebensbereich ein-
getibt werden kann.

Im Gebet dienen bedeutet, vor Gott liebend fireinander einsiehen.
Friedrich Wulf sagt von der Ordensberufung, es sei sicher wichtig, um des
Evangeliums willen Pldne zu machen und Ziele zu verfolgen. ,Aber im
tiefsten sollte man von sich freiwerden und der Meinung widerstehen, wir
wiirden die Welt retten. Er, Gott, mag uns einfordern und uns hinschicken,
wohin er will. An solchen Menschen kénnte man Hoffnung neu erler-
nen . . . Gott ist uns auch heute nicht fern“*.

Gebet als Dienst ist eine Relativierung aller Werte, die dem einen Wert,
Gott, vorgezogen wiirden, auch in der Kirche; ist eine Relativierung aller
»gescheiten Gedanken, aller Leistungen, alles vorweisharen Wissens und
Konnens, aller Amter und Funktionen. Freisein von sich meint, sich loslas-
sen, hinein in das erbarmende Tun Gottes an uns, heifit, nicht auf sich
selbst, sondern auf den schanen, der uns ohne Unterlafl Da-Sein und Zu-
kunft schenkt, und dessen erbarmendes Tun sich auf jeden Menschen er-
streckt, auf das Du, das mir nahe kommt, und dem ich von diesem Erbar-
men Zeugnis geben darf.

12 Hoffnung so weit wie das Meer*. Johannes Paul II. in Lateinamerika. Butzon & Berk-
ker, Kevelaer 1979, 121.

3 Nachfolge als Zeichen. Kommentarbeitrage zum Beschluf der Gemeinsamen Synode
der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland fiber die Orden und andere geistliche
Gemeinschaften. Hrsg. von F. Wulf, C. Bamberg, A. Schulz, Echter Verlag, Wiirzburg
1978, 339.





