
Konzentration auf die Mitte 

Anstöße moderner Spiritualität bei Johannes Paul II. 

Josef Sudbrack SJ, München 

Der naive Optimismus vergangener Jahrzehnte ist - das steht fest - ge- 
storben. In der Aufsatzsammlung von Carl Friedrich von Weizsäcker, 
Wege in der Gefahr1, findet der Leser voll Schrecken die These: •der 
Dritte Weltkrieg ist wahrscheinlich" - und er ist dies, wie von Weizsäcker 
glasklar beweist, nicht aufgrund der Bosheit einer Großmacht oder des 
Übermuts eines kleinen Potentaten, sondern aus der Eigengesetzlichkeit 
der politischen und wirtschaftlichen Weltlage. Der Atom-Physiker, Frie- 
densforscher und Philosoph bekennt sich dort auch - in aller Vorsicht - 
zur Nutzung der Atomenergie. Auf einer privaten Tagung mit dem Thema 
Leben aus Hoffnung, auf der Suche nach menschlichen Lebensformen in 
der wissenschaftlich-technischen Welt, plädierte er noch stärker für den 
Ausbau der Atommeiler - obgleich gerade der Atomunfall von Harrisburg 
geschehen und er selbst unmittelbar von dem Gorleben-Hearing (Ausla- 
gerung, Wiederaufbereitung von Atom-Müll, vor Ostern 1979) gekommen 
war: •Es gibt keine materiell zwingenden Gründe, von der gegenwärtigen, 
bis 1985 befristeten Reaktorplanung abzuraten." 

Der Laie, der sich solche Äußerungen bewußt macht, wird von kaltem 
Grauen ergriffen: Wir leben auf einem Pulverfaß, der Geruch eines glim- 
menden Dochts scheint schon in der Luft zu liegen. 

So ist es verständlich, daß die extrem andere These zur Bewältigung 
der heutigen Lage lautstark vertreten wird: Zurück zur Natur, zurück zur 
Einfachheit des bedürfnislosen Lebens, zurück zur vor-technischen Welt. 
Carl Amery ist einer der sprachgewandtesten Vertreter dieser Art von 
Zukunftbewältigung. In seinem Buch vom •Ende der Vorsehung. Die gna- 
denlosen Folgen des Christentums"2 spricht er als •Prominenter Laie auf 
Safari" Gott an: •Wir handelten in Deinem Auftrag, oder nicht? ,Erfüllet 

1 Eine Studie über Wirtschaft, Gesellschaft und Kriegsverhütung, München 1976. Jetzt 
Deutscher Taschenbuch-Verlag Nr. 1452, 1979, 110-118; 40. 
In einem Interview mit U. v. Mangoldt, Auf der anderen Seite der Verzweiflung oder 
Rückkehr zu einem christlichen Bewußtsein, Ölten '79, 148, stellt er den kommenden Krieg 
als •unvermeidlich" hin und läßt diese seine Ansicht konvergieren in die •Karma"-Er- 
fahrung von Gopi Krishna, das heißt in die zustimmende Erfahrung des unwiderruflich- 
notwendigen Schicksals; •War is inevitable". 
2 Reinbek, Rowohlt 1972, 35. 253; inzwischen sind andere Bücher ähnlichen Inhalts von 
ihm erschienen. 



Josef Sudbrack 268 

die Erde, macht sie euch Untertan!' Genau das haben wir getan, und darum 
gibt es DEINE Welt nicht mehr." Als Antwort verweist ihn die Stimme 
des abwesenden Gottes in eine paradiesische Urwelt zurück: •gib deine 
Untertanen frei und diene, wie Er gedient hat: diene deinen brüdern und 
Schwestern, sonne, mond, ochs, esel, Schimpansen, ameisen, bäume, regen 
und tau." 

Eine weitere, pessimistische Stimme wird mit dem kalvinistischen Theo- 
logen, Jacques Ellul3, hörbar. Auch für ihn sind Technik und Kultur eigent- 
lich vom Bösen. Aber er plädiert nicht für ein •Zurück zur Natur"; er er- 
wartet den richtenden, strafenden Eingriff Gottes von oben, der dem Spuk 
ein Ende bereiten wird. Er mißtraut allem, was von Menschenhand kommt, 
und setzt auf Gottes revolutionäre Endtat. Wie viele populär-frömmelnde 
Schriften tragen Züge dieser apokalyptischen Erwartung! 

Der Mensch von heute schaut pessimistisch in die Zukunft - sei es mit 
der nüchternen Exaktheit des Wissenschaftlers von Weizsäcker, der beim 
genannten Treffen nicht mehr von Hoffnung, sondern nur von der Abwehr 
der absoluten Hoffnungslosigkeit zu sprechen wagte; sei es aus der roman- 
tischen Nostalgie des Journalisten Amery, der anscheinend niemals die 
Grausamkeit des Naturzustandes (struggle for life) bemerkte; sei es aus 
der Weltuntergangsvision des Theologen Ellul, die unreflektiert von man- 
chem Erbauungsschrifttum geteilt wird. 

Wie überraschend steht dagegen die Zuversicht, die Papst Johannes 
Paul II. an den Tag legt. Die Gründe dafür mögen vielfach sein - Tem- 
perament, Biographie. Je mehr man sich aber mit diesem Mann beschäftigt, 
desto deutlicher wird, daß er keinen naiven Optimismus ausstrahlt, son- 
dern aus einer klaren Weltsicht und einem reflektierten Verstand heraus 
spricht. Das Fundament der Zuversicht aber ist sein Christentum; - es 
strahlt so stark aus, daß der Polen-Journalist der Wochenzeitschrift •Die 
Zeit", H. J. Stehle, die Begegnung des Papstes mit dem kommunistischen 
Polen als •Jahrhundertereignis" bezeichnete. Diesem Christentum sei im 
folgenden nachgegangen. 

3 UExegese des nouveaux Lieux communs, 1966; L'Illusion politique, 1956. Im deutschen 
Sprachraum wenig bekannt; vgl. von ihm, Die gegenwärtige Politik als Ort des Dämoni- 
sdien, in Kerygma und Mythos VI, 1, Hamburg 1979, 187-202; in The Seduction of the 
Spirit (deutsch: Verführung des Geistes), New York 1973, setzt sich Harvey Cox mit ihm 
auseinander, 69 ff: •The city in short has been cursed. It is the incarnation of the vene- 
rable Calvinist doctrine of total depravity." 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 269 

I. Der Erlöser des Menschen, Jesus Christus, ist die Mitte des Kosmos und 
der Geschichte4 

Diese Anfangsworte seiner Antrittsenzyklika formulieren den Grund der 
Zuversicht des Papstes. 

Jesus Christus 

Der aufmerksame Leser wird die christologische Grundstruktur der En- 
2yklika schnell erkennen: 

die einzige Ausrichtung des Geistes, die einzige Zielsetzung des In- 
tellekts, des Willens und des Herzens ist für uns dieses: Hin zu 
Christus, dem Erlöser der Welt (7). 

(1) Der Papst zieht sich nicht zurück in eine allgemeine Gottes-Vorstel- 
lung; an den entscheidenden Stellen des Textes setzt er auf den mensch- 
gewordenen Gottessohn, nicht auf eine Auffassung von Gott, die von der 
Inkarnation absieht. Deutlich wird das im Dialog mit nichtchristlichen Welt- 
anschauungen, den Johannes Paul II. nicht auf der Basis einer Theologie 
•des einen Gottes aller Menschen", sondern - dies einschließend, aber 
überbietend - mit einer Theologie •Jesu Christi für alle Menschen" führt. 
Mindestens dreimal zitiert er einen Satz aus der Pastoral-Konstitution 
des II. Vatikanischen Konzils über die Kirche in der Welt von heute 
(8. 13. 18): 

Der Sohn Gottes hat durch seine Menschwerdung sich gleichsam mit 
jedem Menschen verbunden. 

(2) Aus der christologischen Mitte vor allem sollte man auch den Akzent 
verstehen, den Johannes Paul II. - nicht zur Freude aller Theologen - auf 
die Marienverehrung setzt. Die dogmatischen Sätze von Maria, der wahren 
Gottesmutter, schützten immer schon den Glauben an die Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus gegen Aushöhlung. 
(3) Deshalb auch stellt der Papst das integrale Dogma von Jesus Christus 
in den Mittelpunkt: Wahrer Mensch und wahrer Gott, so wie zwei Über- 
schriften im Kapitel vom •Geheimnis der Erlösung" lauten: •Die göttliche 
Dimension" und •die menschliche Dimension" - •im Geheimnis der Erlö- 
sung" (9. 10). 

Erlöser der Menschen 

Es fällt auf, daß der Papst vom Menschen in der Einzahl statt in der Mehr- 
zahl spricht: 

4 Zitiert nach: Die Würde des Menschen in Christus. Die Antrittsenzyklika •Redemptor 
Hominis" Papst Johannes Pauls II., Freiburg 1979. Wir geben jeweils nur die in allen 
Ausgaben markierte Kapitel-Numerierung an. 



Josef Sudbrack 270 

Es geht nicht um einen •abstrakten" Menschen, sondern um den 
realen •konkreten"  und •geschichtlichen"  Menschen. Jeder •ein- 
zelne" Mensch ist gemeint; denn jeder ist vom Geheimnis der Erlö- 
sung betroffen, mit jedem ist Christus für immer durch dieses Ge- 
heimnis verbunden. (13) 

An wichtigen Enzykliken Papst Pius XII. läßt sich schon sprachlich der 
Unterschied ablesen: Mystici Corporis. •Über den mystischen Leib der 
Kirche" oder: •Humanis Generis", •Des Menschengeschlechts Uneinig- 
keit . . ."5. Das klingt allgemein, systematisch. Johannes Paul II. aber 
spricht vom Einzelmenschen. Gewiß, man soll sprachliche Eigenheiten nicht 
auf die Goldwaage legen, aber es muß auffallen, wie bewußt Johannes 
Paul II. mit dem II. Vatikanischen Konzil und Johannes XXIII. beginnt 
und die Zeit der Pius-Päpste übergeht. 

Die Betonung des Einzelmenschen hat zweifelsohne auch philosophische 
Wurzeln. Viele Aufsätze Karol Wojtylas zeigen es: •Soi et Autrui • la 
crise de l'irreductible dans l'homme" (Das Selbst und der andere • Die 
Krise dessen, was im [Einzel-]Menschen unrückführbar ist); •La subjecti- 
vite et irreductible dans l'homme" (Die Subjektivität und das, was im 
Menschen unrückführbar ist); •Die Transzendenz der Person im Handeln 
und die Autoteleologie des Menschen." Der Einzelmensch und seine Frei- 
heit bilden auch das Fundament der Auseinandersetzungen mit dem kom- 
munistischen Regime in Polen: 

Sämtliche Forderungen der Kirche sowie ihre Klagen über verschie- 
dene Maßnahmen der polnischen Regierung geschahen im Namen 
der Menschenrechte und der Freiheit des Individuums.6 

Der tiefere Grund aber, warum der Papst den Einzelmenschen und die 
Rechte des Individuums hervorhebt, ist der Glaube an die Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus: Weil wir Gott in diesem einzelnen Menschen 
begegnen, ist jeder seiner Brüder und seiner Schwestern, ist jeder Mensch 
unendlich wertvoll vor Gott und für uns. 

Mitte des Kosmos und der Geschichte 

Dieser Jesus Christus ist auch der Grund für die Zuversicht und den 
Optimismus Johannes Pauls II. Im Mittelteil der Enzyklika setzt sich der 
Papst mit dem Materialismus des Westens und des Ostens auseinander 
und fragt: 

Wird der Mensch als Mensch im Zusammenhang mit diesem Fort- 
schritt wirklich besser . . .? 

5 Vgl. die Texte in Heilslehre der Kirche, Freiburg/Schweiz 1953, 466 ff. 255. 
6 Alle Referenzen nach der Biographie des BBC-Journalisten, Zbigniew Jerzy Blazynski, 
Der Papst aus Polen, Reinbek 1979, 126. 153. 160. 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 271 

Zur Beantwortung verweist er auf Christus: 
Diese Frage müssen sich die Christen stellen, eben weil Jesus Chri- 
stus sie so umfassend für das Problem des Menschen empfänglich 
gemacht hat. (15) 

Jesus Christus stellt nicht nur von einer höheren Warte ethische Forderun- 
gen; er ist •inkarniert", Fleisch, ein Stück dieses •Kosmos und der Ge- 
schichte" geworden; deshalb ist ein grundsätzlicher Pessimismus für diese 
Welt nicht mehr möglich. 

Daß der Papst dabei keiner Naivität des Fortschrittsglaubens, aber auch 
keiner Nostalgie des •Zurück zur Natur" frönt, zeigt sich Seite für Seite. 
Statt dessen betont er die Verantwortung des Menschen für die Schöpfung 
- eine Verantwortung, die den Menschen in der Mitte, in seiner letzten 
Bestimmung trifft. 

Subjekt der Verantwortung ist einzig und allein der Mensch selbst. 
Für uns Christen wird eine solche Verantwortung besonders offen- 
kundig, wenn wir . . . uns an das Geschehen des Jüngsten Gerichts 
erinnern. (16) 

Dies ist typisch für die Spiritualität des Papstes: Das Hervorheben des 
ganzen Glaubens, abstrichlos und ohne Klauseln; und deshalb ein volles 
Bekenntnis zur Welt und ihren Sorgen, abstrichlos und ohne Klauseln; und 
deshalb ein volles Ja zur Freiheit und zum Recht eines jeden einzelnen 
Menschen. 

II. Die beiden Herausforderungen des Christentums 

Die geistigen Bewegungen der letzten fünfzehn Jahre, die auch Johannes 
Paul II. als Hintergrund seiner Gegenwartsanalyse dienen, können seine 
Spiritualität weiter verdeutlichen. Eine aktive revolutionäre Bewegung 
um 1966 schlug um in die Flucht vor Verantwortung; eine oft marxistische 
•Theologie ohne Gott", •Theologie vom Tode Gottes", wurde zu einer 
fast buddhistischen Religiosität, die mit dem Stichwort •Hippie, Blumen- 
kind" nur unvollkommen gekennzeichnet ist. Theologen •des Todes Got- 
tes" machten sich auf die Suche nach einer immanenten, im Menschen 
ruhenden Religiosität; oftmals flüchteten dieselben Jugendlichen oder 
Erwachsenen, die eben noch protestierend das Paradies des Proletariats 
gewaltssam herbeizwingen wollten, nun in das Paradies der Gurus und 
der Ashrams. 

Der Religionswissenschaftler, Ronald C. Zaehner, hat diese beiden Ten- 
denzen als Niederschlag der beiden tragenden Weltanschauungen neben 
dem Christentum charakterisiert: marxistische Weltbejahung unter Leug- 



Josef Sudbrack 272 

nung der Religiosität - buddhistische Weltverneinung unter Aufgabe der 
Weltverantwortung7. Wenn man diese Kurzcharakterisierung als Trend 
und nicht als erschöpfende Definition annimmt, wenn man sie als Heraus- 
forderung für das Christentum und nicht als gültige Beschreibung nicht- 
christlicher Religionen auffaßt, dann ist mit beiden Tendenzen tatsächlich 
die Aufgabe des Christentums umschrieben. 

Schon ein flüchtiger Blick zeigt, daß beide sich einen in der christologi- 
schen Mitte, die Johannes Paul II. so energisch herausstellt: Engagement 
für die Welt - so wie der Mensch Jesus umherging und heilte; Konzentra- 
tion auf das ewige Jetzt Gottes - so wie in Jesus Gottes Ewigkeit uns zur 
Gegenwart geworden ist. Mensch und Gott - aber keine Reduzierung auf 
Nur-Mensch oder Nur-Gott. 

Es ist das gleiche Anliegen, das der Prior von Taize, Roger Schutz, 
Kampf (Engagement) und Kontemplation (Meditation) nennt; er faßt mit 
diesem •Lutte et Contemplation" das urchristliche •Actio und Contempla- 
tio", •labora et ora", •Arbeite und bete" zusammen: Ja zum Menschen 
und Ja zu Gott. Wir stehen in der Mitte christlicher Spiritualität. 

A. Das Engagement für die Welt 

1. Die Rede Johannes Pauls II. in Puebla 

Auf seiner Mexikoreise begleitete den Papst die bange Frage: Wird es auf 
der •dritten Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischöfe in 
Puebla" am 26. 1. 1979 gelingen, die Kluft zwischen den radikalen Ver- 
fechtern der Theologie der Befreiung und ihren ebenso radikalen Ableh- 
nern zu überbrücken? 

Die Pressestimmen und auch das Schlußdokument der Bischöfe zeigen, 
daß es - besonders durch die Rede des Papstes - gelang, eine gemeinsame 
Linie zu finden. In einer Mittwochs-Ansprache vom 11. Februar 1979 for- 
mulierte der Papst noch einmal seine Intention und zeigte die Mitte, wo 
sich die zerstrittenen Parteien treffen: 

Glaubensverkündigung bedeutet, alles tun, was in unseren Kräften 
steht, damit der Mensch . . . sich in Christus finde . . . Dieses Sich- 
finden ist zugleich die tiefste Quelle der Befreiung des Menschen. 
Dies drückt Paulus aus, wenn er schreibt: •Für die Freiheit hat uns 
Christus befreit..." 
Man muß einem der großen heutigen Theologen . . . zustimmen, der 

7 Vgl. die Gesamtsynthese in Concordant Discord, The Interdependence of Faiths, Ox- 
ford 1970, mit dem Schlußkapitel: The flesh will become word. 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 21S 

mit Recht nach einer Befreiungstheologie von universaler Geltung 
ruft. Der Kontext ist jeweils verschieden, aber die Wirklichkeit der 
Freiheit, zu der Christus berufen hat, ist unversal.8 

Auf einer •soliden Christologie"9 (I, 2) muß den Impuls aufruhen. Man 
darf weder •die Gottheit Christi verschweigen" (I, 4) noch Jesus zum Klas- 
senkämpfer machen (I, 4). Auf der vollen Botschaft von Jesus und der Kir- 
che aber erwächst wie von selbst •die Verteidigung und Förderung der 
Menschenwürde": 

im Zentrum der Botschaft ... findet (die Kirche) die Motivierung, um 
einzutreten für die Brüderlichkeit, die Gerechtigkeit, den Frieden 
und gegen alle Beherrschungssysteme, Versklavungen, Diskriminie- 
rungen, Gewalttaten, Anschläge auf die Religionsfreiheit, Angriffe 
gegen den Menschen und gegen das Leben. (III 2) . . . Man muß auf 
diesem Gebiet (Politik und Wirtschaft) den pastoralen Einsatz er- 
mutigen mit einem wahrhaft christlichen Verständnis von Befreiung. 
Die Kirche verspürt die Pflicht, die Befreiung von Millionen von 
Menschen anzukündigen, die Pflicht zu helfen. (III 6) 

Mitte und Kriterium ist die Erlösung durch Jesus Christus. Diese aber ist 
eine Befreiung im universalsten Sinn. Deshalb hat die Kirche die Pflicht, 
die Botschaft der Befreiung durch Jesus Christus überall zu verkünden 
und nach ihren Kräften mitzuhelfen, daß aus der Verkündigung Wirklich- 
keit wird. 

2. Züge einer Spiritualität des Engagements 

Es wäre verfrüht und - gemessen an den Unterlagen - vermessen, nun ein 
•geistliches Profil" von Johannes Paul II. zu zeichnen. Aber einige Linien 
aus einem prominenten theologischen Entwurf, •Glaube in Geschichte und 
Gegenwart"10 sollen helfen, das Anliegen des Papstes zu verstehen. 

Für eine Theologie, die dient 

Manchen hat es überrascht, wie eindeutig sich J. B. Metz in dem genannten 
Buch von seinem Lehrer K. Rahner distanziert11. Metz befürchtet, daß die 

8 Zitiert in der Ausgabe der Enzyklika (vgl. Anm. 4), 137. 
9 Die Texte der Papstansprachen aus Mexiko sind wiedergegeben nach •Hoffnung so weit 
wie das Meer", Johannes Paul II. in Lateinamerika, Kevelaer 1979; die folgenden Zitate 
stammen aus dem Grundsatzreferat vor der Biscbofskonferenz in Puebla und werden nach 
Kapitel und Abschnitt zitiert. 
10 Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie, Johann Baptist Metz, Mainz 1977; 
wir geben im folgenden jeweils die Seite an. 
11 In der Festschrift für Karl Rahner, Wagnis Theologie, Erfahrungen mit der Theologie 
Karl Rahners, Freiburg 1979, fehlt neben J. B. Metz auch K. Lehmann aus dem Kreis um 
Karl Rahner; dafür findet sich im Schlußteil des Beitrags von H. Vorgrimler eine harte 
Replik an der •vernichtenden Kritik" von Metz an Rahner. 



Josef Sudbrack 274 

theologische Systematik die Wirklichkeit überspringt, Deutungen vom 
grünen Tisch des Denkens aus entwirft und dadurch blind wird gegenüber 
den Tatsachen. Ob diese Kritik nun tatsächlich Rahner trifft, interessiert 
hier weniger12. Sie trifft aber die Sache. Metz wendet sich gegen die 

Uberlegitimation der Identität des religiösen Subjekts angesichts der 
geschichtlichen Leiden der Menschen . . . Jene gesellschaftlichen Wi- 
dersprüche und Antagonismen, aus denen geschichtliche Erfahrung 
leidvoll lebt und in denen das geschichtliche Subjekt sich konstituiert 
(verschwinden dabei) in der Ungegenständlichkeit einer vorgewuß- 
ten •transzendentalen Erfahrung", in der diese Widersprüche bereits 
undialektisch versöhnt sind. (62) 

In der Alltagssprache besagt dies: Alles Denken bleibt hinter der Wirk- 
lichkeit zurück. Die Erfahrung ist reicher und leidvoller als die Systematik. 
Deshalb ist besonders die Theologie zu warnen, daß sie nicht durch Ge- 
dankengebäude den Menschen von der Tatsachenwelt abschließt. Das 
letzte, was das christliche Leben trägt, ist nicht zu begreifen, sondern nur 
zu verehren, nur anzubeten; nicht in Denken und Erfahrung zu überführen, 
sondern in Hoffnung zu erwarten. Werte wie Geheimnis, Ehrfurcht, Er- 
gebung vor dem Größeren und Demut vor dem Höheren sind Grundzüge 
der christlichen Spiritualität. Metz betont - in anderer Sprache - dasjenige, 
was man früher •negative Theologie", also eine Theologie nannte, die ihr 
Nicht-Wissen und ihre Nicht-Erfahrung eingesteht und zum Fundament 
des Ganzen macht. 

Nicht Begreifen, sondern Erinnern an Jesus Christus 

Metz schützt sich gegen den Moloch der Systematik durch die Kategorie der 
•Erinnerung". Nicht das Wissen von Jesus, sondern die Tatsache Jesu 
Christi ist der Angelpunkt der christlichen Botschaft. Diese Tatsache wird 
nicht durch •Begreifen", sondern durch •Erinnern" in das Leben des Chri- 
sten eingebracht. 

Nicht von ungefähr legt sich christlicher Glaube kategorial als memo- 
ria passionis, mortis et resurrectionis (Gedächtnis an das Leiden, den 
Tod und die Auferstehung) Jesu Christi aus und sucht sich in der 
Erzähl- und Argumentationsgestalt der befreienden Erinnerung, als 
einer bestimmten Gestalt von Hoffnung, in den Verhältnissen der 
Neuzeit zu verantworten. (175) 

Mit anderen Worten: In Auseinandersetzung mit modernen Problemen 
und Fragen ist das letzte und entscheidende Argument der schlichte Hin- 
weis auf Jesus Christus, wie er sein Leben führte, starb und vom Vater 
12 Vgl. z. B. K. Rahner, Schriften zur Theologie VIII, 165: •Der wahre Radikalismus der 
Gotteslehre kann nur die stets neu unternommene Destruktion eines Götzen sein." 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 275 

auferweckt wurde. Wir können und dürfen uns weiterhin nicht in ein di- 
stanzierendes Wissen über ihn hineinbegeben, sondern müssen uns an ihn 
binden, in die Nachfolge hineinstellen. In diesem lebendigen Prozeß erst 
wird einsichtig, wo das Christentum von heute seine Aufgabe findet. Dies 
also muß gelebt und (theologisch) •erzählt", nicht aber in erster Linie ana- 
lysiert und systematisiert werden. In Worten Papst Johannes Pauls II.: 

Die Kirche bleibt umfangen vom Geheimnis der Erlösung, das das 
Grundprinzip ihres Lebens und ihrer Sendung ist. (7) 

Solidarität und Volksreligiosität 

Der Rückbindung an Jesus und das •Geheimnis der Erlösung" entspricht 
der Blick in die Gegenwart, in die Situation unserer Zeit, worin sich der 
Anstoß Jesu konkretisieren muß. Hier kritisiert Metz, 

daß die Kirche zwar •Kirche für das Volk" sein will, aber zu wenig 
•Kirche des Volkes" ist. (121) 

Es geht nicht um Mitgliedszahlen, sondern um die Struktur von Glaubens- 
bewußtsein und christlichem Vollzug. Sie dürfen nicht abstrakt, von oben, 
von Leitung oder Theologie, nach unten verordnet werden, sondern müs- 
sen von der Basis her erwachsen. Kirche und Theologie sollen sich zum 
Anwalt der Menschen, ihrer Nöte und Sorgen, ihrer Sehnsüchte und Wün- 
sche machen. Die vom Zweiten Vaticanum ausgelösten Reformen waren 
notwendig - aber sie wurden oftmals zu sehr auf akademischen Schreib- 
tischen und in Verwaltungsbüros entworfen. 

Metz präzisiert sein Plädoyer für das •Volkschristentum" im Blick auf 
den südamerikanischen Kontinent. 

Daß man in gewissen menschlichen Verhältnissen gar nicht •recht- 
gläubig" sein kann, spricht für die Humanität des Glaubens. Aber 
es wäre die eigentliche Inhumanität des Christentums, wenn es diese 
Unmenschlichkeit nur ertragen lehrte. Hier darf nicht nur getröstet, 
hier muß auch geheilt werden; hier müssen die Lebensbedingungen 
selbst gewandelt werden. (125) 

Für unsere mitteleuropäische Spiritualität ergibt sich aus diesem Aufruf 
zur •Volksreligiosität" zweierlei. Einmal eine weltweile Solidarität. Es 
muß den europäischen Christen treffen, daß große Teile der Menschheit 
unter Bedingungen leben, die ein christliches Leben und Glauben unmög- 
lich machen. Dazu die Enzyklika des Papstes: 

Die Kirche (wird) kraft ihrer göttlichen Sendung zur Wächterin die- 
ser Freiheit, die Bedingung und Grundlage für die wahre Würde der 
menschlichen Person ist. (12) Die Kirche, die aus einem eschatologi- 
schen Glauben lebt, betrachtet diese Besorgnis des Menschen um seine 
Menschlichkeit, um die Zukunft des Menschen auf Erden und damit 



Josef Sudbrack 276 

auch um die Richtung von Entwicklung und Fortschritt als ein we- 
sentliches Element ihrer Sendung, das hiervon nicht getrennt werden 
darf. (15) 

Es muß nicht noch einmal betont werden, daß Menschenwürde und Frei- 
heit jedes einzelnen Menschen Grundthemen auch des Papstes sind. 

Das zweite gilt der Volksfrömmigkeit in Europa. Die übereifrige Ab- 
schaffung oder Verachtung von Frömmigkeitsformen, die man paralitur- 
gisch, das heißt nicht aus der Mitte der Liturgie stammend, nannte, war ein 
Fehler. Wallfahrt, Marienverehrung, Weihwasser, Rosenkranzgebet und 
vieles andere mögen ausgewuchert gewesen sein. Aber nur wer genau hin- 
hört, welche Bedürfnisse der Menschen sich dort niederschlagen, darf dar- 
angehen, neue, bessere Formen zu finden. Heute sieht man ein, daß im 
Übereifer des Reformierens manche Deformierung geleistet wurde. 

Hier kann ein Hinweis auf die Frömmigkeit des Papstes genügen. Seine 
Marienverehrung, die ihn das große M ins Wappen setzen ließ, ist aus der 
Volksfrömmigkeit geboren. 

Hier zeigt sich der sozialpsychologische Aspekt der katholischen Marien- 
verehrung: Integration der Frömmigkeit des Volkes. 

Orthodoxie und Orthopraxie 

Eng damit verknüpft ist ein anderer Zug der Fundamentaltheologie von 
Metz: Die Hervorhebung der •Orthopraxie", des •rechten Tuns". 

An manchen Thesen der südamerikanischen Befreiungstheologie wurde 
mit Recht kritisiert, daß die Wahrheit (Orthodoxie) des Glaubens an seiner 
Wirksamkeit (Orthopraxie) gemessen werde. Wo diesseitiger Erfolg zum 
Kriterium für die Wahrheit wird, verliert der Glaube seine Verankerung 
in Gott und in Jesus. Bei Metz ist die •Erinnerung an Jesus" Grundpfeiler 
der Theologie. 

Doch darauf aufruhend bedeutet die Betonung von •Orthopraxie" eine 
ernste Mahnung an die moderne Spiritualität: Tun und Denken, Handlung 
und Glaube müssen Hand in Hand gehen, unlösbar verknüpft sein - das 
ist der Auftrag. Jesus Christus ist keine statische Figur und kein •Dogma", 
sondern Leben und Handeln, Verkünden und Sterben, Einheit von Aktivi- 
tät und Liebe. Nur in der konkreten Nachfolge, nicht im Nachdenken, nur 
im Tun dessen, was man glaubt, wird dem Christen sich der Glaube voll 
erschließen. Das Geheimnis der Person Jesu Christi versperrt sich reiner 
Intellektualität und isolierter Erfahrung. Erst im Vollzug werden der 
Glaube und das Geheimnis Jesu Christi nicht mehr Rätsel und Skandal, 
sondern bergender Grund und ersehnte Hoffnung sein. So schreibt Hans 
Urs von Balthasar auf den letzten Seiten seiner Theodramatik13: 
1S Band II, 2, Die Personen in Christus, Einsiedeln 1978, 471. 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 277 

In diesem Sinn (daß die Christen eingelassen sind in die Sendung, 
die Missio Jesu Christi) kann das Spiel (also das Ausführen der Sen- 
dung) eine immer tiefere Einsicht in das abgründige Gottesgeheimnis 
vermitteln, nicht im Sinn scholastischer Begriffsklitterung, wohl aber 
im Sinn immer tieferer •Einsicht mit allen Heiligen zusammen" in 
die Dimension •der Liebe Christi, die alle Begriffe übersteigt - um 
in die ganze Fülle Gottes hinein erfüllt zu werden" (Eph 3, 18 f). 

Orthopraxie (Tun und •Spiel") und Orthodoxie (Einsicht und Erfah- 
rung) haben zwar einen je anderen Stellenwert in der christlichen Spiritua- 
lität, sind aber untrennbar aneinander geknüpft. 

Bindung an die Mitte 

Aus dem Gesagten wird verständlich, warum Metz in eine doppelte Rich- 
tung polemisiert: Gegen eine Lehre vom christlichen Handeln, die von der 
Mitte des christlichen Glaubens absieht und nur von den Rändern her, aus 
allgemeinen, vorchristlichen Prinzipien argumentiert. Aber ebenso gegen 
eine Lehre des christlichen Glaubens, die sich nur um Sätze kümmert und 
das Tun und dessen konkrete, heutige Umstände übersieht. Je mehr es um 
den Menschen und seine Anliegen geht - Heil und Heilung - desto bewuß- 
ter muß die christliche Ethik in der Glaubensmitte, bei Jesus Christus, an- 
setzen. Und umgekehrt ist der christliche Glaube erst dann voll-human und 
damit voll-christlich, wenn er die Probleme der Menschen von heute mit 
hineinnimmt in sein Glauben. 

Das trifft ein Grundanliegen der Enzyklika Papst Johannes Paul II.: 
Unsere Teilnahme an der königlichen Sendung Christi... ist eng 
verbunden mit jedem Bereich der christlichen und zugleich mensch- 
lichen Moral. 

Sie stammt 
aus einem besonderen Ruf in Verbindung mit dem Heilswirken der 
Gnade. (21) 

Der Christ muß aus der ihm geschenkten und aufgetragenen Gnade Christi 
handeln - so könnte man die Fundamentaltheologie von J. B. Metz um- 
schreiben und träfe damit ein Anliegen der Antrittsenzyklika Papst Jo- 
hannes Paul II., damit aber zugleich den Humanismus des Papstes: 

Dieses Prinzip, die Grundregel der gesamten christlichen Praxis - 
der Praxis des Apostolates und der Pastoral, der Praxis des inneren 
und gesellschaftlichen Lebens -, muß im richtigen Verhältnis auf alle 
Menschen und auf jeden einzelnen von ihnen angewandt werden. 

(21) 
Das ist das Grundanliegen der Papst-Rede vor den südamerikanischen 
Bischöfen in Puebla. 



Josef Sudbrack 278 

Von einer soliden Christologie muß das Licht auf die vielen Themen 
und Fragen des Glaubens und der Pastoral fallen, die ihr euch in 
diesen Tagen zu prüfen vorgenommen habt. (I, 2) 

Denn, wie Johannes Paul II. die Pastoralkonstitution des Vatikanischen 
Konzils zitiert: 

Das Geheimnis des Menschen erhellt sich nur im Geheimnis des 
menschgewordenen Wortes Gottes. (I, 9) 

Der Ernst des Todes und die Hoffnung der Auferstehung 

Noch sichtbarer wird das christliche Anliegen bei Metz, wenn er auf den 
Tod und die Überwindung des Todes zu sprechen kommt. 

Heilsgeschichte ist jene Weltgeschichte, in der den besiegten und ver- 
gessenen Möglichkeiten menschlichen Daseins, die wir •Tod" nennen, 
ein Sinn in Aussicht gestellt wird, der durch den Ablauf künftiger 
Geschichte nicht widerrufen oder aufgehoben wird. (100) 

Es gibt einen Sinn über die Todesgrenze hinaus; dieser Sinn gilt auch und 
gerade denen, die längst vergessen im Grabe liegen. Das christliche Wort 
dafür heißt Auferstehung; und die Hoffnung auf Auferstehung lebt aus 
der Erinnerung an den, der den Tod des Karfreitags am Ostermorgen 
überwunden hat. 

Der Ernst des Todes und die Hoffnung auf Auferstehung aber schärfen 
den Blick auf das gegenwärtige Leid (als Vorbote des Todes) und rufen 
zu seiner Überwindung auf (als Angeld der Auferstehung): 

Das Gedächtnis des Leidens im christlichen Sinn weicht nicht aus in 
das Grau sozialer und politischer Beliebigkeit, sondern schärft das 
soziale und politische Gewissen im Interesse des fremden Leids. 
(100 f) Das •Neue" der eschatologischen Herrschaft Gottes (d. i. der 
Sieg über den Tod) muß in begründender und gezielter Verände- 
rungsabsicht ausgedrückt werden  (d.  h.   im Handeln  des  Men- 
schen) . . . (98) 

Christliche Spiritualität nimmt ihre Motivation und ihre Kraft aus der 
Mitte des Glaubens, aus dem Sieg Gottes über den Tod und setzt sich ge- 
rade deshalb ein für die konkreten Nöte der Gegenwart. Das hohe Ideal 
zeichnet auch Papst Johannes Paul II.: 

Dieses eschatologische Bild (vom Endgericht vor Gott) muß immer 
auf die Geschichte des Menschen •angewandt" werden, muß stets der 
•Maßstab" für die menschlichen Handlungen sein, gleichsam ein 
Grundschema für die Gewissenserforschung eines jeden einzelnen 
und von allen zusammen . .. 
Diese Worte (Jesu: Was ihr dem geringsten meiner Nächsten getan 
habt...) erhalten eine noch eindringlichere Mahnung, wenn wir dar- 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 279 

an denken, daß anstelle von Brot und kultureller Hilfe den neuen 
Staaten und Nationen... mitunter große Mengen von modernen 
Waffen angeboten werden. (16) 

Der Papst scheut sich nicht, konkrete Probleme der Entwicklungshilfe von 
den zentralen Wahrheiten und Hoffnungen des christlichen Glaubens her 
zu beleuchten. Die Pflicht zum karitativen Tun des einzelnen bleibt, aber sie 
integriert sich in die christliche Verantwortung für die großen Probleme 
der Menschheit. 

Das christliche Handeln muß aus der Mitte des Glaubens aufsteigen und 
ist deshalb vollmenschlich. 

B. Die Erfahrung des Glaubens und die christliche Selbstfindung 

Man hat am Entwurf von Metz mit Recht kritisiert, daß er nur die von ihm 
so benannte •politische" Seite der christlichen Existenz bedenke. Die an- 
dere, die er •mystisch" nennt, komme zu kurz. Vom Beten spricht Metz 
eigentlich nur unter emanzipatorischen, funktionalen Vorzeichen: 

Aus dem Gebet sucht sie (die Spiritualität der Befreiung) die Freiheit 
von den vermeintlichen Plausibilitäten der sozialen Mechanismen 
und Vorteile zu gewinnen und die Kraft zu jener Selbstlosigkeit, 
die ein befreiendes Handeln im Interesse der anderen, •der Gering- 
sten unter den Brüdern", erfordert. (83) 

Dem christlichen Beten kommt zweifellos die Funktion zu, den Beter zu 
einem offenen, selbstlosen Tun zu befreien. Aber dies nur, weil das Beten 
selbst nicht Mittel zum Zweck des selbstlosen Tuns ist, sondern in sich wert- 
voll, selbstlos und aus sich heraus offen ist. 

1. Die geistlichen Übungen Papst Johannes Pauls II. 

So sehr die Ansprachen des Papstes vom Geist des Gebetes durchzogen 
sind, so wenig reflektieren sie - verständlicherweise, weil es ihm selbstver- 
ständlich ist - über die Theologie des Gebets. 

Die Exerzitienvorträge, die Kardinal Wojtyla während der Fastenzeit 
1976 in Rom vor Paul VI. und der Kurie hielt14, machen das Thema Gebet 
ausdrücklich. Nach dem bisher über Jesus und das Engagement für die 
Welt Gesagtem verwundert es nicht, daß der künftige Papst sich die 07- 
bergszene wählte, um über Beten zu sprechen; oder wie er sich selbst korri- 
giert: nicht •über das Gebet (zu) sprechen, sondern... am Gebet Jesu 
Christi selbst teil(zu)nehmen". 

14 Zeichen des Widerspruchs, Besinnung auf Jesus (Karol Wojtyla), Freiburg 1979; zi- 
tiert wird nach Seitenzahl. 



Josef Sudbrack 280 

Wir wissen, wie oft Jesus allein betete, sich von seinen Jüngern ent- 
fernte und mit dem Vater Zwiesprache hielt. .. Nur ein einziges Mal 
bat Jesus die Apostel ausdrücklich, sich an seinem Gebet zu beteili- 
gen, in Getsemani... Warum gerade in diesem Moment? 

Die Antwort darauf kann man vier fältig aufgliedern: 
Vielleicht weil er sie bereits in eine besondere Teilnahme an seinem 
Mysterium hineingezogen hatte (am Mysterium des eudiaristischen 
Mahls am gleichen Abend). (168) 

Aber dann weiter: 

In diesem Gebet (am ölberg) widerspiegelt sich die umfassende 
Kenntnis, die Jesus vom Menschen und von der ganzen Menschheit 
hat, die .. . sich vom Willen des Vaters immer mehr entfernte. . . 
(169) 

Als Teilnahme an Schuld und Leid ist das ölberggebet Grundgebet der 
Menschen. Doch Kardinal Wojtyla besinnt sich noch tiefer: 

Dieses Gebet ist im Grunde eine Begegnung zwischen dem mensch- 
lichen Willen Jesu Christi und dem ewigen Willen Gottes. (171) 

Nirgendwo mehr als am Gebetskampf des ölbergs wird deutlicher, daß 
Beten Begegnung heißt. 

Diese Begegnung des Menschen mit Gott aber ist nicht ein für allemal 
geschehen, sondern ein Prozeß, der weitergeht, der das Leben der Kirche 
ausmacht. Deshalb wagt Kardinal Wojtyla, das Gebet der Christen hinein- 
zustellen in das Beten Jesu am ölberg: 

Die Kirche sucht immer nach dieser verlorenen Stunde von Getse- 
mani, nach der von Petrus, Jakobus und Johannes verschlafenen 
Stunde, sie versucht das Versäumnis wieder gutzumachen und der 
Einsamkeit des Meisters, die das Leiden seiner Seele steigerte, abzu- 
helfen. (173) 

Ein spiritueller Grundakkord durchzieht dies alles: 
•Dasein für...", in Beziehung und in Hingabe sein, darin besteht 
die Wesensstruktur der personalen menschlichen Existenz. (153) 

Auch Beten ist in der Mitte ein •Dasein für", ein •In-Beziehungsein": In 
Beziehung mit Jesus Christus; durch ihn mit seinem Vater; deshalb auch in 
Beziehung mit den Menschen. 

Erst in und aus der Beziehung findet der Mensch seine Identität, kann er 
seinem Leben Sinn geben. So unterwies der Kardinal seine jungen polni- 
schen Mitbürger: 

In erster Linie eine Erfahrung der Begegnung mit Gott, bei der sie 
zugleich sich selbst wiederfinden und den Sinn des Lebens neu ent- 
decken. (14) 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 281 

2. Züge einer Spiritualität der Gotteserfahrung 

Diese auf Beziehung und Begegnung aufruhende Lehre vom Gebet kon- 
trastiert zu manchem, was heute • auch innerhalb der Kirche • über Tie- 
fenerfahrung, Identität, Selbstfindung, Meditation, Glaubenserfahrung 
gelehrt wird. Der Papst ließ seine Exerzitienpredigten, seine Ansprachen 
über Meditation, Gebet, Glaubenserfahrung um die augustinische Dop- 
pelaussage kreisen: 

Diese Anti-Liebe •Eigenliebe bis zur Geringachtung Gottes" . .. 
kann nur ... durch die Liebe ein Gegengewicht erhalten und über- 
wunden werden durch grenzenlose Liebe, die •Liebe Gottes bis zur 
Geringachtung seiner selbst", (z. B. 67, 72, 207) 

Nur auf der Basis dieser Grundeinsichten des christlichen Glaubens sollte 
über die Erfahrung des Glaubens nachgedacht werden. 

Glaube braucht Erfahrung 

Das Stichwort Erfahrung prägt das heutige Bemühen um Gebet und Medi- 
tation. Das Beten soll nicht nur die Außenseite des Menschen treffen, son- 
dern seine Mitte berühren. Auch im Folgenden kann es nicht darum gehen, 
die Spiritualität des Papstes nachzuzeichnen; aber die Konfrontation mit 
einem der wichtigsten Vertreter des Mühens um Erfahrung kann die 
Eigengestalt der Gebets- und Erfahrungs-Theologie Johannes Pauls II. 
sichtbar machen. Karlfried Graf Dürckheim schreibt zur heutigen Suche 
nach Erfahrung: 

Unsere Zeit erkennt und anerkennt endlich das (!) Primat der inne- 
ren Erfahrung als Quelle dessen, was  für die Vollendung des 
Menschseins Gültigkeit hat... Der Zustand .. . erschließt die alles 
verwandelnde, übergegenständliche Präsenz der Fülle des Seins ... 
Nur in der Haltung dessen, der im gegenstandslosen, wahrhaft in- 
ständlichen Bewußtsein ist, wird dem Menschen die Gnade bewußt, 
die nicht mehr das ihn gleichsam von außen treffende Wunder ist, 
das Mirakel. Im vollendeten Zustand seines inständlichen Bewußt- 
seins erlebt er als Gnade den, der er selbst in seinem Wesen ist (her- 
vorgehoben von Dürckheim) - als Präsenz, Bestimmung und Ver- 
heißung.15 

Was hier als Mirakel abqualifiziert wird, ist nach Johannes Paul II. die 
Grundstruktur der Gotteserfahrung - daß der Mensch sich vom Selbst, von 
dem, was er ist, wegwende zu Gott und dessen Liebe; daß der Mensch das 
Heil nicht in sich finde, sondern geschenkt erhalte; daß die höchste Erfah- 

15 Ton der Stille, in •munen muso", Ungegenständliche Meditation, Mainz 1979, 300-302. 



Josef Sudbrack 282 

rung sich dort ereignet, wo dem Menschen das ungeahnt Schöne und Über- 
wältigende begegnet: Gott. 

Wem Gebet und Meditation in ihrem letzten Sinn nur ein •Aufleuchten- 
lassen des Tiefen-Ichs" bedeuten, dem kann auch die Begegnung mit Gott 
nur eine Projektion sein, die das Tief en-Ich an die Oberflächenwelt der Bil- 
der wirft: 

Nicht also sind die Gottesbilder die ursprüngliche Quelle lebendigen 
Glaubens ... (Das Bildlose nimmt erst) auf dem Bildschirm des 
Welt-Ichs ... Gestalt an. Zum Rang eigenständiger Gestalten erho- 
ben, werden sie vom Welt-Ich zur Ursache des als überweltlich erfah- 
renen Charakters der Erfahrung gemacht. 

Die christliche Erfahrung aber weiß, daß jede Selbsterfahrung, mag sie sich 
noch so weit ausstrecken, nur ein vorbereitender Weg zum Glück des Be- 
schenktwerdens von Gott ist. Nicht in sich selbst erwartet das Meditieren 
oder Beten die Erfüllung, sondern sie schauen aus, hoffen auf Gott. 

Ja, das Gebet ist eine Tat der Hoffnung. Es ist Ausdruck der Hoff- 
nung, ihr Zeichen für die Welt, für den Menschen. Das Gebet ermög- 
licht es uns, wie der Apostel sagt, der Erfüllung der Hoffnung entge- 
genzublicken.16 

Das Bemühen um Meditation und Erfahrung wird genau dort christlich, 
wo die Selbst-Erfahrung gleichsam aufgesprengt wird zur Du-Erfahrung, 
wo die Rückkehr in das Selbst, was man ist, sich übersteigt und das als Ge- 
schenk erwartet, was der Mensch noch nicht ist. Papst Johannes Paul II. 
stellt unüberhörbar die Begegnung, das Dasein-für als Leitbild von christ- 
licher Meditation und Selbstfindung auf. 

In den Szenischen Meditationen über Liebe und Ehe zeigte er schon 
1960, daß auch das menschliche Zusammenfinden auf diesem Übersteigen 
des Ichs zum Du, aber nicht auf Selbsterfahrung gründet: 

Denn ich gab nicht nur dem Eindruck und Reiz der Sinne nach. Sonst 
wäre ich gewiß nicht dem Bannkreis meines •Ich" entronnen, hätte 
das Du nicht erreicht.16* 

Gotteserfahrung braucht Einübung 

Neben •Erfahrung" ist •Einübung" ein Leitmotiv heutiger Meditation. 
Eine Erfahrung, die nicht gepflegt wird, muß verkümmern. Deshalb legt 
Johannes Paul II. den Priestern nahe: 

Pflegt... die Vereinigung mit Gott durch ein tiefes Innenleben. Das 
soll euer erstes Anliegen sein. Fürchtet nicht, daß die dem Herrn ge- 

16 Zeiclien des Widerspruchs (Anm. 14) 156. 
16a Karol Wojtyla (Andrzej Jawien) Der Laden des Goldschmieds, Szenisclie Medita- 
tionen über Liebe und Ehe, Freiburg 1979, 12. 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 283 

widmete Zeit eurem Apostolat irgend etwas entzieht. Ganz im Ge- 
genteil,   sie  wird zur  fruchtbaren  Quelle  für  den  apostolischen 
Dienst.17 

Gebet und Meditation wollen ein- und aus-geübt werden; und dies nicht 
nur, weil sie sonst verkümmern, sondern mehr noch, weil Beten und Me- 
ditieren in sich wertvoll sind. 

Das Wort •üben" kann Anstoß erregen. Wie kann man •einüben", was 
geschenkt erhalten wird? Widerspricht nicht der eben aufgezeigte dialogi- 
sche Charakter des Betens jeder •Übung"? •Übung" bedeutet doch leisten, 
etwas ansteuern, ein Ziel erreichen wollen. Begegnen und Geschenkt-Er- 
halten stammen aus Freiheit, aus Nicht-Leisten- und Nicht-Ansteuern- 
Wollen. 

Das Gleichnis Jesu vom unnützen Knecht (Lk 17, 7-10) gibt eine 
erste Antwort: •Wir sind unnütze Knechte, wir haben nur getan und tun 
nur, was wir zu tun schuldig waren und sind." Der Auftrag Jesu ist ein- 
deutig: •So sollt ihr beten." Er steht in dem größeren Rahmen des exi- 
stentiellen Wissens: daß wir •unnütze Knechte" sind, die ganz und gar 
aus dem Geschenk von Gott her leben. 

Aber dieser Auftrag Jesu wurzelt zugleich im Wesen der Menschen. 
Weil dieser so völlig abhängig von Gott ist, erfährt er auch in sich den 
Drang auf Gott hin; er möchte in der Ewigkeit des Unendlichen geborgen 
sein - so ist er es sich selbst schuldig, daß er das Beten und Meditieren 
einübe. 

Jede Begegnung und jede Liebe rufen nach Einübung. Sie können zwar 
niemals erzwungen werden; sie können sogar in der Gestalt von Dunkel- 
heit und Nicht-Erfahrung leben und wachsen. Aber es liegt in ihrem We- 
sen, eingeübt und ausgeübt zu werden. 

Man wird die innere Struktur des christlichen Betens mit seiner Dialek- 
tik von pflichtgemäßem Einüben und freiem Geschenk nicht eher existen- 
tiell begreifen, bis man versteht: es handelt sich um Begegnung. Was Jo- 
hannes Paul II. so klar einschärft, ist Grundstruktur des christlichen Gebets 
und seiner Einübung: Gott begegnet dem Menschen - der Mensch begeg- 
net Gott. 

Vielfalt und Einheit des Einübens von Glaubenserfahrung 

Die Wege der Einübung von Gebet sind vielfältig und werden aus der Be- 
gegnung des Christentums mit anderen religiösen Traditionen überaus 
vielfältig angereichert. Deshalb stößt Johannes Paul II. in seiner Enzy- 
klika auch die Tür zum Dialog mit anderen Religionen • besonders mit 
17 Eine Ansprache in Guadelupe, am 27. Januar: in •Hoffnung so weit wie das Meer" 
(Anm. 9) 48. 



Josef Sudbrack 284 

dem Judentum und dem Islam, und sogar mit dem Atheismus - weit auf. 
Er betont die •universale Dialogbereitschaft": 

voll tiefer Wertschätzung für die großen geistigen Werte, ja mehr 
noch, für den Primat dessen, was geistig ist und im Leben der 
Menschheit in der Religion und in den moralischen Prinzipien... 
seinen Ausdruck findet. 

Aber dieser Reichtum (Pluralität, nicht Pluralismus schreibt Hans Urs von 
Balthasar) hat seine Mitte in Christus: 

Jesus Christus ist feststehendes Prinzip und beständiges Zentrum des 
Auftrags, den Gott selbst dem Menschen anvertraut hat. (11) 

Entsprechendes gilt für die christliche Meditation und die Einübung des 
Betens. Ein Ja zu den vielen Methoden und Wegen, ein Ja zum Reichtum 
der Erfahrungen anderer Religionen - wenn nur die Richtung stimmt: auf 
Jesus Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, auf die Begegnung 
mit Gott in Jesus Christus. 

Zwei Wegweiser dorthin sind nach der Enzyklika besonders hervorzu- 
heben. Einmal 

daß die Erlösung ... durch das Kreuz erfolgt ist. 
Ein meditativer Weg, der das Leid umgeht und am ruhigen, glücklichen 
Selbstbesitz alles andere, auch die Begegnung mißt, läßt sich nicht ins Chri- 
stentum integrieren. 

Das zweite ist die Würde des Menschen, 
daß die Erlösung, die durch das Kreuz erfolgt ist, dem Menschen 
endgültig seine Würde und den Sinn seiner Existenz in der Welt zu- 
rückgegeben hat. (10) 

Eine Meditations- oder Gebets-Methode, die den einzelnen Menschen in 
seiner absoluten Würde (irreductible!) antastet und ihn einer größeren 
Allgemeinheit opfert, läßt sich nicht ins Christentum integrieren. 

Die Kreativität der Volksfrömmigkeit 

In seinem Aufsatz •Person: Subjekt und Gemeinschaft''18, entwirft Kardinal 
Wojtyla das Bild einer Gemeinschaft, in der die Würde der menschlichen 
Person gewahrt und erst voll realisiert wird. Als Bindeglied zwischen Ein- 
zelmensch und Gemeinschaft stellt er das •Tun", •operari" heraus. 

Der Mensch verwirklicht sich selbst, vollzieht die Selbstzwecklichkeit 
seines personalen Ich, in der Transzendenz-Dimension seines •ope- 
rari" (seines Tuns). (35) 

Erst in der Begegnung mit der Transzendenz, mit dem, was ihn übersteigt, 

18 Der Aufsatz aus dem Jahr 1976 wird zitiert mit Seitenangabe der deutschen Überset- 
zung in Der Streit um den Menschen. Personaler Anspruch des Sittlichen, Kevelaer 1979, 
13-68. 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul 11. 285 

wird der Mensch ganz er selbst. Diesen Bezug zum größeren Horizont sei- 
nes Ichs stellt der Mensch her durch das •Tun", das •operari". 

Damit wird aufgegriffen, was auch bei Metz anklingt und was in der 
Mitte von Gebet und Meditation stehen muß: Im Tun - verdeutlichen wir: 
im kreativen Tun (und nicht im seelenlosen Funktionieren), im kommuni- 
kativen Handeln (und nicht im zweckrationalen Tun, J. Habermas) wird 
der Mensch zum ganzen Menschen. Deshalb sollte auch die Einübung von 
Glaubenserfahrung im Tun geschehen. Wichtig bleiben Schweigen und 
Verharren. Der Papst sieht sie (wie das Beten) allerdings eng verbunden 
mit der Karfreitagserfahrung. 

Verstummen vor dem Mysterium, worin Gott durch seinen bis zum 
Tod gehorsamen Sohn das Werk der Rechtfertigung vollzieht, das 
Erlösungsmysterium in das Schöpfungsmysterium einbringt.19 

Aber ebenso wichtig ist die Glaub ens er fahr ung im Tun, wie es z. B. beim 
Wallfahren, beim Singen und Sprechen, in Geste und Haltung geschieht. 
Es ist das, was die charismatische Erneuerungsbewegung heute in oftmals 
bewußter Absetzung von rein •meditativen" Bestrebungen in den Glau- 
bensvollzug einbringt. 

In der Basilika Unserer Lieben Frau von Zapopan kam Papst Johannes 
Paul II. auf die Volksreligiosität zu sprechen und hob - aus anderer Sicht 
• das gleiche Anliegen hervor: 

So ist die Volksfrömmigkeit, geleitet und gestützt und wenn nötig 
gereinigt durch das ständige Wirken der Hirten, aber auch im täg- 
lichen Leben des Volkes geübt, warhaft die Frömmigkeit der •armen 
und schlichten" Leute. Sie ist Ausdrucksweise dieser vom Herrn be- 
vorzugten Menschen, das Geheimnis des empfangenen Glaubens zu 
leben und es in ihrem Tun in allen Lebensbereichen zu verwirkli- 
chen.20 

Unsere so intellektuell und akademisch gewordene Spiritualität muß sich 
von dieser schlichten Volksfrömmigkeit, die Johannes Paul II. in der Ma- 
rienverehrung der Mexikaner fand, befruchten lassen. Das Anliegen der 
Spiritualität der Engagements kehrt wieder. 

Die Kirche als Raum der Gotteserfahrung 

Die Enzyklika des Papstes schlägt in einem eigenen Kapitel den Bogen 
von der Mitte des Glaubens, Jesus Christus, hin zur Gegenwart und kommt 
dabei auf die Kirche zu sprechen: 

Wenn nun dieser mystische Leib Christi das Volk Gottes ist . . . so 
heißt das, daß jeder Mensch in ihm durchdrungen ist von einem Le- 

10 Zeichen des Widerspruchs (Anm. 14) 17. 
20 •Hoffnung so weit wie das Meer" (Anm. 9), 125. 



Josef Sudbrack 286 

benshauch, der von Christus kommt. . . 
Die Kirche hat kein anderes Leben außer dem, das ihr von ihrem 
Bräutigam und Herrn geschenkt wird . . . 
In der Tat, weil Christus in seinem Geheimnis der Erlösung sich mit 
ihr vereint hat, muß auch die Kirclie mit jedem Menschen eng ver- 
bunden sein. (18) 

Hiermit ist eine Forderung an die Glaubenserfahrung des Christen ge- 
stellt: daß er sich, so wie •die Kirche mit (ihm) eng verbunden" ist, sich 
auch der Kirche verbindet, daß seine Glaubenserfahrung in der Kirche ge- 
schehe, sich mit Kirchenerfahrung vereine. 

Erfahrung von Kirche aber ist nur dem möglich, der erlebt hat, wie eng 
seine persönliche Gotteserfahrung abhängig und verbunden ist mit der 
größeren sozialen Erfahrung; daß die Erfahrung des •Ich" stets einge- 
bunden ist in die Erfahrung des •Wir". Was der Soziologie und Linguistik 
von heute selbstverständlich ist, analysiert Kardinal Wojtyla: 

Die Wir-Gemeinschaft ist jene Form des menschlichen Plurals, in der 
die Person sich in höchstem Maße als Subjekt verwirklicht. 

Weil der Mensch mehr ist als er selbst, innerlich bezogen ist auf •Trans- 
zendenz", wie der Kardinal schreibt, ist auch seine Erfahrung immer schon 
weiter als die der isolierten Person. 

In allen diesen Verwirklichungen entspricht das Gemeinwohl der 
Transzendenz der Personen, es bildet die objektive Grundlage, auf 
der Personen sich in sozialer Gemeinschaft als Wir konstituieren21. 

Hinter den philosophischen Formulierungen liegt die vielleicht wichtigste 
Forderung an die Spiritualität von heute, die der Kirchenerfahrung: Daß 
sich die Gotteserfahrung des Christen nicht nur auf Gott in Isolierung, 
nicht nur in Einsamkeit auf die Person Jesu Christi erstrecke, sondern daß 
die Gemeinschaft der Glaubenden, der Kirche, miteintrete in die Erfahrung 
und das Leben eines jeden einzelnen, der sich zu Gott in Christus wendet. 
Eine Studienumfrage der FAZ (19. VI. 1979) •Neue Religiosität - aber 
abnehmende Kirchlichkeit", zeigt die Dringlichkeit. 

Gerade hier bedarf auch die moderne Meditationsbewegung einer 
grundsätzlichen Weiterführung, daß sie den Meditierenden geleite zur Er- 
fahrung von Kirche. Und wiederum steht an dieser Stelle die Marienfröm- 
migkeit des Papstes. Denn der Bezug zur Kirche ist mit dem Schutz des 
Glaubens an die Menschwerdung und mit dem Ja zur Volksfrömmigkeit 
das Dritte, was die Marienfrömmigkeit bestimmt: 

Maria ist die Mutter der Kirche, weil sie kraft unaussprechlicher Er- 
wählung durch den ewigen Vater selbst und durch das besondere 

Der Streit um den Menschen (Anm. 18) 54, 52. 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 287 

Wirken des Geistes der Liebe das menschliche Leben dem Sohn Gottes 
gegeben hat... Wenn wir ... in dieser schwierigen und verantwor- 
tungsschweren Phase der Geschichte der Kirche und der Menschheit 
ein besonderes Verlangen verspüren, uns an Christus zu wenden, der 
Herr seiner Kirche und kraft des Geheimnisses der Erlösung auch 
Herr der Geschichte des Menschen ist, so glauben wir, daß niemand 
uns besser in die göttliche und menschliche Dimension dieses Geheim- 
nisses einführen kann als Maria. (22) 

Alle christliche Glaubenserfahrung muß zu der Weite streben, die Kirche 
heißt. 

Die Gruppe als Ort christlicher Glaubenserfahrung 

Nirgendwo mehr als in der Kirchen-Erfahrung zeigt sich das Erfahrungs- 
defizit der heutigen Christenheit. Viele Wege dahin lassen sich aufzeigen. 
Einer sei erwähnt, weil er die heutige Situation und Aufgabe besonders 
deutlich macht: der Weg über die Gruppenerfahrung. 

Auf seiner Mexikoreise kam Papst Johannes Paul II. auf die für Latein- 
amerika so typische Gruppenbildung zu sprechen: 

Eines der Phänomene der letzten Jahre, das mit wachsender Kraft 
die Dynamik der Laien in Lateinamerika und in anderen Teilen der 
Welt gekennzeichnet hat, war die Bildung von Basisgemeinden. . . 
Die Basis gemeinden können ein gültiges Instrument der Gestaltung 
und Belebung des religiösen Lebens in einem Klima christlicher Er- 
neuerung sein und unter anderem einer weitverzweigten Durchdrin- 
gung der Gesellschaft mit dem Geist des Evangeliums dienen. 

Die Ansprache zählt auch die Bedingungen auf, daß diese •Basis"-Ge- 
meinden nun tatsächlich Träger christlicher Spiritualität werden: 

Die klaren Richtlinien, die in Evangelii nuntiandi dargelegt sind, 
damit sie sich an das Wort Gottes halten, 
im Gebet ständig vereint bleiben 
und sich nicht trennen oder, noch weniger, im Gegensatz zur Kirche, 
zu den Bischöfen und zu anderen Gruppen oder kirchlichen Ver- 
einigungen stehen.22 

Kommentare dazu erübrigen sich. Die Gruppe ist von Menschen gebildet, 
die sich in überblickbarer, strukturierter Zahl und in erlebbarer Einheit 
zusammenfinden. Hier also wird eine Wir-Erfahrung eingeübt, die sich 
zur Erfahrung der kirchlichen Gemeinschaft ausweitet. 

Die Wir-Erfahrung der christlichen Gruppe ist der •Sitz im Leben", der 
Ort, über dem sich das Haus der Kirchen-Erfahrung errichtet. Und wir 

22 •Hoffnung so weit wie das Meer" (Anm. 9) 104. 



Josef Sudbrack 288 

wissen: Nur in diesem Haus der Kirchenerfahrung kann die Erfahrung von 
Gott und seinem Jesus Christus voll erblühen. 

Johannes Paul II. sprach von den Basisgemeinden in Süd- und Mittel- 
amerika. Aber man kann auch auf viele entsprechende Gruppierungen in 
Mitteleuropa hinweisen; alte und neue geistliche Gemeinschaften; Orden 
und Säkularinstitute; Gruppierungen innerhalb der Pfarrei und im über- 
pfarrlichen Rahmen. Großveranstaltungen, die aus gemeinsamer Begei- 
sterung eine Art von •Gruppen-Erlebnis" vermitteln; kleine Treffen, in 
denen die gemeinsame Erfahrung erarbeitet und intensiviert wird. Die 
Vielzahl wächst und muß weiter wachsen. Der Papst spricht davon in sei- 
nem Gründonnerstags-Brief an die Priester. 

Die dabei hervortretende Zweiteilung: Lebens-Gruppe und Gesamt- 
Kirche, wurde schon vor Jahren durch die Theologie der Pfarrgemeinde, 
besser der Altar-Gemeinde, theologisch untermauert. Das, was die Ge- 
samt-Kirche in ihrem Herzen ist, wird sichtbar und erlebbar in der Ge- 
meinschaft um das eucharistische Opfer. Das, was Gesamt-Kirche als •Cor- 
pus Christi Mysticum" bedeutet, wird sichtbar und erlebbar in der Ge- 
meinde, die sich um den eucharistischen •mystischen Leib des Herrn" ver- 
sammelt. Kirchenerfahrung wird real und erlebbar in der kirchlichen 
Gruppe. 

Hinter diese gleichsam sakramentale Doppelung {Gesamtkirche im 
Erleben der Altar gemeinde) gibt es kein Zurück. Sie ist und bildet den 
theologischen und zugleich erlebbaren Grund für die zentrale Forderung 
an die Spiritualität unserer Tage: Daß die Gruppe ein Ort der Glaubens- 
erfahrung werde; und daß in dieser Glaubenserfahrung sich die Erfahrung 
der Kirche vorbereite; und daß diese Kirche der Raum sei, in dem die Er- 
fahrung von Gott in Jesus Christus erblühe. 

Es ist nicht verwunderlich, daß die Antrittsenzyklika Papst Johannes Pauls 
II. - nach dem Kapitel über die Eucharistie - mit einem Hinweis auf die 
Urgruppe endet, aus der die Kirclie erwuchs und in der die Christen der 
Apostelgeschichte ihren Glauben und ihre Glaubenserfahrung fanden: 

Wenn ich nun also diese Betrachtung mit einer innigen und demüti- 
gen Einladung zum Gebet beende, dann ist es mein Wunsch, daß man 
in diesem Gebet verharrt, vereint mit Maria, der Mutter Jesu, so wie 
die Apostel und die Jünger des Herrn nach seiner Himmelfahrt im 
Abendmahlssaal von Jerusalem verharrten. Ich bitte vor allem Ma- 
ria, die himmlische Mutter der Kirche, sie möchte während dieses Ge- 
betes im neuen Advent der Menschheit bei uns bleiben, die wir die 
Kirche bilden, den mystischen Leib ihres eingeborenen Sohnes. Ich 
hoffe, daß wir dank eines solchen Gebetes den Heiligen Geist aus der 



Moderne Spiritualität bei Johannes Paul II. 289 

Höhe empfangen und so Zeugen Christi werden •bis an die Enden 
der Erde", wie jene, die am Pfingsttag aus dem Abendmahlssaal in 
Jerusalem in die Welt hinausgegangen sind. (22) 

Johannes Paul II. verkündet keinen naiven, sondern einen gläubigen Opti- 
mismus, einen, der aus der Mitte der biblischen Botschaft, von Jesus Chri- 
stus her kommt. Es ist kein dogmatisches, sondern ein glühendes, liebendes 
Schauen auf Jesus Christus, das ihn beflügelt. In dem •Schreiben ... an alle 
Priester der Kirche zum Gründonnerstag 1979" bricht diese Liebe gerade 
dort durch, wo Johannes Paul II. über heikle Probleme des modernen Prie- 
sters spricht: 

Es sind Worte, die mir die Liebe zur Kirche eingegeben hat, die bei 
aller menschlichen Schwäche ihre Sendung für die Welt nur dann 
erfüllen kann, wenn sie Christus die Treue hält. Ich weiß, daß ich 
mich hierbei an Menschen wende, denen es nur die Liebe zu Chri- 
stus . .. möglich gemacht hat, sich in den Dienst der Kirche zu stellen. 

Auch dieser Brief endet - wie die Enzyklika - mit dem Hinweis auf Maria: 
Zu unserem Dienst-Priestertum gehört die herrliche und prägende 
Auszeichnung der Nähe zur Mutter Christi.23 

Mit nichts Besserem kann auch diese an Äußerungen des Papstes orien- 
tierte Skizze moderner Spiritualität enden. Das deckt sich mit wissenschaft- 
lichen Einsichten moderner Soziologen, die von einer •Wiederentdeckung 
Mariens" sprechen (15); und vielleicht hat Andrew Greeley recht - wenig- 
stens für Mitteleuropa und Nordamerika -, wenn er schreibt: 

daß viele Beobachter außerhalb der katholischen Kirche den Wert 
dieses (Marien-) Symbols gerade in einer Zeit entdecken, da in der 
Kirche die Marienverehrung stark zurückgegangen ist und nur mehr 
eine periphere Rolle spielt.24 

Papst Johannes Paul II. setzt jedenfalls auf die Marienverehrung; denn, so 
schreibt er, 

kein anderer (kann) uns besser in die göttliche und menschliche Di- 
mension dieses Geheimnisses (Jesu Christi) einführen ... als Maria25. 

23 Dienst aus der größeren Liebe zu Christus. Schreiben Papst Johannes Paul II. an die 
Priester. Mit einem Kommentar von Hans Urs von Balthasar. Freiburg, Herder 1979, 20. 
49. 
34 Maria. Über die weibliche Dimension Gottes. Graz, Verlag Styria 1979, 9. 17. 
25 Die Würde des Menschen (Anm. 4) 22. 




