Konzentration auf die Mitte

Anstéfie moderner Spiritualitit bei Johannes Paul II.

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Der naive Optimismus vergangener Jahrzehnte ist — das steht fest — ge-
storben. In der Aufsatzsammlung von Carl Friedrich von Weizsdcker,
Wege in der Gefahr?, findet der Leser voll Schrecken die These: ,der
Dritte Weltkrieg ist wahrscheinlich® — und er ist dies, wie von Weizsacker
glasklar beweist, nicht aufgrund der Bosheit einer GrofSmacht oder des
Ubermuts eines kleinen Potentaten, sondern aus der Eigengesetzlichkeit
der politischen und wirtschaftlichen Weltlage. Der Atom-Physiker, Frie-
densforscher und Philosoph bekennt sich dort auch — in aller Vorsicht —
zur Nutzung der Atomenergie. Auf einer privaten Tagung mit dem Thema
Leben aus Hoffnung, auf der Suche nach menschlichen Lebensformen in
der wissenschaftlich-technischen Welt, plddierte er noch stirker fiir den
Ausbau der Atommeiler — obgleich gerade der Atomunfall von Harrisburg
geschehen und er selbst unmittelbar von dem Gorleben-Hearing (Ausla-
gerung, Wiederaufbereitung von Atom-Miill, vor Ostern 1979) gekommen
war: ,Es gibt keine materiell zwingenden Griinde, von der gegenwirtigen,
bis 1985 befristeten Reaktorplanung abzuraten.“

Der Laie, der sich solche Auflerungen bewufit macht, wird von kaltem
Grauen ergriffen: Wir leben auf einem Pulverfafl, der Geruch eines glim-
menden Dochts scheint schon in der Luft zu liegen.

So ist es verstindlich, dafl die extrem andere These zur Bewiltigung
der heutigen Lage lautstark vertreten wird: Zuriick zur Natur, zuriick zur
Einfachheit des bediirfnislosen Lebens, zuriick zur vor-technischen Welt.
Carl Amery ist einer der sprachgewandtesten Vertreter dieser Art von
Zukunftbewéltigung. In seinem Buch vom ,Ende der Vorsehung. Die gna-
denlosen Folgen des Christentums“? spricht er als ,Prominenter Laie auf
Safari“ Gott an: , Wir handelten in Deinem Auftrag, oder nicht? ,Erfiillet

1 Eine Studie iiber Wirtschaft, Gesellschaft und Kriegsverhiitung, Miinchen 1976. Jetzt
Deutscher Taschenbuch-Verlag Nr. 1452, 1979, 110-118; 40.

In einem Interview mit U. v. Mangoldt, Auf der anderen Seite der Verzweiflung oder
Riickkehr zu einem christlichen Bewufitsein, Olten 79, 148, stellt er den kommenden Krieg
als ,unvermeidlich“ hin und 1a88t diese seine Ansicht konvergieren in die ,Karma“-Er-
fahrung von Gopi Krishna, das heifit in die zustimmende Erfahrung des unwiderruflich-
notwendigen Schicksals; ,War is inevitable®.

2 Reinbek, Rowohlt 1972, 85. 253; inzwischen sind andere Biicher dhnlichen Inhalts von
ithm erschienen.



Josef Sudbrack 268

die Erde, macht sie euch untertan! Genau das haben wir getan, und darum
gibt es DEINE Welt nicht mehr.“ Als Antwort verweist ihn die Stimme
des abwesenden Gottes in eine paradiesische Urwelt zuriick: ,gib deine
untertanen frei und diene, wie Er gedient hat: diene deinen briidern und
schwestern, sonne, mond, ochs, esel, schimpansen, ameisen, baume, regen
und tau.”

Eine weitere, pessimistische Stimme wird mit dem kalvinistischen Theo-
logen, Jacques Ellul?, horbar. Auch fiir ihn sind Technik und Kultur eigent-
lich vom Bésen. Aber er pladiert nicht fiir ein ,Zuriick zur Natur®; er er-
wartet den richtenden, strafenden Eingriff Gottes von oben, der dem Spuk
ein Ende bereiten wird. Er miftraut allem, was von Menschenhand kommt,
und setzt auf Gottes revolutiondre Endtat. Wie viele popular-frommelnde
Schriften tragen Ziige dieser apokalyptischen Erwartung!

Der Mensch von heute schaut pessimistisch in die Zukunft — sei es mit
der niichternen Exaktheit des Wissenschaftlers von Weizsdcker, der beim
genannten Treffen nicht mehr von Hoffnung, sondern nur von der Abwehr
der absoluten Hoffnungslosigkeit zu sprechen wagte; sei es aus der roman-
tischen Nostalgie des Journalisten Amery, der anscheinend niemals die
Grausamkeit des Naturzustandes (struggle for life) bemerkte; sei es aus
der Weltuntergangsvision des Theologen Ellul, die unreflektiert von man-
chem Erbauungsschrifttum geteilt wird.

Wie iiberraschend steht dagegen die Zuversicht, die Papst Johannes
Paul II. an den Tag legt. Die Griinde dafiir mégen vielfach sein — Tem-
perament, Biographie. Je mehr man sich aber mit diesem Mann beschaftigt,
desto deutlicher wird, dafl er keinen naiven Optimismus ausstrahlt, son-
dern aus einer klaren Weltsicht und einem reflektierten Verstand heraus
spricht. Das Fundament der Zuversicht aber ist sein Christentum; — es
strahlt so stark aus, daf} der Polen-Journalist der Wochenzeitschrift ,Die
Zeit“, H. J. Stehle, die Begegnung des Papstes mit dem kommunistischen
Polen als , Jahrhundertereignis“ bezeichnete. Diesem Christentum sei im
folgenden nachgegangen.

3 L’Exégése des nouveaux Lieux communs, 1966; L'Illusion politique, 1956. Im deutschen
Sprachraum wenig bekannt; vgl. von ihm, Die gegenwirtige Politik als Ort des Déimoni-
schen, in Kerygma und Mythos VI, 1, Hamburg 1979, 187-202; in The Seduction of the
Spirit (deutsch: Verfithrung des Geistes), New York 1973, setzt sich Harvey Cox mit ihm
auseinander, 69 ff: ,The city in short has been cursed. It is the incarnation of the vene-
rable Calvinist doctrine of total depravity.”



Moderne Spiritualitiit bei Johannes Paul I1. 269

I. Der Erloser des Menschen, Jesus Christus, ist die Mitte des Kosmos und
der Geschichte!

Diese Anfangsworte seiner Antrittsenzyklika formulieren den Grund der
Zuversicht des Papstes.

Jesus Christus

Der aufmerksame Leser wird die christologische Grundstruktur der En-
zyklika schnell erkennen:

die einzige Ausrichtung des Geistes, die einzige Zielsetzung des In-

tellekts, des Willens und des Herzens ist fiir uns dieses: Hin zu

Christus, dem Erloser der Welt (7).
(1) Der Papst zieht sich nicht zuriick in eine allgemeine Gottes-Vorstel-
lung; an den entscheidenden Stellen des Textes setzt er auf den mensch-
gewordenen Gottessohn, nicht auf eine Auffassung von Gott, die von der
Inkarnation absicht. Deutlich wird das im Dialog mit nichtchristlichen Welt-
anschauungen, den Johannes Paul II. nicht auf der Basis einer Theologie
»des einen Gottes aller Menschen“, sondern — dies einschlieflend, aber
tiberbietend — mit einer Theologie , Jesu Christi fiir alle Menschen® fiihrt.
Mindestens dreimal zitiert er einen Satz aus der Pastoral-Konstitution
des II. Vatikanischen Konzils iiber die Kirche in der Welt von heute
(8. 13.18):

Der Sohn Gottes hat durch seine Menschwerdung sich gleichsam mit

jedem Menschen verbunden.
(2) Aus der christologischen Mitte vor allem sollte man auch den Akzent
verstehen, den Johannes Paul II. — nicht zur Freude aller Theologen — auf
die Marienverehrung setzt. Die dogmatischen Sétze von Maria, der wahren
Gottesmutter, schiitzten immer schon den Glauben an die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus gegen Aushohlung.
(8) Deshalb auch stellt der Papst das integrale Dogma von Jesus Christus
in den Mittelpunkt: Wahrer Mensch und wahrer Gott, so wie zwei Uber-
schriften im Kapitel vom ,Geheimnis der Erlosung“ lauten: ,Die gottliche
Dimension“ und ,die menschliche Dimension® — ,im Geheimnis der Erls-
sung“ (9. 10).

Erloser der Menschen

Es fallt auf, dafl der Papst vom Menschen in der Einzahl statt in der Mehr-
zah] spricht:

4 Zitiert nach: Die Wiirde des Mensdien in Ghristus. Die Antrittsenzyklika ,Redemptor
Hominis“ Papst Johannes Pauls I1., Freiburg 1979. Wir geben jeweils nur die in allen
Ausgaben markierte Kapitel-Numerierung an.



Josef Sudbrack 270

Es geht nicht um einen ,abstrakten® Menschen, sondern um den
realen ,konkreten® und ,geschichtlichen® Menschen. Jeder ,ein-
zelne® Mensch ist gemeint; denn jeder ist vom Geheimnis der Erl6-
sung betroffen, mit jedem ist Christus fiir immer durch dieses Ge-
heimnis verbunden. (13)
An wichtigen Enzykliken Papst Pius X1I. 148t sich schon sprachlich der
Unterschied ablesen: Mystici Corporis. ,Uber den mystischen Leib der
Kirche* oder: ,Humanis Generis“, ,Des Menschengeschlechts Uneinig-
keit . . .“%. Das klingt allgemein, systematisch. Johannes Paul . aber
spricht vom Einzelmenschen. Gewif§, man soll sprachliche Eigenheiten nicht
auf die Goldwaage legen, aber es mufl auffallen, wie bewuf}t Johannes
Paul II. mit dem II. Vatikanischen Konzil und Johannes XXIII. beginnt
und die Zeit der Pius-Papste tibergeht.

Die Betonung des Einzelmenschen hat zweifelsohne auch philosophische
Wourzeln. Viele Aufsitze Karol Wojtylas zeigen es: ,Soi et Autrui — la
crise de lirreductible dans 'bomme“ (Das Selbst und der andere — Die
Krise dessen, was im [Einzel-]Menschen unriickfithrbar ist); ,La subjecti-
vité et irreductible dans ’homme“ (Die Subjektivitit und das, was im
Menschen unriickfithrbar ist); ,Die Transzendenz der Person im Handeln
und die Autoteleologie des Menschen.“ Der Einzelmensch und seine Frei-
heit bilden auch das Fundament der Auseinandersetzungen mit dem kom-
munistischen Regime in Polen:

Samtliche Forderungen der Kirche sowie ihre Klagen tiber verschie-
dene Mafinahmen der polnischen Regierung geschahen im Namen
der Menschenrechte und der Freiheit des Individuums.®
Der tiefere Grund aber, warum der Papst den Einzelmenschen und die
Rechte des Individuums hervorhebt, ist der Glaube an die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus: Weil wir Gott in diesem einzelnen Menschen
begegnen, ist jeder seiner Briider und seiner Schwestern, ist jeder Mensch
unendlich wertvoll vor Gott und fiir uns.

Mitte des Kosmos und der Geschichte

Dieser Jesus Christus ist auch der Grund fir die Zuversicht und den
Optimismus Johannes Pauls II. Im Mittelteil der Enzyklika setzt sich der
Papst mit dem Materialismus des Westens und des Ostens auseinander
und fragt:
Wird der Mensch als Mensch im Zusammenhang mit diesem Fort-
schritt wirklich besser . . .?

5 Vgl. die Texte in Heilslehre der Kirche, Freiburg/Schweiz 1953, 466 ff. 255.
¢. Alle Referenzen nach der Biographie des BBC-Journalisten, Zbigniew Jerzy Blazynski,
Der Papst aus Polen, Reinbek 1979, 126. 153. 160.



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul I1. 271

Zur Beantwortung verweist er auf Christus:
Diese Frage miissen sich die Christen stellen, eben weil Jesus Chri-
stus sie so umfassend fiir das Problem des Menschen empféanglich
gemacht hat. (15)
Jesus Christus stellt nicht nur von einer hoheren Warte ethische Forderun-
gen; er ist ,inkarniert“, Fleisch, ein Stiick dieses ,Kosmos und der Ge-
schichte“ geworden; deshalb ist ein grundsitzlicher Pessimismus fiir diese
Welt nicht mehr méglich.

Daf} der Papst dabei keiner Naivitat des Fortschrittsglaubens, aber auch
keiner Nostalgie des ,Zuriick zur Natur® front, zeigt sich Seite fiir Seite.
Statt dessen betont er die Verantwortung des Menschen fiir die Schopfung
— eine Verantwortung, die den Menschen in der Mitte, in seiner letzten
Bestimmung trifft.

Subjekt der Verantwortung ist einzig und allein der Mensch selbst.
Fiir uns Christen wird eine solche Verantwortung besonders offen-
kundig, wenn wir . . . uns an das Geschehen des Jingsten Gerichts
erinnern. (16)
Dies ist typisch fiir die Spiritualitit des Papstes: Das Hervorheben des
ganzen Glaubens, abstrichlos und ohne Klauseln; und deshalb ein volles
Bekenntnis zur Welt und ihren Sorgen, abstrichlos und ohne Klauseln; und

deshalb ein volles Ja zur Freiheit und zum Recht eines jeden einzelnen
Menschen.

II. Die beiden Herausforderungen des Christentums

Die geistigen Bewegungen der letzten fiinfzehn Jahre, die auch Johannes.
Paul II. als Hintergrund seiner Gegenwartsanalyse dienen, kénnen seine
Spiritualitdt weiter verdeutlichen. Eine aktive revolutionire Bewegung
um 1966 schlug um in die Flucht vor Verantwortung; eine oft marxistische
» Lheologie ohne Gott*, ,Theologie vom Tode Gottes“, wurde zu einer
fast buddhistischen Religiositdt, die mit dem Stichwort ,Hippie, Blumen-
kind“ nur unvollkommen gekennzeichnet ist. Theologen ,des Todes Got-
tes“ machten sich auf die Suche nach einer immanenten, im Menschen
ruhenden Religiositdt; oftmals flichteten dieselben Jugendlichen oder
Erwachsenen, die eben noch protestierend das Paradies des Proletariats
gewaltssam herbeizwingen wollten, nun in das Paradies der Gurus und
der Ashrams.

Der Religionswissenschaftler, Ronald C. Zaehner, hat diese beiden Ten-
denzen als Niederschlag der beiden tragenden Weltanschauungen neben
dem Christentum charakterisiert: marxistische Weltbejahung unter Leug-



Josef Sudbrack 272

nung der Religiositat — buddhistische Weltverneinung unter Aufgabe der
Weltverantwortung”. Wenn man diese Kurzcharakterisierung als Trend
und nicht als erschopfende Definition annimmt, wenn man sie als Heraus-
forderung fir das Christentum und nicht als gultige Beschreibung nicht-
christlicher Religionen auffafit, dann ist mit beiden Tendenzen tatsdchlich
die Aufgabe des Christentums umschrieben. -

Schon ein fliichtiger Blick zeigt, daf beide sich einen in der christologi-
schen Mitte, die Johannes Paul II. so energisch herausstellt: Engagement
fiir die Welt — so wie der Mensch Jesus umherging und heilte; Konzentra-
tion auf das ewige Jetzt Gottes — so wie in Jesus Gottes Ewigkeit uns zur
Gegenwart geworden ist. Mensch und Gott — aber keine Reduzierung auf
Nur-Mensch oder Nur-Gott.

Es ist das gleiche Anliegen, das der Prior von Taizé, Roger Schutz,
Kampf (Engagement) und Kontemplation (Meditation) nennt; er faf}t mit
diesem ,Lutte et Contemplation“ das urchristliche , Actio und Contempla-
tio“, ,labora et ora“, ,Arbeite und bete“ zusammen: Ja zum Menschen
und Ja zu Gott. Wir stehen in der Mitte christlicher Spiritualitat.

A. Das Engagement fiir die Welt

1. Die Rede Johannes Pauls 1I. in Puebla

Auf seiner Mexikoreise begleitete den Papst die bange Frage: Wird es auf
der ,dritten Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischofe in
Puebla® am 26. 1. 1979 gelingen, die Kluft zwischen den radikalen Ver-
fechtern der Theologie der Befreiung und ihren ebenso radikalen Ableh-
nern zu Uberbriicken?

Die Pressestimmen und auch das SchluSdokument der Bischofe zeigen,
dafl es — besonders durch die Rede des Papstes — gelang, eine gemeinsame
Linie zu finden. In einer Mittwochs- Ansprache vom 11. Februar 1979 for-
mulierte der Papst noch einmal seine Intention und zeigte die Mitte, wo
sich die zerstrittenen Parteien treffen:

Glaubensverkiindigung bedeutet, alles tun, was in unseren Kraften
steht, damit der Mensch . . . sich in Christus finde . . . Dieses Sich-
finden ist zugleich die tiefste Quelle der Befreiung des Menschen.
Dies driickt Paulus aus, wenn er schreibt: ,Fiir die Freiheit hat uns
Christus befreit . . .“

Man muf einem der groflen heutigen Theologen . . . zustimmen, der

* Vgl. die Gesamtsynthese in Concordant Discord, The Interdependence of Faiths, Ox-
ford 1970, mit dem Schluflkapitel: The flesh will become word.



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 273

mit Recht nach einer Befreiungstheologie von universaler Geltung
ruft. Der Kontext ist jeweils verschieden, aber die Wirklichkeit der
Freiheit, zu der Christus berufen hat, ist unversal.®
Auf einer ,soliden Christologie“® (I, 2) mufl den Impuls aufruben. Man
darf weder , die Gottheit Christi verschweigen® (I, 4) noch Jesus zum Klas-
senkdmpfer machen (I, 4). Auf der vollen Botschaft von Jesus und der Kir-
che aber erwichst wie von selbst ,die Verteidigung und Férderung der
Menschenwiirde®:
im Zentrum der Botschaft . . . findet (die Kirche) die Motivierung, um
einzutreten fiir die Bruderlichkeit, die Gerechtigkeit, den Frieden
und gegen alle Beherrschungssysteme, Versklavungen, Diskriminie-
rungen, Gewalttaten, Anschldge auf die Religionsfreiheit, Angriffe
gegen den Menschen und gegen das Leben. (111 2) . . . Man mufl auf
diesem Gebiet (Politik und Wirtschaft) den pastoralen Einsatz er-
mutigen mit einem wahrhafl christlichen Verstindnis von Befreiung.
Die Kirche verspirt die Pflicht, die Befreiung von Millionen von
Menschen anzukiindigen, die Pflicht zu helfen. (III 6)
Mitte und Kriterium ist die Erlosung durch Jesus Christus. Diese aber ist
eine Befreiung im universalsten Sinn. Deshalb hat die Kirche die Pflicht,
die Botschaft der Befreiung durch Jesus Christus iiberall zu verkiinden
und nach ihren Kriften mitzuhelfen, dafl aus der Verkiindigung Wirklich-
keit wird.

2. Zuge einer Spiritualitiat des Engagements

Es ware verfriiht und — gemessen an den Unterlagen — vermessen, nun ein
»geistliches Profil“ von Johannes Paul II. zu zeichnen. Aber einige Linien
aus einem prominenten theologischen Entwurf, ,Glaube in Geschichte und
Gegenwart“!® sollen helfen, das Anliegen des Papstes zu verstehen.

Fiir eine Theologie, die dient

Manchen hat es iiberrascht, wie eindeutig sich J. B. Metz in dem genannten
Buch von seinem Lehrer K. Rahner distanziert'!. Metz befurchtet, dafl die

8 Zitiert in der Ausgabe der Enzyklika (vgl. Anm. 4), 187.

® Die Texte der Papstansprachen aus Mexiko sind wiedergegeben nach ,, Hoffnung so weit
wie das Meer®, Johannes Paul I1. in Lateinamerika, Kevelaer 1979; die folgenden Zitate
stammen aus dem Grundsatzreferat vor der Bischofskonferenz in Puebla und werden nach
Kapitel und Abschnitt zitiert.

10 Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie, Johann Baptist Metz, Mainz 1977;
wir geben im folgenden jeweils die Seite an.

11 In der Festschrift fiir Karl Rahner, Wagnis Theologie, Erfahrungen mit der Theologie
Karl Rahners, Freiburg 1979, fehlt neben J. B. Metz anch K. Lehmann ans dem Kreis um
Karl Rahner; dafiir findet sich im Schlufiteil des Beitrags von H. Vorgrimler eine harte
Replik an der ,vernichtenden Kritik“ von Metz an Rahner.



Josef Sudbrack 274

theologische Systematik die Wirklichkeit iiberspringt, Deutungen vom

griinen Tisch des Denkens aus entwirft und dadurch blind wird gegeniiber

den Tatsachen. Ob diese Kritik nun tatsichlich Rahner trifft, interessiert

hier weniger??. Sie trifft aber die Sache. Metz wendet sich gegen die
Uberlegitimation der Identitat des religiosen Subjekts angesichts der
geschichtlichen Leiden der Menschen . . . Jene gesellschaftlichen Wi-
derspriiche und Antagonismen, aus denen geschichtliche Erfahrung
leidvoll lebt und in denen das geschichtliche Subjekt sich konstituiert
(verschwinden dabei) in der Ungegenstindlichkeit einer vorgewufi-
ten ,transzendentalen Erfahrung®, in der diese Widerspriiche bereits
undialektisch verséhnt sind. (62)

In der Alltagssprache besagt dies: Alles Denken bleibt hinter der Wirk-
lichkeit zuriick. Die Erfahrung ist reicher und leidvoller als die Systematik.
Deshalb ist besonders die Theologie zu warnen, daf sie nicht durch Ge-
dankengebdude den Menschen von der Tatsachenwelt abschliefit. Das
letzte, was das christliche Leben tréigt, ist nicht zu begreifen, sondern nur
zu verehren, nur anzubeten; nicht in Denken und Erfahrung zu tiberfithren,
sondern in Hoffnung zu erwarten. Werte wie Geheimnis, Ehrfurcht, Er-
gebung vor dem Grofleren und Demut vor dem Héheren sind Grundziige
der christlichen Spiritualitit. Metz betont — in anderer Sprache — dasjenige,
was man frither ,negative Theologie“, also eine Theologie nannte, die ihr
Nicht-Wissen und ihre Nicht-Erfahrung eingesteht und zum Fundament
des Ganzen macht.

Nicht Begreifen, sondern Erinnern an Jesus Christus

Metz schiitzt sich gegen den Moloch der Systematik durch die Kategorie der
»Erinnerung®. Nicht das Wissen von Jesus, sondern die Tatsache Jesu
Christi ist der Angelpunkt der christlichen Botschaft. Diese Tatsache wird
nicht durch ,Begreifen”, sondern durch ,Erinnern® in das Leben des Chri-
sten eingebracht.
Nicht von ungefahr legt sich christlicher Glaube kategorial als memo-
ria passionis, mortis et resurrectionis (Gedéachtnis an das Leiden, den
Tod und die Auferstehung) Jesu Christi aus und sucht sich in der
Erzahl- und Argumentationsgestalt der befreienden Erinnerung, als
einer bestimmten Gestalt von Hoffnung, in den Verhiltnissen der
Neuzeit zu verantworten. (175)
Mit anderen Worten: In Auseinandersetzung mit modernen Problemen
und Fragen ist das letzte und entscheidende Argument der schlichte Hin-
weis auf Jesus Christus, wie er sein Leben fiihrte, starb und vom Vater

12 Vgl. z. B. K. Rahner, Schriflen zur Theologie V111, 165: ,Der wahre Radikalismus der
Gotteslehre kann nur die stets neu unternommene Destruktion eines Gétzen sein.”



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 275

auferweckt wurde. Wir konnen und diirfen uns weiterhin nicht in ein di-

stanzierendes Wissen iiber ihn hineinbegeben, sondern miissen uns an ihn

binden, in die Nachfolge hineinstellen. In diesem lebendigen Prozef erst

wird einsichtig, wo das Christentum von heute seine Aufgabe findet. Dies

also muf} gelebt und (theologisch) ,erzahlt®, nicht aber in erster Linie ana-

lysiert und systematisiert werden. In Worten Papst Johannes Pauls 11.:
Die Kirche bleibt umfangen vom Geheimnis der Erlosung, das das
Grundprinzip ihres Lebens und ihrer Sendung ist. (7)

Solidaritit und Volksreligiositit

Der Riickbindung an Jesus und das ,Geheimnis der Erlsung® entspricht
der Blick in die Gegenwart, in die Situation unserer Zeit, worin sich der
Anstof} Jesu konkretisieren mufl. Hier kritisiert Metz,
daf die Kirche zwar ,Kirche fur das Volk“ sein will, aber zu wenig
»Kirche des Volkes” ist. (121)
Es geht nicht um Mitgliedszahlen, sondern um die Struktur von Glaubens-
bewufltsein und christlichem Vollzug. Sie dirfen nicht abstrakt, von oben,
von Leitung oder Theologie, nach unten verordnet werden, sondern mis-
sen von der Basis her erwachsen. Kirche und Theologie sollen sich zum
Anwalt der Menschen, ihrer Note und Sorgen, ihrer Sehnsiichte und Wiin-
sche machen. Die vom Zweiten Vaticanum ausgel6sten Reformen waren
notwendig — aber sie wurden oftmals zu sehr auf akademischen Schreib-
tischen und in Verwaltungsbiiros entworfen.
Metz prizisiert sein Pladoyer fiir das , Volkschristentum® im Blick auf
den siidamerikanischen Kontinent. k
Dafl man in gewissen menschlichen Verhaltnissen gar nicht ,recht-
glaubig” sein kann, spricht fir die Humanitat des Glaubens. Aber
es ware die eigentliche Inhumanitét des Christentums, wenn es diese
Unmenschlichkeit nur ertragen lehrte. Hier darf nicht nur getrostet,
hier muf} auch geheilt werden; hier miissen die Lebensbedingungen
selbst gewandelt werden. (125)
Fir unsere mitteleuropdische Spiritualitit ergibt sich aus diesem Aufruf
zur , Volksreligiositit® zweierlei. Einmal eine weltweite Solidaritit. Es
mufl den europdischen Christen treffen, dafl grofle Teile der Menschheit
unter Bedingungen leben, die ein christliches Leben und Glauben unmaog-
lich machen. Dazu die Enzyklika des Papstes:
Die Kirche (wird) kraft ihrer géttlichen Sendung zur Wachterin die-
ser Freiheit, die Bedingung und Grundlage fir die wahre Wiirde der
menschlichen Person ist. (12) Die Kirche, die aus einem eschatologi-
schen Glauben lebt, betrachtet diese Besorgnis des Menschen um seine
Menschlichkeit, um die Zukunft des Menschen auf Erden und damit



Josef Sudbrack 276

auch um die Richtung von Entwicklung und Fortschritt als ein we-
sentliches Element ihrer Sendung, das hiervon nicht getrennt werden
darf. (15)
Es mufl nicht noch einmal betont werden, dafl Menschenwiirde und Frei-
heit jedes einzelnen Menschen Grundthemen auch des Papstes sind.

Das zweite gilt der Volksfrommigkeit in Europa. Die ibereifrige Ab-
schaffung oder Verachtung von Frommigkeitsformen, die man paralitur-
gisch, das heifdt nicht aus der Mitte der Liturgie stammend, nannte, war ein
Fehler. Wallfahrt, Marienverehrung, Weihwasser, Rosenkranzgebet und
vieles andere mogen ausgewuchert gewesen sein. Aber nur wer genau hin-
hort, welche Bediirfnisse der Menschen sich dort niederschlagen, darf dar-
angehen, neue, bessere Formen zu finden. Heute sicht man ein, dafl im
Ubereifer des Reformierens manche Deformierung geleistet wurde.

Hier kann ein Hinweis auf die Frommigkeit des Papstes geniigen. Seine
Marienverehrung, die ihn das grofle M ins Wappen setzen lief, ist aus der
Volksfrommigkeit geboren.

Hier zeigt sich der sozialpsychologische Aspekt der katholischen Marien-
verehrung: Integration der Frommigkeit des Volkes.

Orthodoxie und Orthopraxie

Eng damit verkniipft ist ein anderer Zug der Fundamentaltheologie von
Metz: Die Hervorhebung der ,Orthopraxie®, des ,rechten Tuns®.

An manchen Thesen der siiddamerikanischen Befreiungstheologie wurde
mit Recht kritisiert, dafl die Wahrheit (Orthodoxie) des Glaubens an seiner
Wirksamkeit (Orthopraxie) gemessen werde. Wo diesseitiger Erfolg zum
Kriterium fiir die Wahrheit wird, verliert der Glaube seine Verankerung
in Gott und in Jesus. Bei Metz ist die ,Erinnerung an Jesus“ Grundpfeiler
der Theologie.

Doch darauf aufruhend bedeutet die Betonung von ,Orthopraxie“ eine
ernste Mahnung an die moderne Spiritualitit: Tun und Denken, Handlung
und Glaube miissen Hand in Hand gehen, unlosbar verkniipft sein — das
ist der Auftrag. Jesus Christus ist keine statische Figur und kein ,Dogma“,
sondern Leben und Handeln, Verkiinden und Sterben, Einheit von Aktivi-
tat und Liebe. Nur in der konkreten Nachfolge, nicht im Nachdenken, nur
im Tun dessen, was man glaubt, wird dem Christen sich der Glaube voll
erschlielen. Das Geheimnis der Person Jesu Christi versperrt sich reiner
Intellektualitidt und isolierter Erfahrung. Erst im Vollzug werden der
Glaube und das Geheimnis Jesu Christi nicht mehr Ratsel und Skandal,
sondern bergender Grund und ersehnte Hoffnung sein. So schreibt Hans
Urs von Balthasar auf den letzten Seiten seiner Theodramatik®s:

13 Band 11, 2, Die Personen in Christus, Einsiedeln 1978, 471.



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 277

In diesem Sinn (daf die Christen eingelassen sind in die Sendung,
die Missio Jesu Christi) kann das Spiel (also das Ausfiihren der Sen-
dung) eine immer tiefere Einsicht in das abgriindige Gottesgeheimnis
vermitteln, nicht im Sinn scholastischer Begriffsklitterung, wohl aber
im Sinn immer tieferer ,Einsicht mit allen Heiligen zusammen® in
die Dimension ,der Liebe Christi, die alle Begriffe iibersteigt — um
in die ganze Fiille Gottes hinein erfiillt zu werden® (Eph 3, 18 {).
Orthopraxie (Tun und ,Spiel“) und Orthodoxie (Einsicht und Erfah-
rung) haben zwar einen je anderen Stellenwert in der christlichen Spiritua-
litit, sind aber untrennbar aneinander gekniipft.

Bindung an die Mitte

Aus dem Gesagten wird verstindlich, warum Metz in eine doppelte Rich-
tung polemisiert: Gegen eine Lehre vom christlichen Handeln, die von der
Mitte des christlichen Glaubens absieht und nur von den Rindern her, aus
allgemeinen, vorchristlichen Prinzipien argumentiert. Aber ebenso gegen
cine Lehre des christlichen Glaubens, die sich nur um Sdtze kiimmert und
das Tun und dessen konkrete, heutige Umsténde tibersieht. Je mehr es um
den Menschen und seine Anliegen geht — Heil und Heilung — desto bewuf-
ter muB die christliche Ethik in der Glaubensmitte, bei Jesus Christus, an-
setzen. Und umgekehrt ist der christliche Glaube erst dann voll-human und
damit voll-christlich, wenn er die Probleme der Menschen von heute mit
hineinnimmt in sein Glauben.

Das trifft ein Grundanliegen der Enzyklika Papst Johannes Paul IL.:
Unsere Teilnahme an der koniglichen Sendung Christi . . . ist eng
verbunden mit jedem Bereich der christlichen und zugleich mensch-
lichen Moral.

Sie stammt
aus einem besonderen Ruf in Verbindung mit dem Heilswirken der
Gnade. (21)
Der Christ muf aus der ihm geschenkten und aufgetragenen Gnade Christi
handeln — so konnte man die Fundamentaltheologie von J. B. Metz um-
schreiben und trife damit ein Anliegen der Antrittsenzyklika Papst Jo-
hannes Paul II., damit aber zugleich den Humanismus des Papstes:
Dieses Prinzip, die Grundregel der gesamten christlichen Praxis —
der Praxis des Apostolates und der Pastoral, der Praxis des inneren
und gesellschaftlichen Lebens —, muf} im richtigen Verhaltnis auf alle
Menschen und auf jeden einzelnen von ihnen angewandt werden.
(21)
Das ist das Grundanliegen der Papst-Rede vor den siidamerikanischen
Bischofen in Puebla.



Josef Sudbradk 278

Von einer soliden Christologie mufl das Licht auf die vielen Themen
und Fragen des Glaubens und der Pastoral fallen, die ihr euch in
diesen Tagen zu priifen vorgenommen habt. (I, 2)
Denn, wie Johannes Paul II. die Pastoralkonstitution des Vatikanischen
Konzils zitiert:
Das Geheimnis des Menschen erhellt sich nur im Geheimnis des
menschgewordenen Wortes Gottes. (I, 9)

Der Ernst des Todes und die Hoffnung der Auferstehung

Noch sichtbarer wird das christliche Anliegen bei Metz, wenn er auf den
Tod und die Uberwindung des Todes zu sprechen kommt.
Heilsgeschichte ist jene Weltgeschichte, in der den besiegten und ver-
gessenen Moglichkeiten menschlichen Daseins, die wir ,, Tod“ nennen,
ein Sinn in Aussicht gestellt wird, der durch den Ablauf kiinftiger
Geschichte nicht widerrufen oder aufgehoben wird. (100)
Es gibt einen Sinn iiber die Todesgrenze hinaus; dieser Sinn gilt auch und
gerade denen, die ldngst vergessen im Grabe liegen. Das christliche Wort
dafiir heifit Auferstehung; und die Hoffnung auf Auferstehung lebt aus
der Erinnerung an den, der den Tod des Karfreitags am Ostermorgen
iiberwunden hat.

Der Ernst des Todes und die Hoffnung auf Auferstehung aber schirfen
den Blick auf das gegenwirtige Leid (als Vorbote des Todes) und rufen
zu seiner Uberwindung auf (als Angeld der Auferstehung):

Das Gedichtnis des Leidens im christlichen Sinn weicht nicht aus in
das Grau sozialer und politischer Beliebigkeit, sondern schirfi das
soziale und politische Gewissen im Interesse des fremden Leids.
(100 f) Das ,Neue“ der eschatologischen Herrschaft Gottes (d. i. der
Sieg tiber den Tod) muf in begrindender und gezielter Verdnde-
rungsabsicht ausgedriickt werden (d. h. im Handeln des Men-
schen) . . . (98)
Christliche Spiritualitdt nimmt ihre Motivation und ihre Kraft aus der
Mitte des Glaubens, aus dem Sieg Gottes iiber den Tod und setzt sich ge-
rade deshalb ein fiir die konkreten Note der Gegenwart. Das hohe Ideal
zeichnet auch Papst Johannes Paul I1.:
Dieses eschatologische Bild (vom Endgericht vor Gott) mufl immer
auf die Geschichte des Menschen ,,angewandt® werden, mufd stets der
»>Maflstab“ fir die menschlichen Handlungen sein, gleichsam ein
Grundschema fiir die Gewissenserforschung eines jeden einzelnen
und von allen zusammen . . .
Diese Worte (Jesu: Was ihr dem geringsten meiner Nachsten getan
habt . ..) erhalten eine noch eindringlichere Mahnung, wenn wir dar-



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 279

an denken, dafl anstelle von Brot und kultureller Hilfe den neuen
Staaten und Nationen ... mitunter grofle Mengen von modernen
Waffen angeboten werden. (16)
Der Papst scheut sich nicht, konkrete Probleme der Entwicklungshilfe von
den zentralen Wahrheiten und Hoffnungen des christlichen Glaubens her
zu beleuchten. Die Pflicht zum karitativen Tun des einzelnen bleibt, aber sie
integriert sich in die christliche Verantwortung fiir die groflen Probleme
der Menschheit.
Das christliche Handeln muf aus der Mitte des Glaubens aufsteigen und
ist deshalb vollmenschlich.

B. Die Erfahrung des Glaubens und die christliche Selbstfindung

Man hat am Entwurf von Metz mit Recht kritisiert, dafl er nur die von ihm
so benannte ,politische Seite der christlichen Existenz bedenke. Die an-
dere, die er ,mystisch“ nennt, komme zu kurz. Vom Beten spricht Metz
eigentlich nur unter emanzipatorischen, funktionalen Vorzeichen:
Aus dem Gebet sucht sie (die Spiritualitdt der Befreiung) die Freiheit
von den vermeintlichen Plausibilititen der sozialen Mechanismen
und Vorteile zu gewinnen und die Kraft zu jener Selbstlosigkeit,
die ein befreiendes Handeln im Interesse der anderen, ,der Gering-
sten unter den Briidern®, erfordert. (83)
Dem christlichen Beten kommt zweifellos die Funktion zu, den Beter zu
einem offenen, selbstlosen Tun zu befreien. Aber dies nur, weil das Beten
selbst nicht Mittel zum Zwedk des selbstlosen Tuns ist, sondern in sich wert-
voll, selbstlos und aus sich heraus offen ist.

1. Die geistlichen Ubungen Papst Johannes Pauls 11

So sehr die Ansprachen des Papstes vom Geist des Gebetes durchzogen
sind, so wenig reflektieren sie — verstidndlicherweise, weil es ihm selbstver-
standlich ist — tiber die Theologie des Gebets.

Die Exerzitienvortrige, die Kardinal Wojtyla wihrend der Fastenzeit
1976 in Rom vor Paul VI. und der Kurie hielt'*, machen das Thema Gebet
ausdriicklich. Nach dem bisher iiber Jesus und das Engagement fiir die
Welt Gesagtem verwundert es nicht, daf§ der kiinftige Papst sich die Ol-
bergszene wihlte, um iiber Beten zu sprechen; oder wie er sich selbst korri-
giert: nicht ,fiber das Gebet (zu) sprechen, sondern... am Gebet Jesu
Christi selbst teil(zu)nehmen®.

1 Zoichen des Widerspruchs, Besinnung auf Jesus (Karol Wojtyla), Freiburg 1979; zi-
tiert wird nach Seitenzahl.



Josef Sudbrack 280

Wir wissen, wie oft Jesus allein betete, sich von seinen Jiingern ent-
fernte und mit dem Vater Zwiesprache hielt . . . Nur ein einziges Mal
bat Jesus die Apostel ausdriicklich, sich an seinem Gebet zu beteili-
gen, in Getsemani . .. Warum gerade in diesem Moment?
Die Antwort darauf kann man vierfiltig aufgliedern:
Vielleicht weil er sie bereits in eine besondere Teilnahme an seinem
Mysterium hineingezogen hatte (am Mysterium des eucharistischen
Mahls am gleichen Abend). (168)
Aber dann weiter:
In diesem Gebet (am Olberg) widerspiegelt sich die umfassende
Kenntnis, die Jesus vom Menschen und von der ganzen Menschheit
hat, die... sich vom Willen des Vaters immer mehr entfernte . ..
(169)
Als Teilnahme an Schuld und Leid ist das Olberggebet Grundgebet der
Menschen. Doch Kardinal Wojtyla besinnt sich noch tiefer:
Dieses Gebet ist im Grunde eine Begegnung zwischen dem mensch-
lichen Willen Jesu Christi und dem ewigen Willen Gottes. (171)
Nirgendwo mehr als am Gebetskampf des Olbergs wird deutlicher, dafl
Beten Begegnung heifit.

Diese Begegnung des Menschen mit Gott aber ist nicht ein fiir allemal
geschehen, sondern ein Prozefl, der weitergeht, der das Leben der Kirche
ausmacht. Deshalb wagt Kardinal Wojtyla, das Gebet der Christen hinein-
zustellen in das Beten Jesu am Olberg:

Die Kirche sucht immer nach dieser verlorenen Stunde von Getse-
mani, nach der von Petrus, Jakobus und Johannes verschlafenen
Stunde, sie versucht das Versiumnis wieder gutzumachen und der
Einsamkeit des Meisters, die das Leiden seiner Seele steigerte, abzu-
helfen. (173)
Ein spiritueller Grundakkord durchzieht dies alles:
»Dasein fir . ..“, in Beziehung und in Hingabe sein, darin besteht
die Wesensstruktur der personalen menschlichen Existenz. (158)
Auch Beten ist in der Mitte ein ,Dasein fiir“, ein »In-Beziehungsein“: In
Beziehung mit Jesus Christus; durch ihn mit seinem Vater; deshalb auch in
Bezichung mit den Menschen.

Erst in und aus der Beziehung findet der Mensch seine Identitit, kann er
seinem Leben Sinn geben. So unterwies der Kardinal seine jungen polni-
schen Mitbiirger:

In erster Linie eine Erfakrung der Begegnung mit Gott, bei der sie
zugleich sich selbst wiederfinden und den Sinn des Lebens neu ent-
decken. (14)



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 281

2. Ziige einer Spiritualitit der Gotteserfahrung

Diese auf Beziehung und Begegnung aufruhende Lehre vom Gebet kon-
trastiert zu manchem, was heute — auch innerhalb der Kirche — iiber Tie-
fenerfahrung, Identitat, Selbstfindung, Meditation, Glaubenserfahrung
gelehrt wird. Der Papst lieB seine Exerzitienpredigten, seine Ansprachen
tber Meditation, Gebet, Glaubenserfahrung um die augustinische Dop-
pelaussage kreisen:
Diese Anti-Liebe ,Eigenliebe bis zur Geringachtung Gottes“. ..
kann nur ... durch die Liebe ein Gegengewicht erhalten und tber-
wunden werden durch grenzenlose Liebe, die ,Liebe Gottes bis zur
Geringachtung seiner selbst“. (z. B. 67, 72, 207)
Nur auf der Basis dieser Grundeinsichten des christlichen Glaubens sollte
tiber die Erfahrung des Glaubens nachgedacht werden.

Glaube braucht Erfahrung

Das Stichwort Erfahrung pragt das heutige Bemithen um Gebet und Medi-
tation. Das Beten soll nicht nur die Auflenseite des Menschen treffen, son-
dern seine Mitte berithren. Auch im Folgenden kann es nicht darum gehen,
die Spiritualitdt des Papstes nachzuzeichnen; aber die Konfrontation mit
einem der wichtigsten Vertreter des Mithens um Erfahrung kann die
Eigengestalt der Gebets- und Erfahrungs-Theologie Johannes Pauls II.
sichtbar machen. Karlfried Graf Dirckheim schreibt zur heutigen Suche
nach Erfahrung:
Unsere Zeit erkennt und anerkennt endlich das (!) Primat der inne-
ren Erfahrung als Quelle dessen, was fiir die Vollendung des
Menschseins Giltigkeit hat ... Der Zustand . . . erschliefit die alles
verwandelnde, tibergegenstindliche Prasenz der Fiille des Seins . . .
Nur in der Haltung dessen, der im gegenstandslosen, wahrhaft in-
stindlichen Bewufitsein ist, wird dem Menschen die Gnade bewufit,
die nicht mehr das ihn gleichsam von auflen treffende Wunder ist,
das Mirakel. Im vollendeten Zustand seines instindlichen Bewuf3t-
seins erlebt er als Gnade den, der er selbst in seinem Wesen ist (her-
vorgehoben von Dirckheim) — als Prédsenz, Bestimmung und Ver-
heiflung.1
Was hier als Mirakel abqualifiziert wird, ist nach Johannes Paul II. die
Grundstruktur der Gotteserfahrung — dafl der Mensch sich vom Selbst, von
dem, was er ist, wegwende zu Gott und dessen Liebe; dafl der Mensch das
Heil nicht in sich finde, sondern geschenkt erhalte; dafl die hochste Erfah-

15 Ton der Stille, in ,munen muso®, Ungegenstindliche Meditation, Mainz 1979, 300-302.



Josef Sudbrack 282

rung sich dort ereignet, wo dem Menschen das ungeahnt Schone und Uber-
waltigende begegnet: Gott.

‘Wem Gebet und Meditation in ithrem letzten Sinn nur ein ,, Aufleuchten-
lassen des Tiefen-Ichs“ bedeuten, dem kann auch die Begegnung mit Gott
nur eine Projektion sein, die das Tiefen-Ich an die Oberflichenwelt der Bil-
der wirft:

Nicht also sind die Gottesbilder die urspriingliche Quelle lebendigen
Glaubens ... (Das Bildlose nimmt erst) auf dem Bildschirm des
Welt-Ichs . . . Gestalt an. Zum Rang eigenstindiger Gestalten erho-
ben, werden sie vom Welt-Ich zur Ursache des als iberweltlich erfah-
renen Charakters der Erfahrung gemacht.
Die christliche Erfahrung aber weif}, dal jede Selbsterfahrung, mag sie sich
noch so weit ausstrecken, nur ein vorbereitender Weg zum Gliick des Be-
schenktwerdens von Gott ist. Nicht in sich selbst erwartet das Meditieren
oder Beten die Erfiillung, sondern sie schauen aus, hoffen auf Gott.
Ja, das Gebet ist eine Tat der Hoffnung. Es ist Ausdruck der Hoff-
nung, ihr Zeichen fir die Welt, fiir den Menschen. Das Gebet ermég-
licht es uns, wie der Apostel sagt, der Erfiillung der Hoffnung entge-
genzublicken.!®
Das Bemiihen um Meditation und Erfahrung wird genau dort christlich,
wo die Selbst-Erfahrung gleichsam aufgesprengt wird zur Du-Erfahrung,
wo die Riickkehr in das Selbst, was man is¢, sich ibersteigt und das als Ge-
schenk erwartet, was der Mensch noch nicht ist. Papst Johannes Paul II.
stellt untiberhorbar die Begegnung, das Dasein-fiir als Leitbild von christ-
licher Meditation und Selbstfindung auf.

In den Szenischen Meditationen iiber Liebe und Ehe zeigte er schon
1960, dafl auch das menschliche Zusammenfinden auf diesem Ubersteigen
des Ichs zum Du, aber nicht auf Selbsterfahrung griindet:

Denn ich gab nicht nur dem Eindruck und Reiz der Sinne nach. Sonst
wire ich gewifl nicht dem Bannkreis meines ,Ich“ entronnen, hétte
das Du nicht erreicht.*6s

Gotteserfahrung braucht Einiibung

Neben ,Erfahrung® ist ,Einiibung® ein Leitmotiv heutiger Meditation.
Eine Erfahrung, die nicht gepflegt wird, mufl verkiimmern. Deshalb legt
Johannes Paul I1. den Priestern nahe:
Pflegt . . . die Vereinigung mit Gott durch ein tiefes Innenleben. Das
soll euer erstes Anliegen sein. Fiirchtet nicht, dafl die dem Herrn ge-

16 Zeichen des Widerspruchs (Anm. 14) 156.
162 Karocl Wojtyla (Andrzej Jawien) Der Laden des Goldschmieds, Szenische Medita-
tionen iiber Liebe und Ehe, Freiburg 1979, 12.



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 283

widmete Zeit eurem Apostolat irgend etwas entzieht. Ganz im Ge-
genteil, sie wird zur fruchtbaren Quelle fiir den apostolischen
Dienst.t?
Gebet und Meditation wollen ein- und aus-geiibt werden; und dies nicht
nur, weil sie sonst verkiimmern, sondern mehr noch, weil Beten und Me-
ditieren in sich wertvoll sind.

Das Wort ,uben“ kann Anstofl erregen. Wie kann man ,einiiben”, was
geschenkt erhalten wird? Widerspricht nicht der eben aufgezeigte dialogi-
sche Charakter des Betens jeder ,,Ubung“? ,Ubung* bedeutet doch leisten,
etwas ansteuern, ein Ziel erreichen wollen. Begegnen und Geschenkt-Er-
halten stammen aus Freiheit, aus Nicht-Leisten- und Nicht-Ansteuern-
Wollen.

Das Gleichnis Jesu vom wunniitzen Knecht (Lk 17, 7-10) gibt eine
erste Antwort: , Wir sind unniitze Knechte, wir haben nur getan und tun
nur, was wir zu tun schuldig waren und sind.“ Der Auftrag Jesu ist ein-
deutig: ,So sollt ihr beten.“ Er steht in dem gréfleren Rahmen des exi-
stentiellen Wissens: dafl wir ,unniitze Knechte“ sind, die ganz und gar
aus dem Geschenk von Gott her leben.

Aber dieser Auftrag Jesn wurzelt zugleich im Wesen der Menschen.
Weil dieser so vollig abhidngig von Gott ist, erfdhrt er auch in sich den
Drang auf Gott hin; er méchte in der Ewigkeit des Unendlichen geborgen
sein — so ist er es sich selbst schuldig, dafl er das Beten und Meditieren
einiibe.

Jede Begegnung und jede Liebe rufen nach Einiibung. Ste konnen zwar
niemals erzwungen werden; sie konnen sogar in der Gestalt von Dunkel-
heit und Nicht-Erfahrung leben und wachsen. Aber es liegt in ihrem We-
sen, eingeilibt und ausgeiibt zu werden.

Man wird die innere Struktur des christlichen Betens mit seiner Dialek-
tik von pflichtgemdfiem Einiiben und freiem Geschenk nicht eher existen-
tiell begreifen, bis man versteht: es handelt sich um Begegnung. Was Jo-
hannes Paul I1. so klar einscharft, ist Grundstruktur des christlichen Gebets
und seiner Einiibung: Gott begegnet dem Menschen — der Mensch begeg-
net Gott.

Vielfalt und Einheit des Einiibens von Glaubenserfahrung

Die Wege der Einiibung von Gebet sind vielfdltig und werden aus der Be-
gegnung des Christentums mit anderen religiosen Traditionen tiberaus
vielfaltig angereichert. Deshalb stofit Johannes Paul II. in seiner Enzy-
klika auch die Tir zum Dialog mit anderen Religionen — besonders mit

17 Eine Ansprache in Guadelupe, am 27. Januar: in ,Hoffnung so weit wie das Meer®
(Anm. 9) 48.



Josef Sudbrack 284

dem Judentum und dem Islam, und sogar mit dem Atheismus — weit auf.
Er betont die ,,universale Dialogbereitschaft“:
voll tiefer Wertschitzung fiir die groflen geistigen Werte, ja mehr
noch, fir den Primat dessen, was geistig ist und im Leben der
Menschheit in der Religion und in den moralischen Prinzipien. ..
seinen Ausdruck findet.
Aber dieser Reichtum (Pluralitdit, nicht Pluralismus schreibt Hans Urs von
Balthasar) hat seine Mitte in Christus:
Jesus Christus ist feststehendes Prinzip und bestdndiges Zentrum des
Auftrags, den Gott selbst dem Menschen anvertraut hat. (11)
Entsprechendes gilt fur die christliche Meditation und die Einiibung des
Betens. Ein Ja zu den vielen Methoden und Wegen, ein Ja zum Reichtum
der Erfahrungen anderer Religionen — wenn nur die Richtung stimmt: auf
Jesus Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, auf die Begegnung
mit Gott in Jesus Christus.
Zwei Wegweiser dorthin sind nach der Enzyklika besonders hervorzu-
heben. Einmal
daf die Erlosung . . . durch das Kreuz erfolgt ist.
Ein meditativer Weg, der das Leid umgeht und am ruhigen, gliicklichen
Selbstbesitz alles andere, auch die Begegnung mifit, 138t sich nicht ins Chri-
stentum integrieren.
Das zweite ist die Wiirde des Menschen,
dafl die Erlosung, die durch dasKreuz erfolgt ist, dem Menschen
endgiiltig seine Wiirde und den Sinn seiner Existenz in der Welt zu-
ruckgegeben hat. (10)
Fine Meditations- oder Gebets-Methode, die den einzelnen Menschen in
seiner absoluten Wiirde (irreductible!) antastet und ihn einer grofleren
Allgemeinheit opfert, 1a83t sich nicht ins Christentum integrieren.

Die Kreativitit der Volksfrommigkeit

In seinem Aufsatz ,Person: Subjekt und Gemeinschaft“#, entwirft Kardinal
Wojtyla das Bild einer Gemeinschaft, in der die Wiirde der menschlichen
Person gewahrt und erst voll realisiert wird. Als Bindeglied zwischen Ein-
zelmensch und Gemeinschaft stellt er das , Tun®, ,operari® heraus.
Der Mensch verwirklicht sich selbst, vollzieht die Selbstzwecklichkeit
seines personalen Ich, in der Transzendenz-Dimension seines ,ope-
rari“ (seines Tuns). (35)
Erst in der Begegnung mit der Transzendenz, mit dem, was ihn Gibersteigt,

18 Der Aufsatz aus dem Jahr 1976 wird zitiert mit Seitenangabe der deutschen Uberset-
zung in Der Streit um den Menschen. Personaler Anspruch des Sittlichen, Kevelaer 1979,
13-68.



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 285

wird der Mensch ganz er selbst. Diesen Bezug zum gréfieren Horizont sei-
nes Ichs stellt der Mensch her durch das ,Tun®, das ,operari®.

Damit wird aufgegriffen, was auch bei Metz anklingt und was in der
Mitte von Gebet und Meditation stehen mufl: Im Tun - verdeutlichen wir:
im kreativen Tun (und nicht im seelenlosen Funktionieren), im kommuni-
kativen Handeln (und nicht im zweckrationalen Tun, J. Habermas) wird
der Mensch zum ganzen Menschen. Deshalb sollte auch die Einiibung von
Glaubenserfahrung im Tun geschehen. Wichtig bleiben Schweigen und
Verharren. Der Papst sieht sie (wie das Beten) allerdings eng verbunden
mit der Karfreitagserfahrung.

Verstummen vor dem Mysterium, worin Gott durch seinen bis zum
Tod gehorsamen Sohn das Werk der Rechtfertigung vollzieht, das
Erlosungsmysterium in das Schépfungsmysterium einbringt.!
Aber ebenso wichtig ist die Glaubenserfahrung im Tun, wie es z. B. beim
Wallfahren, beim Singen und Sprechen, in Geste und Haltung geschieht.
Es ist das, was die charismatische Erneuerungsbewegung heute in oftmals
bewufiter Absetzung von rein ,meditativen“ Bestrebungen in den Glau-
bensvollzug einbringt.

In der Basilika Unserer Lieben Frau von Zapopan kam Papst Johannes
Paul I1. auf die Volksreligiositit zu sprechen und hob — aus anderer Sicht
— das gleiche Anliegen hervor:

So ist die Volksfrommigkeit, geleitet und gestiitzt und wenn notig
gereinigt durch das stindige Wirken der Hirten, aber auch im tag-
lichen Leben des Volkes geiibt, warhaft die Frommigkeit der ,armen
und schlichten“ Leute. Sie ist Ausdrucksweise dieser vom Herrn be-
vorzugten Menschen, das Geheimnis des empfangenen Glaubens zu
leben und es in ihrem Tun in allen Lebensbereichen zu verwirkli-
chen.?
Unsere so intellektuell und akademisch gewordene Spiritualitdt muf} sich
von dieser schlichten Volksfrommigkeit, die Johannes Paul 1I. in der Ma-
rienverehrung der Mexikaner fand, befruchten lassen. Das Anliegen der
Spiritualitit der Engagements kehrt wieder.

Die Kirche als Raum der Gotteserfahrung

Die Enzyklika des Papstes schldgt in einem eigenen Kapitel den Bogen
von der Mitte des Glaubens, Jesus Christus, hin zur Gegenwart und kommt
dabei auf die Kirche zu sprechen:
Wenn nun dieser mystische Leib Christi das Volk Gottes ist . . . so
heifit das, daf} jeder Mensch in ihm durchdrungen ist von einem Le-

1 Zeichen des Widerspruchs (Anm. 14) 17.
20  Hoffnung so weit wie das Meer” (Anm. 9), 125.



Josef Sudbrack 286

benshauch, der von Christus kommt . . .
Die Kirche hat kein anderes Leben auler dem, das ihr von ihrem
Brautigam und Herrn geschenkt wird . . .
In der Tat, weil Christus in seinem Geheimnis der Erlosung sich mit
ihr vereint hat, muf} auch die Kirche mit jedem Menschen eng ver-
bunden sein. (18)
Hiermit ist eine Forderung an die Glaubenserfahrung des Christen ge-
stellt: dafl er sich, so wie ,die Kirche mit (ihm) eng verbunden® ist, sich
auch der Kirche verbindet, daf} seine Glaubenserfahrung in der Kirche ge-
schehe, sich mit Kirchenerfahrung vereine.

Erfahrung von Kirche aber ist nur dem moglich, der erlebt hat, wie eng
seine personliche Gotteserfahrung abhingig und verbunden ist mit der
grofleren sozialen Erfahrung; daff die Erfahrung des ,Ich“ stets einge-
bunden ist in die Erfahrung des ,Wir“. Was der Soziologie und Linguistik
von heute selbstverstidndlich ist, analysiert Kardinal Wojtyla:

Die Wir-Gemeinschaft ist jene Form des menschlichen Plurals, in der

die Person sich in hiochstem Mafe als Subjekt verwirklicht.
Weil der Mensch mehr ist als er selbst, innerlich bezogen ist auf , Trans-
zendenz®, wie der Kardinal schreibt, ist auch seine Erfahrung immer schon
weiter als die der isolierten Person.

In allen diesen Verwirklichungen entspricht das Gemeinwohl der

Transzendenz der Personen, es bildet die objektive Grundlage, auf

der Personen sich in sozialer Gemeinschaft als Wir konstituieren?.,
Hinter den philosophischen Formulierungen liegt die vielleicht wichtigste
Forderung an die Spiritualitit von heute, die der Kirchenerfahrung: Daf§
sich die Gotteserfahrung des Christen nicht nur auf Gott in Isolierung,
nicht nur in Einsamkeit auf die Person Jesu Christi erstrecke, sondern daff
die Gemeinschaft der Glaubenden, der Kirche, miteintrete in die Erfahrung
und das Leben eines jeden einzelnen, der sich zu Gott in Christus wendet.
Eine Studienumfrage der FAZ (19. VI. 1979) ,Neue Religiositdat — aber
abnehmende Kirchlichkeit®, zeigt die Dringlichkeit.

Gerade hier bedarf auch die moderne Meditationsbewegung einer
grundsatzlichen Weiterfilhrung, dafl sie den Meditierenden geleite zur Er-
fahrung von Kirche. Und wiederum steht an dieser Stelle die Marienfrom-
migkeit des Papstes. Denn der Bezug zur Kirche ist mit dem Schutz des
Glaubens an die Menschwerdung und mit dem Ja zur Volksfrommigkeit
das Dritte, was die Marienfrommigkeit bestimmt:

Maria ist die Mutter der Kirche, weil sie kraft unaussprechlicher Er-
wihlung durch den ewigen Vater selbst und durch das besondere

2 Der Streit um den Menschen (Anm. 18) 54, 52.



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 287

Wirken des Geistes der Liebe das menschliche Leben dem Sohn Gottes
gegeben hat ... Wenn wir . .. in dieser schwierigen und verantwor-
tungsschweren Phase der Geschichte der Kirche und der Menschheit
ein besonderes Verlangen verspiiren, uns an Christus zu wenden, der
Herr seiner Kirche und kraft des Geheimnisses der Erlosung auch
Herr der Geschichte des Menschen ist, so glauben wir, daf} niemand
uns besser in die gottliche und menschliche Dimension dieses Geheim-
nisses einfithren kann als Maria. (22)

Alle christliche Glaubenserfahrung mufl zu der Weite streben, die Kirche

heifit.

Die Gruppe als Ort christlicher Glaubenserfahrung

Nirgendwo mehr als in der Kirchen-Erfahrung zeigt sich das Erfahrungs-
defizit der heutigen Christenheit. Viele Wege dahin lassen sich aufzeigen.
Einer sei erwdhnt, weil er die heutige Situation und Aufgabe besonders
deutlich macht: der Weg tiber die Gruppenerfahrung.
Auf seiner Mexikoreise kam Papst Johannes Paul II. auf die fiir Latein-
amerika so typische Gruppenbildung zu sprechen:
Eines der Phdnomene der letzten Jahre, das mit wachsender Kraft
die Dynamik der Laien in Lateinamerika und in anderen Teilen der
Welt gekennzeichnet hat, war die Bildung von Basisgemeinden. ..
Die Basisgemeinden konnen ein giiltiges Instrument der Gestaltung
und Belebung des religiosen Lebens in einem Klima christlicher Er-
neuerung sein und unter anderem einer weitverzweigten Durchdrin-
gung der Gesellschaft mit dem Geist des Evangeliums dienen.
Die Ansprache zahlt auch die Bedingungen auf, dafl diese ,Basis“-Ge-
meinden nun tatsdchlich Trager christlicher Spiritualitdt werden:
Die klaren Richtlinien, die in Evangelii nuntiandi dargelegt sind,
damit sie sich an das Wort Gottes halten,
im Gebet stdndig vereint bleiben
und sich nicht trennen oder, noch weniger, im Gegensatz zur Kirche,
zu den Bischéfen und zu anderen Gruppen oder kirchlichen Ver-
cinigungen stehen.??
Kommentare dazu eriibrigen sich. Die Gruppe ist von Menschen gebildet,
die sich in Uberblickbarer, strukturierter Zahl und in erlebbarer Einheit
zusammenfinden. Hier also wird eine Wir-Erfahrung eingeiibt, die sich
zur Erfahrung der kirchlichen Gemeinschaft ausweitet.
Die Wir-Erfahrung der christlichen Gruppe ist der ,,Sitz im Leben®, der
Ort, iiber dem sich das Haus der Kirchen-Erfahrung errichtet. Und wir

22 _Hoffnung so weit wie das Meer” (Anm. 9) 104.



Josef Sudbrack 288

wissen: Nur in diesem Haus der Kirchenerfahrung kann die Erfahrung von
Gott und seinem Jesus Christus voll erblithen.

Johannes Paul II. sprach von den Basisgemeinden in Siid- und Mittel-
amerika. Aber man kann auch auf viele entsprechende Gruppierungen in
Mitteleuropa hinweisen; alte und neue geistliche Gemeinschaften; Orden
und Sakularinstitute; Gruppierungen innerhalb der Pfarrei und im tber-
pfarrlichen Rahmen. Grofiveranstaltungen, die aus gemeinsamer Begei-
sterung eine Art von ,Gruppen-Erlebnis“ vermitteln; kleine Treffen, in
denen die gemeinsame Erfahrung erarbeitet und intensiviert wird. Die
Vielzahl wiachst und muf} weiter wachsen. Der Papst spricht davon in sei-
nem Griindonnerstags-Brief an die Priester.

Die dabei hervortretende Zweiteilung: Lebens-Gruppe und Gesamt-
Kirche, wurde schon vor Jahren durch die Theologie der Pfarrgemeinde,
besser der Altar-Gemeinde, theologisch untermauert. Das, was die Ge-
samit-Kirche in ihrem Herzen ist, wird sichtbar und erlebbar in der Ge-
meinschaft um das eucharistische Opfer. Das, was Gesamt-Kirche als ,,Cor-
pus Christi Mysticum®“ bedeutet, wird sichtbar und erlebbar in der Ge-
meinde, die sich um den eucharistischen ,,mystischen Leib des Herrn“ ver-
sammelt. Kirchenerfahrung wird real und erlebbar in der kirchlichen
Gruppe.

Hinter diese gleichsam sakramentale Doppelung (Gesamtkirche im
Erleben der Aliargemeinde) gibt es kein Zuriick. Sie ist und bildet den
theologischen und zugleich erlebbaren Grund fiir die zentrale Forderung
an die Spiritualitit unserer Tage: Daf} die Gruppe ein Ort der Glaubens-
erfahrung werde; und daf in dieser Glaubenserfahrung sich die Erfahrung
der Kirche vorbereite; und dafl diese Kirche der Raum sei, in dem die Er-
fahrung von Gott in Jesus Christus erblithe.

Es ist nicht verwunderlich, daff die Antrittsenzyklika Papst Johannes Pauls
II. — nach dem Kapitel iiber die Eucharistie — mit einem Hinweis auf die
Urgruppe endet, aus der die Kirche erwuchs und in der die Christen der
Apostelgeschichte ihren Glauben und ihre Glaubenserfahrung fanden:
Wenn ich nun also diese Betrachtung mit einer innigen und demiiti-
gen Einladung zum Gebet beende, dann ist es mein Wunsch, dafl man
in diesem Gebet verharrt, vereint mit Maria, der Mutter Jesu, so wie
die Apostel und die Jiinger des Herrn nach seiner Himmelfahrt im
Abendmabhlssaal von Jerusalem verharrten. Ich bitte vor allem Ma-
ria, die himmlische Mutter der Kirche, sie mochte wahrend dieses Ge-
betes im neuen Advent der Menschheit bei uns bleiben, die wir die
Kirche bilden, den mystischen Leib ihres eingeborenen Sohnes. Ich
hoffe, dafl wir dank eines solchen Gebetes den Heiligen Geist aus der



Moderne Spiritualitit bei Johannes Paul 11. 289

Héhe empfangen und so Zeugen Christi werden ,bis an die Enden
der Erde“, wie jene, die am Pfingsttag aus dem Abendmahlssaal in
Jerusalem in die Welt hinausgegangen sind. (22)
Johannes Paul II. verkiindet keinen naiven, sondern einen glaubigen Opti-
mismus, einen, der aus der Mitte der biblischen Botschaft, von Jesus Chri-
stus her kommt. Es ist kein dogmatisches, sondern ein gliihendes, liebendes
Schauen auf Jesus Christus, das ihn befliigelt. In dem ,Schreiben . . . an alle
Priester der Kirche zum Griindonnerstag 1979 bricht diese Liebe gerade
dort durch, wo Johannes Paul II. Gber heikle Probleme des modernen Prie-
sters spricht:
Es sind Worte, die mir die Liebe zur Kirche eingegeben hat, die bei
aller menschlichen Schwiche ihre Sendung fir die Welt nur dann
erfillen kann, wenn sie Christus die Treue halt. Ich weif}, daB ich
mich hierbei an Menschen wende, denen es nur die Liebe zu Chri-
stus . . . moglich gemacht hat, sich in den Dienst der Kirche zu stellen.
Auch dieser Brief endet — wie die Enzyklika — mit dem Hinweis auf Maria:
Zu unserem Dienst-Priestertum gehort die herrliche und pragende
Auszeichnung der Nihe zur Mutter Christi.?
Mit nichts Besserem kann auch diese an Auflerungen des Papstes orien-
tierte Skizze moderner Spiritualitit enden. Das dedkt sich mit wissenschaft-
lichen Einsichten moderner Soziologen, die von einer , Wiederentdeckung
Mariens“ sprechen (15); und vielleicht hat Andrew Greeley recht — wenig-
stens fir Mitteleuropa und Nordamerika —, wenn er schreibt:
daf} viele Beobachter aulerhalb der katholischen Kirche den Wert
dieses (Marien-)Symbols gerade in einer Zeit entdecken, da in der
Kirche die Marienverehrung stark zuriickgegangen ist und nur mehr
eine periphere Rolle spielt.®*
Papst Johannes Paul II. setzt jedenfalls auf die Marienverehrung; denn, so
schreibt er,
kein anderer (kann) uns besser in die gottliche und menschliche Di-
mension dieses Geheimnisses (Jesu Christi) einfithren . . . als Maria®.

23 Dienst aus der grofieren Liebe zu Christus. Schreiben Papst Johannes Paul 1I. an die
Priester. Mit einem Kommentar von Hans Urs von Balthasar. Freiburg, Herder 1979, 20.
49.

2 Maria. Uber die weibliche Dimension Gottes. Graz, Verlag Styria 1979, 9. 17.

25 Die Wiirde des Menschen (Anm. 4) 22.





