Theologische Gedanken zur Wechselbeziehung
von Tod und Leben

Klaus Schméle, Nottuln-Darup

Sterben ist Verstummen, Abbruch des Gesprichs, Ohnmacht zum Wort.
Darin grindet die Unméglichkeit, den Vorgang des Sterbens ins Wort zu
bringen. Die Rede vom Tod ist ein Versuch, die Unsagbarkeit des Sterbens
zu mildern. Sein Zutrauen empfangt dieser Versuch aus der Uberzeugung,
daf} in der Wortlosigkeit des Sterbens An-Ruf, An-Rede sich ereignet von
seiten dessen, der aus seinem gottlichen Schweigen den Menschen anruft.
Die Glaubenserfahrung, daf} er schon in dieses irdische Leben hineinruft,
eroffnet die Méglichkeit, aus der Perspektive des Lebens das Sterben zu
bedenken und zu ihm vom Leben her eine Einstellung zu finden'.

I

Um Aufschluf iiber die Einstellung heutiger Menschen zum Tode zu erhal-
ten, konnte man von statistischen Erhebungen ausgehen, auch von Befra-
gungen zum Problem der Euthanasie. Einen tieferen Einblick gewdhren
jedoch Zeugnisse aus zeitgendssischer Literatur und Dichtung, wenn sie
sich auch weniger reprasentativ gebarden.

In seinem in Algerien entstandenen Frithwerk ,Noces® (die deutsche
Ubersetzung trigt den Titel ,Hochzeit des Lichtes®) schreibt Albert Ca-
mus folgende Meditation tiber den Tod: ,Ich mag als junger Mensch nicht
glauben, dafl der Tod der Beginn eines neuen Lebens ist. Fiir mich ist er
eine zugeschlagene Tiir. Ich sage nicht, er ist eine Schwelle, die es zu Uiber-
schreiten gilt — er ist ein furchtbares und schmutziges Abenteuer . . . Ich
bin zu jung, daf ich vom Tode reden konnte. Miifite ich’s dennoch ~ hier
wiirde ich das rechte Wort finden, das zwischen Schrecken und Schweigen
das klare Wissen um einen Tod ohne Hoffnung bekennt . . . Gerade dies ist
Jugend: diese bittere Zwiesprache mit dem Tode, diese kérperliche Angst
des Tieres, das die Sonne liebt . . . Ich habe Leute sterben sehen, vor allem
Hunde. Das Entsetzliche ist: sie zu beriihren. Ich denke dann an Blumen,
an das Lacheln der Frauen, an Liebe und begreife, dafl meine Todesangst
nur die Kehrseite ist meiner Lebensgier. Ich beneide alle, die kiinftig le-

* Anregungen gab die Lektiire von R. Leuenberger, Der Tod. Schicksal und Aufgabe,
Zirich 1971, und E. Jiingel, Tod, Stuttgart *1973, sowie H. W. Wolff, Anthropologie
des Alten Testaments, Miinchen 1973.



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 291

ben werden und die Wirklichkeit der Blumen in Fleisch und Blut erleben.
Ich bin neidisch, weil ich das Leben allzusehr und mit schicksalhafter
Selbstsucht liebe. Was kiimmert mich die Ewigkeit!“2.

Es ist beeindruckend, in welcher Sprache Camus hier seiner heftigen,
schicksalhaften Liebe zum Leben Ausdruck verleiht. Doch konnte man fra-
gen: Mufl jemand, der eine andere Haltung dem Tode gegeniiber ein-
nimmt, das Leben weniger leidenschaftlich als Camus lieben? Oder kénnte
nicht gerade aus einem zuversichtlichen Verhaltnis zum Leben auch eine
zuversichtliche Beziehung zum Tode entspringen? Diese Frage steht wohl
auch hinter der ein wenig ironisch gefarbten Feststellung von Gabriele
Wohmann in ihrem Roman ,Schones Gehege®: ,Was fiir klagliche Bin-
dungen an die Erde, wenn es keinen Himmel mehr gibt. Es wire doch un-
heimlich viel erlgsender, wenn nicht derart verzweifelt an einem so schau-
erlich verkleinerten Dasein gehangen werden miifite.“® Was hier als sich
selbst ein wenig ironisierende Wunschvorstellung auftritt, das klingt bei
Max Frisch behutsam an als in Schwebe gehaltene Moglichkeit. In einem
Text aus seinem Tagebuch von 1971 benutzt er das fiir die Sozialstatistik
unentbehrliche Instrument des Fragebogens als literarische Form, um in
dieser scheinbar distanzierten Weise subjektive Letztfragen des betroffe-
nen Lesers zu beriihren:

Haben Sie Angst vor dem Tod und seit welchem Lebensjahr? — Was
tun Sie dagegen? — Haben Sie schon einmal gemeint, daf} Sie sterben,
und was ist Thnen dabei eingefallen?: a) was Sie hinterlassen, b) die
Weltlage, c) eine Landschaft . . ., €¢) was ohne Sie nie zustandekom-
men wird? — f) die Unordnung in den Schubladen? — Wovor habenSie
mehr Angst: dal Sie auf dem Totenbett jemand beschimpfen kénn-
ten, der es nicht verdient, oder dafl Sie allen verzeihen, die es nicht
verdienen? . . . Wenn Sie gerade keine Angst haben vor dem Ster-
ben: weil Thnen dieses Leben gerade ldstig ist, oder weil Sie gerade
den Augenblick geniefen? . .. Haben Sie Freunde unter den To-
ten? . . . Wenn Sie jemand lieben: warum mochten Sie nicht der
iiberlebende Teil sein, sondern das Leid dem anderen iiberlassen? —
Wieso weinen die Sterbenden nie?*

Hier wird scheinbar Banales zum Hinweis auf Hintergriindiges: die hin-
terlassene Unordnung in den Schubladen wird zur Chiffre fiir ungeordnet
hinterlassene menschliche Beziehungen. Und hinter all dem steht die
eigentliche, alternative Frage nach einem fundamentalen Zerwiirfnis dem

2 Albert Camus, Hochzeit des Lichtes, Ziirich 1960, 23-27.

3 G. Wohmann, Schines Gehege, Darmstadt u. Neuwied 1975, 243 f.
4 Max Frisch, Tagebuch 1966-1971, Frankfurt/M. 1972, 424-426.



Klaus Schméle 292

Leben gegeniiber oder nach einer gelassenen Ausgesohntheit mit ihm. Wer
mag den Tod eher bestehen: Wer das Leben verneint, oder wer es bejaht
und es sogar genieflen kann? (Wir hatten die dhnliche Frage schon im Zu-
sammenhang mit A. Camus gestreift.) Hier, bei Max Frisch, ist alles offen,
nichts ist von vornherein festgelegt. Hier wird nicht mit negativer Vor-
entschiedenheit gefragt, sondern in der Weise einer offenen Méglichkeit.

Vielleicht liegt der Grund darin, dafl der Dichter sich irgendwie dank-
bar weif}, wobei offenbleibt: wem gegeniiber? Auf wen oder was bezieht
sich seine Dankbarkeit? Max Frisch formuliert an anderer Stelle bewufit
niichtern, im Biirokratenjargon sozusagen: ,Die Instanz gibt es nicht, die
unsere Dankbarkeiten wissen will, ihren derzeitigen Stand, ihren Ver-
brauch, ihre Zunahme usw. Vermutlich wiirde man das Formular (A bis Z)
alljahrlich etwas anders ausfiillen.“s

Die Dichterin Hilde Domin duflert in manchen ihrer lyrischen Gedichte
das Bestreben, sich in voller Sensibilitdt dem Hier und Jetzt hinzugeben,
den Augenblick durch alle Poren des Daseins in sich einzulassen, — wenn
auch mit einer unstillbaren Trauer, dafl es jedesmal der letzte Augenblick
sein konnte. Einige Zeilen aus dem Gedicht ,Es kommen keine nach uns“
seien hier stellvertretend zitiert:

Wir miissen diinne Sohlen tragen
oder barfuf} gehen,

‘Was wir bertihren,

mit leichtem Finger beriihren,
mit wachen Fingerspitzen.

Nicht achtlos.

Jedes Mal ist das letzte

oder konnte es sein.

Wir tun es fiir alle, die vor uns waren,
und fiir alle, die nach uns

es nicht tun

oder ganz anders.

Aber mit dieser Hingabe an den Augenblick des Daseins verbindet sich bei
Hilde Domin die Bereitschaft, ,die grofle Frage zu fragen und die grofie
Antwort zu horen“, wie es im weiteren Verlauf des Gedichtes heifit. Und
es ist kein Zufall, wenn ihr in diesem Zusammenhang mit der grofien
Menschheitsfrage und Menschheitsantwort, auf die sie abhebt, biblische Bil-
der aus dem Alten Testament einfliefen: das Bild von den rings um uns
steigenden Wassern des Todes und der Arche, die hier freilich nicht als

5 Ebd. 256.



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 293

Symbol der Rettung vom Tode verstanden wird, sondern als Sinnbild des
Hintreibens in der Todesbedrohtheit. Die betreffenden Zeilen in dem Ge-
dicht lauten:

Wenn um unsere Balkone das Wasser steigt,

die Spitzen der Baume

noch sichtbar unter den Sternen,

wenn unsre Hiuser auf den Bergen,

in denen noch Licht ist,

sich bewegen

und davonfahrn

als seien es Archen,

dann miissen wir bereit sein

— wie einer der aus dem Fenster springt —

die grofie Frage zu fragen

und die grofle Antwort zu héren.®

Die Richtung dieser groflen Antwort deutet die Dichterin an in einem an-
deren Gedicht, mit dem Titel ,Neues Land“. Dort heif}t es von den Toten:

. . . ohne verletzt zu sein,
sind sie immer

nur der Kern,

nie die Schale.”

Schlieflich sei noch ein weiteres Zeugnis von Gabriele Wohmann aus
ihrem Roman ,Schones Gehege® angefiigt: Dort beschéftigen Plath, die
Hauptgestalt, folgende Reflexionen: ,Sterben wiirde ich frithestens dann
erst wollen, wenn ich unumstéfilich sicher wire, daff es auch nach dem Ster-
ben nicht aus ist mit mir. In das Gar Nichis kann ich einfach nicht einwil-
ligen. Ich hasse diesen Fatalismus, oder: dieses Na Ja, aus und vorbei,
nichts als Asche, Erde, Gewlirm, Nichts. Ich mache das nicht mit. Das Nichts
macht mir einen Ekel. Ich komme ohne Hoffnung keinen Schritt durchs
Haus . .. Es darf in mir keine Sekunde geben ohne Hoffnung, mein Exi-
stieren ist iberhaupt nicht anders denkbar. Es bleibt selbstverstindlich eine
Dauerschwierigkeit, in den Vorgang Leben den tiglichen Tod tiglich zu
integrieren . . .“8

Mir will scheinen, in einem nicht unbetrachtlichen Teil der Gegenwarts-
literatur 1488t die dort zur Sprache gebrachte schwebende Todesbeziehung
auf Einstellungen schlieffen, die nicht kurzerhand als nihilistisch abgetan

§ H. Domin, Nur e¢in Rose als Stiitze, Frankfurt/M. 1974, 77 {.
7 Ebd. 69.
8 Ebd. 29 f.



Klaus Schméle 294

werden diirfen. Es sind durchaus Hinweise auf Moglichkeiten fiir eine In-
tegration der Todeswirklichkeit in das gelebte Leben, ja fiir eine bestimm-
te Art von offener Frommigkeit, die das Todeswissen nicht verdringt, dem
Todesschrecken nicht véllig erliegt und auch nicht unter seinem Eindruck
der Sprachlosigkeit verfallt.

II

Von hier aus empfiehlt sich zunéchst ein Blick ins Alte Testament, um auch
dort einer iiberraschenden Vielgestaltigkeit des Todesphinomens zu be-
gegnen. Wir kénnen hier nur weniges herausgreifen.

Auch fir den Menschen des Alten Testamentes entscheidet sich an seiner
grundlegenden Haltung zum irdischen Leben, welche Haltung er zum
Tode einnimmt. Aus der Verdrangung verschiedener Bereiche des Lebens
und des Lebendigen resultiert die Verdringung des Todes. Der Mensch
kann nur in kommunikativer Haltung den Sinn seines Lebens verwirkli-
chen, im Austausch mit dem Nachsten, mit dem fremden ,Beisassen®, mit
der Volksgemeinschaft und mit Gott. Soll das Leben in all diesen Richtun-
gen gelingen, dann muf} dafiir ein richtungweisender, deutlicher Mafistab
gegeben sein. Dieser ist das alttestamentliche Gesetz. Seine Gebote sind
nicht lebenshemmend, sondern von Jahwe als lebensfordernd verfiigt. Mit
ihrer Hilfe kann der Mensch der Macht des Todes entgegenwirken, inso-
fern er sein Leben in den verschiedenen Richtungen entfaltet, die Gott im
Dienste des Lebens durch das Gesetz aufgezeigt hat. Durch die Erfiillung
der aufgegebenen Gerechtigkeit ~ Gerechtigkeit ist ja ein Schliisselbegriff
des alttestamentlichen Bundesdenkens — bekommt das Leben seine innere
Richtigkeit und Validitdt. Die vielfaltigen Aus-Richtungen des Lebens im
sozialen Strukturgeflecht finden ihre alles ordnende und perspektivierende
Mitte durch die Grund-Richtung auf Gott hin. Die Widersetzlichkeit gegen
Gottes im Gesetz ergangene Ver-Fiigungen unterminiert das Sozial-Ge-
fiige und das Lebens-Gefiige schlechthin. Die Verfehlung in bestimmten
Bereichen des Gesetzes fithrt zur Auszehrung des Lebens mit dem Néchsten
und mit Gott und dadurch zur Kiimmerform individuellen Lebens am
Rande des Todes. An die Todeslinie kommt der Mensch nicht erst im phy-
siologischen Exitus, Tod. Vielmehr entzieht schon die Gesetzlosigkeit und
Siinde dem Leben das Fundament. So zeigt sich nach dem Alten Testament
die unheimliche Macht des Todes nicht zuletzt in der stindigen Alternative
des Daseins, ob wir in seinem Laufe dem Leben oder dem Tod in die
Hinde arbeiten. (Man konnte sich fragen, ob das so weit entfernt ist von
manchen verschliisselten Hinweisen, wie sie im ,Fragebogen“ bei Max
Frisch anklingen.)

Auch die herzzerreiflende Klage iiber die Unausweichlichkeit und Aus-



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 295

weglosigkeit des Todes durch die Psalmen, das Buch Hiob oder das Buch
Kohelet steht der Eindringlichkeit und Leidenschaftlichkeit bei Albert Ca-
mus nicht nach. Umschreibungen wie ,heimgegangen®, ,abberufen® oder
»aufgenommen®, mit denen wir in unseren Todesanzeigen den Tod oft
kaschieren (wenngleich diese Ausdriicke auch tiefen Glauben wiedergeben
konnen), sind im Alten Testament undenkbar. Jede Beschénigung und nu-
minose Tarnung des Todes wird entschlossen abgewiesen. Totenkult oder
Ahnenkult und dichterische Phantasiegemilde von einer jenseitigen To-
tenwelt sind dem alttestamentlichen Denken und Empfinden fremd.

Als Beispiel diene der Psalm 88 (87): ,Meine Seele ist gesittigt mit Leid,
dem Totenreich ist nahe mein Leben. Ich werde zu denen gezéhlt, die fah-
ren zur Grube. .. Entlassen unter die Toten.. ., deren du nimmer gedenkst,
die keinen Teil mehr haben an deiner Sorge.“ Und dann wendet sich der
Psalmist mit bohrenden Fragen an seinen Gott: ,Erzdhlt man im Grab von
deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich? Werden deine Wunder der
Finsternis kund, und dem Land der Vergessenheit deine Gnade?“ FEin
beschwichtigender Trost fiir den Beter erscheint hier unmdglich. Was
kénnte hier christliche Gebetssprache und dhristliches Reden vom Tod ler-
nen, um einem Mangel an Wagemut Gott gegeniiber und einer vorschnell
alles harmonisierenden Unaufrichtigkeit den Abschied zu geben. Schliefi-
lich steht ja auch der Verlassenheitsschrei des am Kreuze sterbenden Jesus
in einer Linie mit dieser Klage des alttestamentlichen Beters.

Freilich tendiert der Todesschmerz oder sogar Todesprotest des Alten
Testamentes niemals zum Nihilismus, sondern steht als Notruf und Frage
in einer letzten Gerichtetheit auf den personalen Gott als den Herrn iiber
Leben und Tod. Die hiufig wiederkehrende Warum-Frage im Zusam-
menhang mit dem Tod signalisiert eine letzte Offenheit, vielleicht eine
Tendenz zu jener Bereitschaft, wie wir sie in dem Gedicht von Hilde Do-
min angedeutet finden: ,Die grofle Frage zu fragen und die grofle Antwort
zu héren.“ Das stiinde dann allerdings wohl in einer unauflgsbaren Span-
nung zu dem oben zitierten Wort von Albert Camus vom Tod als einer
»zugeschlagenen Tiir“ — ein Wort, das nichts mehr offen 148t, sondern alles
verschlieft. Denn mit dieser zugeschlagenen Tiir wére auch der Blick fiir
die im Alten Testament anklingende Moglichkeit verschlossen, dafl der
Tod wenigstens prinzipiell etwas anderes sein konnte, als er freilich fir
den selbstverschlossenen Menschen fast notwendig ist.

Als Ausnahme im Hinblick auf das Todesschicksal gelten z. B. die alt-
testamentlichen Patriarchen Abraham, Isaak und Jakob. Sie bestehen in
hohem Alter den Tod als die ihr langes Leben beschliefende Neige. Sie
sterben nicht lebensiiberdriissig, sondern ,lebenssatt, im bejahenden Ein-
klang mit ihrem gelebten Leben. Sie segnen im wahrsten Sinne des Wortes



Klaus Schméle 296

das Zeitliche und vermitteln so eine Ahnung davon, dafl dem Tod der
Stachel genommen werden konnte. Im Segen der sterbenden Patriarchen
deutet sich bereits die Moglichkeit einer Umwertung des Todes an. Die
Tatsache, dafl sie nun alle Macht und Verfiigungsgewalt aus den Héinden
geben miissen, befreit sie zu einer groflen Objektivitit und Geldstheit, auf-
grund derer sie nun gerade in Gerechtigkeit den Dienst an der Zukunft
ihres Geschlechtes in Worten des Segens und der Verheiflung vollziehen
konnen. Gerade im Angesicht ihres Todes sind sie nicht der Vergangenheit
verhaftet, sondern der kinftigen Erfiilllung der ihrem Stamme zuteil ge-
wordenen Verheiflungen zugewandt. Die Segensworte, die sie an der
Grenzlinie zwischen Leben und Tod sprechen, konkretisieren die Zusagen
des Jahwebundes auf das Leben ihrer Nachkommen hin. So stehen sie also
gerade in ihrer letzten Lebensstunde in grofiter Nihe zu ihrem Bundes-
gott, aus dessen Hand sie auch im Tode nicht fallen werden.

Hier etwa geschieht ein Stiick weit innerhalb der Bahnen des Alten Te-
staments eine Auflichtung der diisteren Todessicht in Richtung auf die
Revolutionierung des Todesschicksals im Neuen Testament durch Jesus
Christus.

II1

Jesus war in seinem irdischen Leben auf die Elenden, Verstoflenen und vor
dem Gesetz straffillig Gewordenen hin ausgerichtet. Alle von Armut und
Krankheit, von gesellschaftlicher Achtung und Isolierung Gezeichneten, de-
nen Jesus sich zuwandte, standen schon im Schatten des Todes. Wenn Jesus
sich ibnen zukehrt und ihnen damit Gottes Verheiflung und Gegenwart
bringt, dann bedeutet das, daff Gott in der Person seines Sohnes sich auf
diese von den Vorauswirkungen des Todes stigmatisierten Menschen zu-
bewegt; dafl er es in Christus mit der Drohung ihres Todes, dem sie bereits
unterworfen sind, aufnimmt. Wir sehen im Alten Testament, dal die Per-
version der gesetzlichen Bindungen an Gott und den Néchsten das soziale
und individuelle Leben ruiniert und an den Rand des Todes fiihrt. Indem
nun Jesus diese schadhaften Lebensbedingungen teilt, lebt er selbst als
Verdichtigter, Gemiedener, Denunzierter und Verhohnter am Rande des
Todes, eine todliche Rand-Existenz. Aber durch seine lautere Grund-Rich-
tung auf Gott und die Menschen (sogar seine Feinde) hin er-richtet er neues
Leben, das dem Tod zuwiderlduft. Die Liebe bestimmt die Richtung seines
Lebens und bewirkt die Umpolung: Das Leben ist nun nicht mehr auf den
Tod gerichtet, sondern umgekehrt, der Tod empfangt die Richtung auf das
(neue) Leben hin, das sich durch den Tod hindurch in der Auferstehung
endgiiltig Bahn bricht. Denn in der Auferweckung nimmt Gott den Tod
Jesu an und darin —~ vorweg — den Tod aller Menschen, fiir die Jesus ge-



Zur Wedhselbeziehung von Tod und Leben 297

storben ist. So hat sich Gott mit dem Menschentod verbunden, sich mit der
den Tod erleidenden Menschheit solidarisiert.

Was philosophischer Gottesglaube und Teile des Alten Testamentes von
Gott geradezu dngstlich fernhalten — sich um die Toten zu kiimmern, ja
einer der Thren zu werden —, das traut der neutestamentliche Glaube Gott
zu, weil er es an der Person Jesu und an seinem ganzen Lebenswerk able-
sen kann. Gott ist also nicht etwa der, der iberhaupt nicht leiden kann,
leidensunfihig ist, wie es einem platonischen, stoischen und mitunter gno-
stisch eingefarbten Gottesbild entspricht, sondern der, der unendlich leiden
kann und avs Liebe zum Menschen unendlich leidet. Die Wundmale seines
gekreuzigten und auferstandenen Sohnes sind ihm bestiandig vor Augen —
so zeigt es uns die Johannesapokalypse (5, 6. 12) —, das bedeutet ohne Bild
gesprochen: Gott selbst gibt sich hinein in das Leiden und Hoffen dieser
Welt. Er halt sich nicht heraus. Er ist selbst vom Tod betroffen, weil und
solange wir Menschen vom Tode betroffen sind, den wir sterben missen.

Die Vorstellung von einem leidlosen, leidensunfahigen Gott, die von der
griechischen Philosophie her ungliicklicherweise das Christentum geprégt
hat, ist heute eines der grofien Hindernisse fiir den Glauben an Gott ange-
sichts der Herausforderung durch das personliche und kollektive Leiden.
Demgegentber miifite wieder mehr in unser Bewufitsein treten, dafl der
Glaubige im Leben und im Sterben eine neue Ausrichtung empféangt: die
Ausrichtung auf den mit ihm leidenden Gott als den Grund und den Sinn
des menschlichen Daseins. Aus dieser neuen Grundausrichtung auf den im
Leiden solidarischen Gott ergibt sich der Antrieb zu einer Erneuerung in
den verschiedenen Richtungen des sozialen Lebens, besonders zugunsten
der Kranken und Sterbenden. Denn das ist alles andere als ein natirlicher
Impuls. Nattrlich wére vielmehr ein Zuriickweichen.

Iv

So ist es notwendig, auf der Basis erncuerter Lebensmoglichkeiten und Le-
bensbedingungen auch auf die allgemeine Lebenshaltung einzuwirken.
Denn die Haltung des Lebenden zu seinem hdchst eigenen Tod ist niemals
nur Sache des einzelnen. Hier ist der Ansatzpunkt fiir soziale Bemithun-
gen, um dem Tod an Stelle seines lahmenden Entsetzens ein kleines Stiick
von der ihm moglicherweise zukommenden Funktion zu verleihen, das
irdische Leben abzurunden, statt nur abzubrechen. Das ist freilich eine nie
ganz realisierbare Zielvorstellung. Uber die Wege zu diesem Ziel miifite
die Theologie vor allem mit der Medizin, der Sozialpsychologie und der So-
zialtherapie ins Gesprich kommen. Notwendig wire auch eine Untersu-
chung des modernen Krankenhausbetriebes unter den Gesichtspunkten der
Sozialpathologie. Dazu konnte die Krankenhausseelsorge einen wichtigen



Klaus Schnéle 298

Beitrag leisten. Fiir die praktische Theologie ist besonders der Fragenkom-
plex nach einer aufrichtigen und vorbehaltlosen Zuwendung gegeniiber
dem Todkranken bedeutsam, der nach einer Hilfe zur Sinnfindung.

Die Abschirmung vor dem Tode bedingt eine Zunahme der Todesangst,
eine im Grunde fir das neuzeitliche Bewufitsein anachronistische Damoni-
sierung des Todes durch die Gesunden, die es dem auf den Tod Erkrankten
schwer madht, sich innerlich vom irdischen Leben zu l6sen auf den ihm zu-
gemuteten letzten Auf-Bruch seines Daseins hin. Eine wechselseitige Un-
aufrichtigkeit belastet infolgedessen die Atmosphire zwischen dem Gesun-
den und dem Kranken. Symptome und Signale des bevorstehenden Todes
werden von beiden Seiten verschleiert. Die Sprache des Todes ist nicht zu-
gelassen. Der scheue Verbleib im Vordergrindigen und Banalen verfestigt
den Schmerz der Sprachlosigkeit. Es entsteht eine Mauer zwischen der
Welt der Gesunden und der des Kranken, an der die Stimmungen, Gefithle
und Worte von hilben und driiben abprallen. Die Isolation wachst. Da-
durch, daf sich eine Grenze zwischen ihm und dem Gesunden bildet, die
hiniiber und heriiber unpassierbar ist, verfestigt sich in seinen Gedanken
auch die Grenze zwischen dem Land der Lebenden und der Toten. Eine
Art von erneutem mythischen Hades-(Unterwelt-)Denken kommt auf und
spiegelt die Verworrenheit der Gefiible wider, die sich zwischen ihm, dem
vom Tode Gezeichneten, und den Menschen in seiner Nédhe regen. Kénnte
sich statt dessen in dieser Phase die Richtung seines Lebens kldren — durch
die Eindeutigkeit seiner Bezichungen zu denen, die ihm leiblich und geistig
nahe sind, und zu dem, der sein Leben trdgt, — dann konnte er spiiren, dafl
durch Vers6hnung und Liebe dem Leben die Grundrichtung gewiesen ist
iiber den Tod hinaus . . . Wiren die Menschen in seiner Umgebung, die
ihm die nichsten sind, imstande, gemeinsam mit ithm den herandréngen-
den Tod ins Auge zu fassen und darin auch die Begegnung mit dem eige-
nen Tod zu ertragen, ohne Verstellung und ohne Redensarten, dann wiirde
diese briiderliche Solidaritétsgemeinschaft angesichts des Todes ein ver-
krampftes Festhalten des zeitlichen Lebens eriibrigen. Denn wer aufrichtig
und ohne Vorbehalt einen Sterbenden begleitet, der setzt sich damit schon
ein Stiick weit seinem eigenen Tode aus. Er lebt also selbst am Rande des
Todes durch die Identifikation mit dem Sterben des anderen. Darin besteht
sein Christus-Dienst, den er vollzieht: dafi er sich selbst in Solidaritit zu
seinem sterbenden Bruder mit dem Stigma des Todes behaftet. Und wenn
dieser Christus-Dienst, den wir alle irgendwann einmal zu leisten haben
und dem wir uns als Christen nicht entziehen diirfen, auch getragen wird
vom Gebet und Sakrament, dann geben wir damit zu erkennen, dafl unsere
Ohnmacht und Hilflosigkeit vor diesem Abgrund das lebenschaffende Er-
barmen des mit-leidenden Gottes gegen die Taodlichkeit des Todes anruft.





