
Theologische Gedanken zur Wechselbeziehung 
von Tod und Leben 

Klaus Schmöle, Nottuln-Darup 

Sterben ist Verstummen, Abbruch des Gesprächs, Ohnmacht zum Wort. 
Darin gründet die Unmöglichkeit, den Vorgang des Sterbens ins Wort zu 
bringen. Die Rede vom Tod ist ein Versuch, die Unsagbarkeit des Sterbens 
zu mildern. Sein Zutrauen empfängt dieser Versuch aus der Überzeugung, 
daß in der Wortlosigkeit des Sterbens An-Ruf, An-Rede sich ereignet von 
Seiten dessen, der aus seinem göttlichen Schweigen den Menschen anruft. 
Die Glaubenserfahrung, daß er schon in dieses irdische Leben hineinruft, 
eröffnet die Möglichkeit, aus der Perspektive des Lebens das Sterben zu 
bedenken und zu ihm vom Leben her eine Einstellung zu finden1. 

I 

Um Aufschluß über die Einstellung heutiger Menschen zum Tode zu erhal- 
ten, könnte man von statistischen Erhebungen ausgehen, auch von Befra- 
gungen zum Problem der Euthanasie. Einen tieferen Einblick gewähren 
jedoch Zeugnisse aus zeitgenössischer Literatur und Dichtung, wenn sie 
sich auch weniger repräsentativ gebärden. 

In seinem in Algerien entstandenen Frühwerk •Noces" (die deutsche 
Übersetzung trägt den Titel •Hochzeit des Lichtes") schreibt Albert Ca- 
mus folgende Meditation über den Tod: •Ich mag als junger Mensch nicht 
glauben, daß der Tod der Beginn eines neuen Lebens ist. Für mich ist er 
eine zugeschlagene Tür. Ich sage nicht, er ist eine Schwelle, die es zu über- 
schreiten gilt - er ist ein furchtbares und schmutziges Abenteuer . . . Ich 
bin zu jung, daß ich vom Tode reden könnte. Müßte ich's dennoch - hier 
würde ich das rechte Wort finden, das zwischen Schrecken und Schweigen 
das klare Wissen um einen Tod ohne Hoffnung bekennt.. . Gerade dies ist 
Jugend: diese bittere Zwiesprache mit dem Tode, diese körperliche Angst 
des Tieres, das die Sonne liebt. . . Ich habe Leute sterben sehen, vor allem 
Hunde. Das Entsetzliche ist: sie zu berühren. Ich denke dann an Blumen, 
an das Lächeln der Frauen, an Liebe und begreife, daß meine Todesangst 
nur die Kehrseite ist meiner Lebensgier. Ich beneide alle, die künftig le- 

1 Anregungen gab die Lektüre von R. Leuenberger, Der Tod. Schicksal und Aufgabe, 
Zürich 1971, und E. Jüngel, Tod, Stuttgart 31973, sowie H. W. Wolff, Anthropologie 
des Alten Testaments, München 1973. 



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 291 

ben werden und die Wirklichkeit der Blumen in Fleisch und Blut erleben. 
Ich bin neidisch, weil ich das Leben allzusehr und mit schicksalhafter 
Selbstsucht liebe. Was kümmert mich die Ewigkeit!"2. 

Es ist beeindruckend, in welcher Sprache Camus hier seiner heftigen, 
schicksalhaften Liebe zum Leben Ausdruck verleiht. Doch könnte man fra- 
gen: Muß jemand, der eine andere Haltung dem Tode gegenüber ein- 
nimmt, das Leben weniger leidenschaftlich als Camus lieben? Oder könnte 
nicht gerade aus einem zuversichtlichen Verhältnis zum Leben auch eine 
zuversichtliche Beziehung zum Tode entspringen? Diese Frage steht wohl 
auch hinter der ein wenig ironisch gefärbten Feststellung von Gabriele 
Wohmann in ihrem Roman •Schönes Gehege": •Was für klägliche Bin- 
dungen an die Erde, wenn es keinen Himmel mehr gibt. Es wäre doch un- 
heimlich viel erlösender, wenn nicht derart verzweifelt an einem so schau- 
erlich verkleinerten Dasein gehangen werden müßte."3 Was hier als sich 
selbst ein wenig ironisierende Wunschvorstellung auftritt, das klingt bei 
Max Frisch behutsam an als in Schwebe gehaltene Möglichkeit. In einem 
Text aus seinem Tagebuch von 1971 benutzt er das für die Sozialstatistik 
unentbehrliche Instrument des Fragebogens als literarische Form, um in 
dieser scheinbar distanzierten Weise subjektive Letztfragen des betroffe- 
nen Lesers zu berühren: 

Haben Sie Angst vor dem Tod und seit welchem Lebensjahr? - Was 
tun Sie dagegen? - Haben Sie schon einmal gemeint, daß Sie sterben, 
und was ist Ihnen dabei eingefallen?: a) was Sie hinterlassen, b) die 
Weltlage, c) eine Landschaft ..., e) was ohne Sie nie Zustandekom- 
men wird? - f) die Unordnung in den Schubladen? - Wovor haben Sie 
mehr Angst: daß Sie auf dem Totenbett jemand beschimpfen könn- 
ten, der es nicht verdient, oder daß Sie allen verzeihen, die es nicht 
verdienen? . . . Wenn Sie gerade keine Angst haben vor dem Ster- 
ben: weil Ihnen dieses Leben gerade lästig ist, oder weil Sie gerade 
den Augenblick genießen? . . . Haben Sie Freunde unter den To- 
ten? . . . Wenn Sie jemand lieben: warum möchten Sie nicht der 
überlebende Teil sein, sondern das Leid dem anderen überlassen? - 
Wieso weinen die Sterbenden nie?4 

Hier wird scheinbar Banales zum Hinweis auf Hintergründiges: die hin- 
terlassene Unordnung in den Schubladen wird zur Chiffre für ungeordnet 
hinterlassene menschliche Beziehungen. Und hinter all dem steht die 
eigentliche, alternative Frage nach einem fundamentalen Zerwürfnis dem 

2 Albert Camus, Hochzeit des Lichtes, Zürich 1960, 23-27. 
8 G. Wohmann, Schönes Gehege, Darmstadt u. Neuwied 1975, 243 f. 
4 Max Frisch, Tagebuch 1966-1971, Frankfurt/M. 1972, 424-426. 



Klaus Schmale 292 

Leben gegenüber oder nach einer gelassenen Ausgesöhntheit mit ihm. Wer 
mag den Tod eher bestehen: Wer das Leben verneint, oder wer es bejaht 
und es sogar genießen kann? (Wir hatten die ähnliche Frage schon im Zu- 
sammenhang mit A. Camus gestreift.) Hier, bei Max Frisch, ist alles offen, 
nichts ist von vornherein festgelegt. Hier wird nicht mit negativer Vor- 
entschiedenheit gefragt, sondern in der Weise einer offenen Möglichkeit. 

Vielleicht liegt der Grund darin, daß der Dichter sich irgendwie dank- 
bar weiß, wobei offenbleibt: wem gegenüber? Auf wen oder was bezieht 
sich seine Dankbarkeit? Max Frisch formuliert an anderer Stelle bewußt 
nüchtern, im Bürokraten jargon sozusagen: •Die Instanz gibt es nicht, die 
unsere Dankbarkeiten wissen will, ihren derzeitigen Stand, ihren Ver- 
brauch, ihre Zunahme usw. Vermutlich würde man das Formular (A bis Z) 
alljährlich etwas anders ausfüllen."5 

Die Dichterin Hilde Domin äußert in manchen ihrer lyrischen Gedichte 
das Bestreben, sich in voller Sensibilität dem Hier und Jetzt hinzugeben, 
den Augenblick durch alle Poren des Daseins in sich einzulassen, - wenn 
auch mit einer unstillbaren Trauer, daß es jedesmal der letzte Augenblick 
sein könnte. Einige Zeilen aus dem Gedicht •Es kommen keine nach uns" 
seien hier stellvertretend zitiert: 

Wir müssen dünne Sohlen tragen 
oder barfuß gehen, 
Was wir berühren, 
mit leichtem Finger berühren, 
mit wachen Fingerspitzen. 
Nicht achtlos. 
Jedes Mal ist das letzte 
oder könnte es sein. 
Wir tun es für alle, die vor uns waren, 
und für alle, die nach uns 
es nicht tun 
oder ganz anders. 

Aber mit dieser Hingabe an den Augenblick des Daseins verbindet sich bei 
Hilde Domin die Bereitschaft, •die große Frage zu fragen und die große 
Antwort zu hören", wie es im weiteren Verlauf des Gedichtes heißt. Und 
es ist kein Zufall, wenn ihr in diesem Zusammenhang mit der großen 
Menschheitsfrage und Menschheitsantwort, auf die sie abhebt, biblische Bil- 
der aus dem Alten Testament einfließen: das Bild von den rings um uns 
steigenden Wassern des Todes und der Arche, die hier freilich nicht als 

5 Ebd. 256. 



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 293 

Symbol der Rettung vom Tode verstanden wird, sondern als Sinnbild des 
Hintreibens in der Todesbedrohtheit. Die betreffenden Zeilen in dem Ge- 
dicht lauten: 

Wenn um unsere Balkone das Wasser steigt, 
die Spitzen der Bäume 
noch sichtbar unter den Sternen, 
wenn unsre Häuser auf den Bergen, 
in denen noch Licht ist, 
sich bewegen 
und davonfahrn 
als seien es Archen, 
dann müssen wir bereit sein 
- wie einer der aus dem Fenster springt - 
die große Frage zu fragen 
und die große Antwort zu hören.6 

Die Richtung dieser großen Antwort deutet die Dichterin an in einem an- 
deren Gedicht, mit dem Titel •Neues Land". Dort heißt es von den Toten: 

. . . ohne verletzt zu sein, 
sind sie immer 
nur der Kern, 
nie die Schale.7 

Schließlich sei noch ein weiteres Zeugnis von Gabriele Wohmann aus 
ihrem Roman •Schönes Gehege" angefügt: Dort beschäftigen Plath, die 
Hauptgestalt, folgende Reflexionen: •Sterben würde ich frühestens dann 
erst wollen, wenn ich unumstößlich sicher wäre, daß es auch nach dem Ster- 
ben nicht aus ist mit mir. In das Gar Nichts kann ich einfach nicht einwil- 
ligen. Ich hasse diesen Fatalismus, oder: dieses Na Ja, aus und vorbei, 
nichts als Asche, Erde, Gewürm, Nichts. Ich mache das nicht mit. Das Nichts 
macht mir einen Ekel. Ich komme ohne Hoffnung keinen Schritt durchs 
Haus ... Es darf in mir keine Sekunde geben ohne Hoffnung, mein Exi- 
stieren ist überhaupt nicht anders denkbar. Es bleibt selbstverständlich eine 
Dauerschwierigkeit, in den Vorgang Leben den täglichen Tod täglich zu 
integrieren . . ."8 

Mir will scheinen, in einem nicht unbeträchtlichen Teil der Gegenwarts- 
literatur läßt die dort zur Sprache gebrachte schwebende Todesbeziehung 
auf Einstellungen schließen, die nicht kurzerhand als nihilistisch abgetan 

6 H. Domin, Nur ein Rose als Stütze, Frankfurt/M. 1974, 77 f. 
7 Ebd. 69. 
8 Ebd. 29 f. 



Klaus Schmale 294 

werden dürfen. Es sind durchaus Hinweise auf Möglichkeiten für eine In- 
tegration der Todeswirklichkeit in das gelebte Leben, ja für eine bestimm- 
te Art von offener Frömmigkeit, die das Todeswissen nicht verdrängt, dem 
Todesschrecken nicht völlig erliegt und auch nicht unter seinem Eindruck 
der Sprachlosigkeit verfällt. 

II 

Von hier aus empfiehlt sich zunächst ein Blick ins Alte Testament, um auch 
dort einer überraschenden Vielgestaltigkeit des Todesphänomens zu be- 
gegnen. Wir können hier nur weniges herausgreifen. 

Auch für den Menschen des Alten Testamentes entscheidet sich an seiner 
grundlegenden Haltung zum irdischen Leben, welche Haltung er zum 
Tode einnimmt. Aus der Verdrängung verschiedener Bereiche des Lebens 
und des Lebendigen resultiert die Verdrängung des Todes. Der Mensch 
kann nur in kommunikativer Haltung den Sinn seines Lebens verwirkli- 
chen, im Austausch mit dem Nächsten, mit dem fremden •Beisassen", mit 
der Volksgemeinschaft und mit Gott. Soll das Leben in all diesen Richtun- 
gen gelingen, dann muß dafür ein richtungweisender, deutlicher Maßstab 
gegeben sein. Dieser ist das alttestamentliche Gesetz. Seine Gebote sind 
nicht lebenshemmend, sondern von Jahwe als lebensfördernd verfügt. Mit 
ihrer Hilfe kann der Mensch der Macht des Todes entgegenwirken, inso- 
fern er sein Leben in den verschiedenen Richtungen entfaltet, die Gott im 
Dienste des Lebens durch das Gesetz aufgezeigt hat. Durch die Erfüllung 
der aufgegebenen Gerechtigkeit - Gerechtigkeit ist ja ein Schlüsselbegriff 
des alttestamentlichen Bundesdenkens - bekommt das Leben seine innere 
Richtigkeit und Validität. Die vielfältigen Aus-Richtungen des Lebens im 
sozialen Strukturgeflecht finden ihre alles ordnende und perspektivierende 
Mitte durch die Grund-Richtung auf Gott hin. Die Widersetzlichkeit gegen 
Gottes im Gesetz ergangene Ver-Fügungen unterminiert das Sozial-Ge- 
füge und das Lebens-Gefüge schlechthin. Die Verfehlung in bestimmten 
Bereichen des Gesetzes führt zur Auszehrung des Lebens mit dem Nächsten 
und mit Gott und dadurch zur Kümmerform individuellen Lebens am 
Rande des Todes. An die Todeslinie kommt der Mensch nicht erst im phy- 
siologischen Exitus, Tod. Vielmehr entzieht schon die Gesetzlosigkeit und 
Sünde dem Leben das Fundament. So zeigt sich nach dem Alten Testament 
die unheimliche Macht des Todes nicht zuletzt in der ständigen Alternative 
des Daseins, ob wir in seinem Laufe dem Leben oder dem Tod in die 
Hände arbeiten. (Man könnte sich fragen, ob das so weit entfernt ist von 
manchen verschlüsselten Hinweisen, wie sie im •Fragebogen" bei Max 
Frisch anklingen.) 

Auch die herzzerreißende Klage über die Unausweichlichkeit und Aus- 



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 295 

weglosigkeit des Todes durch die Psalmen, das Buch Hiob oder das Buch 
Kohelet steht der Eindringlichkeit und Leidenschaftlichkeit bei Albert Ca- 
mus nicht nach. Umschreibungen wie •heimgegangen", •abberufen" oder 
•aufgenommen", mit denen wir in unseren Todesanzeigen den Tod oft 
kaschieren (wenngleich diese Ausdrücke auch tiefen Glauben wiedergeben 
können), sind im Alten Testament undenkbar. Jede Beschönigung und nu- 
minose Tarnung des Todes wird entschlossen abgewiesen. Totenkult oder 
Ahnenkult und dichterische Phantasiegemälde von einer jenseitigen To- 
tenwelt sind dem alttestamentlichen Denken und Empfinden fremd. 

Als Beispiel diene der Psalm 88 (87): •Meine Seele ist gesättigt mit Leid, 
dem Totenreich ist nahe mein Leben. Ich werde zu denen gezählt, die fah- 
ren zur Grube... Entlassen unter die Toten..., deren du nimmer gedenkst, 
die keinen Teil mehr haben an deiner Sorge." Und dann wendet sich der 
Psalmist mit bohrenden Fragen an seinen Gott: •Erzählt man im Grab von 
deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich? Werden deine Wunder der 
Finsternis kund, und dem Land der Vergessenheit deine Gnade?" Ein 
beschwichtigender Trost für den Beter erscheint hier unmöglich. Was 
könnte hier christliche Gebetssprache und christliches Reden vom Tod ler- 
nen, um einem Mangel an Wagemut Gott gegenüber und einer vorschnell 
alles harmonisierenden Unaufrichtigkeit den Abschied zu geben. Schließ- 
lich steht ja auch der Verlassenheitsschrei des am Kreuze sterbenden Jesus 
in einer Linie mit dieser Klage des alttestamentlichen Beters. 

Freilich tendiert der Todesschmerz oder sogar Todesprotest des Alten 
Testamentes niemals zum Nihilismus, sondern steht als Notruf und Frage 
in einer letzten Gerichtetheit auf den personalen Gott als den Herrn über 
Leben und Tod. Die häufig wiederkehrende Warum-Frage im Zusam- 
menhang mit dem Tod signalisiert eine letzte Offenheit, vielleicht eine 
Tendenz zu jener Bereitschaft, wie wir sie in dem Gedicht von Hilde Do- 
min angedeutet finden: •Die große Frage zu fragen und die große Antwort 
zu hören." Das stünde dann allerdings wohl in einer unauflösbaren Span- 
nung zu dem oben zitierten Wort von Albert Camus vom Tod als einer 
•zugeschlagenen Tür" - ein Wort, das nichts mehr offen läßt, sondern alles 
verschließt. Denn mit dieser zugeschlagenen Tür wäre auch der Blick für 
die im Alten Testament anklingende Möglichkeit verschlossen, daß der 
Tod wenigstens prinzipiell etwas anderes sein könnte, als er freilich für 
den selbstverschlossenen Menschen fast notwendig ist. 

Als Ausnahme im Hinblick auf das Todesschicksal gelten z. B. die alt- 
testamentlichen Patriarchen Abraham, Isaak und Jakob. Sie bestehen in 
hohem Alter den Tod als die ihr langes Leben beschließende Neige. Sie 
sterben nicht lebensüberdrüssig, sondern •lebenssatt", im bejahenden Ein- 
klang mit ihrem gelebten Leben. Sie segnen im wahrsten Sinne des Wortes 



Klaus Schmöle 296 

das Zeitliche und vermitteln so eine Ahnung davon, daß dem Tod der 
Stachel genommen werden könnte. Im Segen der sterbenden Patriarchen 
deutet sich bereits die Möglichkeit einer Umwertung des Todes an. Die 
Tatsache, daß sie nun alle Macht und Verfügungsgewalt aus den Händen 
geben müssen, befreit sie zu einer großen Objektivität und Gelöstheit, auf- 
grund derer sie nun gerade in Gerechtigkeit den Dienst an der Zukunft 
ihres Geschlechtes in Worten des Segens und der Verheißung vollziehen 
können. Gerade im Angesicht ihres Todes sind sie nicht der Vergangenheit 
verhaftet, sondern der künftigen Erfüllung der ihrem Stamme zuteil ge- 
wordenen Verheißungen zugewandt. Die Segensworte, die sie an der 
Grenzlinie zwischen Leben und Tod sprechen, konkretisieren die Zusagen 
des Jahwebundes auf das Leben ihrer Nachkommen hin. So stehen sie also 
gerade in ihrer letzten Lebensstunde in größter Nähe zu ihrem Bundes- 
gott, aus dessen Hand sie auch im Tode nicht fallen werden. 

Hier etwa geschieht ein Stück weit innerhalb der Bahnen des Alten Te- 
staments eine Auflichtung der düsteren Todessicht in Richtung auf die 
Revolutionierung des Todesschicksals im Neuen Testament durch Jesus 
Christus. 

III 

Jesus war in seinem irdischen Leben auf die Elenden, Verstoßenen und vor 
dem Gesetz straffällig Gewordenen hin ausgerichtet. Alle von Armut und 
Krankheit, von gesellschaftlicher Ächtung und Isolierung Gezeichneten, de- 
nen Jesus sich zuwandte, standen schon im Schatten des Todes. Wenn Jesus 
sich ihnen zukehrt und ihnen damit Gottes Verheißung und Gegenwart 
bringt, dann bedeutet das, daß Gott in der Person seines Sohnes sich auf 
diese von den Vorauswirkungen des Todes stigmatisierten Menschen zu- 
bewegt; daß er es in Christus mit der Drohung ihres Todes, dem sie bereits 
unterworfen sind, aufnimmt. Wir sehen im Alten Testament, daß die Per- 
version der gesetzlichen Bindungen an Gott und den Nächsten das soziale 
und individuelle Leben ruiniert und an den Rand des Todes führt. Indem 
nun Jesus diese schadhaften Lebensbedingungen teilt, lebt er selbst als 
Verdächtigter, Gemiedener, Denunzierter und Verhöhnter am Rande des 
Todes, eine tödliche Rand-Existenz. Aber durch seine lautere Grund-Rich- 
tung auf Gott und die Menschen (sogar seine Feinde) hin er-richtet er neues 
Leben, das dem Tod zuwiderläuft. Die Liebe bestimmt die Richtung seines 
Lebens und bewirkt die Umpolung: Das Leben ist nun nicht mehr auf den 
Tod gerichtet, sondern umgekehrt, der Tod empfängt die Richtung auf das 
(neue) Leben hin, das sich durch den Tod hindurch in der Auferstehung 
endgültig Bahn bricht. Denn in der Auferweckung nimmt Gott den Tod 
Jesu an und darin - vorweg - den Tod aller Menschen, für die Jesus ge- 



Zur Wechselbeziehung von Tod und Leben 297 

storben ist. So hat sich Gott mit dem Menschentod verbunden, sich mit der 
den Tod erleidenden Menschheit solidarisiert. 

Was philosophischer Gottesglaube und Teile des Alten Testamentes von 
Gott geradezu ängstlich fernhalten - sich um die Toten zu kümmern, ja 
einer der Ihren zu werden -, das traut der neutestamentliche Glaube Gott 
zu, weil er es an der Person Jesu und an seinem ganzen Lebenswerk able- 
sen kann. Gott ist also nicht etwa der, der überhaupt nicht leiden kann, 
leidensunfähig ist, wie es einem platonischen, stoischen und mitunter gno- 
stisch eingefärbten Gottesbild entspricht, sondern der, der unendlich leiden 
kann und aus Liebe zum Menschen unendlich leidet. Die Wundmale seines 
gekreuzigten und auferstandenen Sohnes sind ihm beständig vor Augen - 
so zeigt es uns die Johannesapokalypse (5, 6. 12) -, das bedeutet ohne Bild 
gesprochen: Gott selbst gibt sich hinein in das Leiden und Hoffen dieser 
Welt. Er hält sich nicht heraus. Er ist selbst vom Tod betroffen, weil und 
solange wir Menschen vom Tode betroffen sind, den wir sterben müssen. 

Die Vorstellung von einem leidlosen, leidensunfähigen Gott, die von der 
griechischen Philosophie her unglücklicherweise das Christentum geprägt 
hat, ist heute eines der großen Hindernisse für den Glauben an Gott ange- 
sichts der Herausforderung durch das persönliche und kollektive Leiden. 
Demgegenüber müßte wieder mehr in unser Bewußtsein treten, daß der 
Gläubige im Leben und im Sterben eine neue Ausrichtung empfängt: die 
Ausrichtung auf den mit ihm leidenden Gott als den Grund und den Sinn 
des menschlichen Daseins. Aus dieser neuen Grundausrichtung auf den im 
Leiden solidarischen Gott ergibt sich der Antrieb zu einer Erneuerung in 
den verschiedenen Richtungen des sozialen Lebens, besonders zugunsten 
der Kranken und Sterbenden. Denn das ist alles andere als ein natürlicher 
Impuls. Natürlich wäre vielmehr ein Zurückweichen. 

IV 

So ist es notwendig, auf der Basis erneuerter Lebensmöglichkeiten und Le- 
bensbedingungen auch auf die allgemeine Lebenshaltung einzuwirken. 
Denn die Haltung des Lebenden zu seinem höchst eigenen Tod ist niemals 
nur Sache des einzelnen. Hier ist der Ansatzpunkt für soziale Bemühun- 
gen, um dem Tod an Stelle seines lähmenden Entsetzens ein kleines Stück 
von der ihm möglicherweise zukommenden Funktion zu verleihen, das 
irdische Leben abzurunden, statt nur abzubrechen. Das ist freilich eine nie 
ganz realisierbare Zielvorstellung. Über die Wege zu diesem Ziel müßte 
die Theologie vor allem mit der Medizin, der Sozialpsychologie und der So- 
zialtherapie ins Gespräch kommen. Notwendig wäre auch eine Untersu- 
chung des modernen Krankenhausbetriebes unter den Gesichtspunkten der 
Sozialpathologie. Dazu könnte die Krankenhausseelsorge einen wichtigen 



Klaus Schmäle 298 

Beitrag leisten. Für die praktische Theologie ist besonders der Fragenkom- 
plex nach einer aufrichtigen und vorbehaltlosen Zuwendung gegenüber 
dem Todkranken bedeutsam, der nach einer Hilfe zur Sinnfindung. 

Die Abschirmung vor dem Tode bedingt eine Zunahme der Todesangst, 
eine im Grunde für das neuzeitliche Bewußtsein anachronistische Dämoni- 
sierung des Todes durch die Gesunden, die es dem auf den Tod Erkrankten 
schwer macht, sich innerlich vom irdischen Leben zu lösen auf den ihm zu- 
gemuteten letzten Auf-Bruch seines Daseins hin. Eine wechselseitige Un- 
aufrichtigkeit belastet infolgedessen die Atmosphäre zwischen dem Gesun- 
den und dem Kranken. Symptome und Signale des bevorstehenden Todes 
werden von beiden Seiten verschleiert. Die Sprache des Todes ist nicht zu- 
gelassen. Der scheue Verbleib im Vordergründigen und Banalen verfestigt 
den Schmerz der Sprachlosigkeit. Es entsteht eine Mauer zwischen der 
Welt der Gesunden und der des Kranken, an der die Stimmungen, Gefühle 
und Worte von hüben und drüben abprallen. Die Isolation wächst. Da- 
durch, daß sich eine Grenze zwischen ihm und dem Gesunden bildet, die 
hinüber und herüber unpassierbar ist, verfestigt sich in seinen Gedanken 
auch die Grenze zwischen dem Land der Lebenden und der Toten. Eine 
Art von erneutem mythischen Hades-(Unterwelt-)Denken kommt auf und 
spiegelt die Verworrenheit der Gefühle wider, die sich zwischen ihm, dem 
vom Tode Gezeichneten, und den Menschen in seiner Nähe regen. Könnte 
sich statt dessen in dieser Phase die Richtung seines Lebens klären - durch 
die Eindeutigkeit seiner Beziehungen zu denen, die ihm leiblich und geistig 
nahe sind, und zu dem, der sein Leben trägt, • dann könnte er spüren, daß 
durch Versöhnung und Liebe dem Leben die Grundrichtung gewiesen ist 
über den Tod hinaus . . . Wären die Menschen in seiner Umgebung, die 
ihm die nächsten sind, imstande, gemeinsam mit ihm den herandrängen- 
den Tod ins Auge zu fassen und darin auch die Begegnung mit dem eige- 
nen Tod zu ertragen, ohne Verstellung und ohne Redensarten, dann würde 
diese brüderliche Solidaritätsgemeinschaft angesichts des Todes ein ver- 
krampftes Festhalten des zeitlichen Lebens erübrigen. Denn wer aufrichtig 
und ohne Vorbehalt einen Sterbenden begleitet, der setzt sich damit schon 
ein Stück weit seinem eigenen Tode aus. Er lebt also selbst am Rande des 
Todes durch die Identifikation mit dem Sterben des anderen. Darin besteht 
sein Christus-Dienst, den er vollzieht: daß er sich selbst in Solidarität zu 
seinem sterbenden Bruder mit dem Stigma des Todes behaftet. Und wenn 
dieser Christus-Dienst, den wir alle irgendwann einmal zu leisten haben 
und dem wir uns als Christen nicht entziehen dürfen, auch getragen wird 
vom Gebet und Sakrament, dann geben wir damit zu erkennen, daß unsere 
Ohnmacht und Hilflosigkeit vor diesem Abgrund das lebenschaffende Er- 
barmen des mit-leidenden Gottes gegen die Tödlichkeit des Todes anruft. 




