AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

,,Mein Vater, ich iiberlasse mich Dir
Zum geistlichen Weg Charles de Foucaulds

I

Vorbemerkung »- - . nicht um sie nachzuahmen, sondern um Jesus
besser nachzuahmen.“

Sinn der folgenden Erérterungen ist es nicht, den Blick auf Charles de Foucauld
zu richten, diesen auflergewShnlichen Menschen zu schildern, die geistliche Fa-
milie vorzustellen, die sich um ihn geschart hat. Alles dies wire zutiefst gegen den
Lebensatem dieses Mannes. Dieser Mann notiert vielmehr in seinen zahllosen
geistlichen Notizen: ,Betrachten wir die Heiligen, doch halten wir uns damit
nicht auf, sie zu beschauen; schauen wir mit ihnen auf den, dessen Beschauung ihr
Leben erfallte! Nutzen wir ihr Beispiel, aber ohne uns lange dabei aufzuhalten,
ohne diesen oder jenen Heiligen vollstindig zum Vorbild zu wiahlen. Uberneh-
men wir von jedem das, was uns dem Wort und Beispiel unseres Herrn Jesus am
besten zu entsprechen scheint; denn er ist unser einziges und wahres Vorbild. So
bedienen wir uns ihrer Lehren, nicht um sie nachzuahmen, sondern um Jesus
besser nachzuahmen.“t

Diese Mixime ist kein isolierter Vorsatz. Sie entspringt vielmehr dem Grund-
zug dieses Lebens. In seinen Exerzitien von 1902 formuliert Charles de Foucauld
als sein Axiom: , Jesus nachahmen, indem wir aus dem Heil der Menschen in der
Weise die Aufgabe unseres Lebens machen, daf das Wort Jesus Erloser, voll-
kommen das ausdrickt, was wir sind, wie es vollkommen bezeichnet, was er ist.
Deshalb: Allen alles sein mit dem einzigen Wunsch im Herzen, den Seelen Jesus
zu geben.“2

Gerade dort aber, wo ein Mensch so radikal durch seine Worte und seine Le-
benspraxis von sich weg auf Jesus verweist, ist der Glaubende gehalten, genauer
hinzuschauen. Denn dort geschieht reales Offenbarwerden des Herrn im Geist,
ein Offenbarwerden, das seine Bedeutung fiir den Gang der Kirche durch die Zeit
hat.

Aus dieser Blickrichtung heraus sind die folgenden Abschnitte geschrieben. Es
werden die Daten, die Kenntnis der bewegten Lebensgeschichte Charles de Fou-
caulds vorausgesetzt3. Es geht nicht um eine Schilderung seines Lebensweges. Das

1 Denise Barrat, Die Schriflen von Charles de Foucauld (Menschen der Kirche in Zeugnis
und Urkunde, N. ¥. Hrsg. v. Hans Urs von Balthasar, Bd. 7), Einsiedeln — Ziirich — Kéln
1961, 18.

* Frére Charles de Jésus, Euvres spirituelles, Anthologie, Paris 1958, 537.

3 Vgl. Jean-Frangois Six, Charles de Foucauld — Bruder aller Menschen, Freiburg — Basel
— Wien 1977.



Aus dem Leben der Kirche 300

Interesse konzentriert sich exklusiv auf den geistlichen Wegt dieses Mannes, die
Etappen, die ihn der Herr auf dem Weg zur Einheit mit sich gefiihrt hat. Dies sind
zugleich Etappen, in denen Jesus Christus in ihm Gestalt annimmt.

Der Wegstrecken, auf denen sich Charles de Foucauld das Geheimnis Jesn
Christi erschliefit, sind vier. Sie lassen sich durch duflere Stichworte seiner Bio-
graphie markieren, da diese Lebensgeschichte im wesentlichen Gestaltwerdung
dieser Geschichte Jesu Christi mit ihm ist.

Die erste Etappe ist gekennzeichnet durch seine Konversion und sein Leben als
Trappist, der zweite Abschnitt durch sein verborgenes Leben in Nazarets, die
dritte Phase wird markiert durch seine Priesterweihe und sein Leben in Beni
Abbes, die abschliefende Etappe schliefilich durch seinen Aufenthalt im Hoggar.

II
Charles de Foucaulds »sobald ich glaubte, dafl es einen Gott gibt, habe
Konversion — sein Leben ich auch verstanden, dafl ich nur noch fiir ihn le-
als Trappist ben kann . . .“8

Die Konversion Charles de Foucaulds hat ihre Vorgeschichte: Die gefahrenvolle
Forschungsreise durch Marokko, die Begegnung mit der Welt des Islam, den Ein-
fluf}, den Marie de Bondy durch ihre Giite und ihren Glauben auf den jungen
Lebemann, Offizier und Forscher ausiibt. Diese Konversion hat ihre unmittel-
bare Vorgeschichte vor allem in jenem Suchen, das Charles de Foucauld in die
Worte fafit: ,Mein Gott, wenn es dich gibt, 1al mich doch erkennen!“? Und doch
trifft ihn die Bekehrung wie ein Blitz. Abbé Huvelin 14fit ihn, der ,nur einige
Auskiinfte iiber den katholischen Glauben® wiinscht, der von sich selbst sagt, er
hitte , keinen Glauben®, niederknien und beichtens. Im Riickblick auf diese Stunde

4 Vgl. Jean-Frangois Six, Charles de Foucauld, Der geistliche Werdegang, Miinchen 1978;
einen guten Einblick in diesen geistlichen Werdegang bietet auch der Schriftwechsel von
Charles de Foucauld mit seinem Spiritnal Abbé Huvelin, hrsg. v. Jean-Frangois Six un-
ter dem Titel Charles de Foucauld — Abbé Huvelin, Briefwechsel, Salzburg 1961. Eine in-
teressante Erginzung bildet Charles de Foucauld, Briefe an Madame de Bondy (Verlag
Die neue Stadt), Regensburg 1976. Charles de Foucauld war seiner Cousine auflerordent-
lich verbunden und teilte ihr alle seine wichtigeren Entscheidungen und Lebenserfahrun-
gen mit.

5 Im Verlag ,Die neue Stadt“ sind vier Binde erschienen, in denen die geistlichen No-
tizen und Aufzeichnungen der Zeit in Nazaret enthalten sind. Die Titel lauten: Charles
de Foucauld, Allein Gott im Blick — Meditationen iiber die Grundbeziehung zu Gott, den
Glauben und die Hoffnung nach dem Evangelium (1897-1898) Miinchen 1974; Dem ge-
ringsten Bruder — Meditation iiber die Liebe nach dem Evangelium (1897-1898) Miinchen
1974; Immer den letzten Platz — Notizen aus den Einkehrtagen (5-15. November 1897)
Miinchen 1975; Das Evangelium — Mein Leben, Notizen von den Einkehrtagen in Efraim
(14.-21. Mirz 1898) Miinchen 1976.

§ Barrat, Schriflen, 363.

7 Ebda.

8 Ebda.



Aus dem Leben der Kirche 301

schreibt Charles de Foucauld: ,. .. da hast du mir alle Giter geschenkt, mein
Gott.“9

Das Geschenk dieser Stunde ist der Glaube an Gott in eins mit dem Wissen,
daf er nur noch fiir ihn leben kann: ,Meine religiose Berufung stammt aus der-
selben Stunde wie mein Glaube. Gott ist so gro! Es besteht ein riesiger Unter-
schied zwischen Gott und allem, was er nicht ist.“10

Sein Glaube an Gott ist von Anfang an ,Nachfolge eines Gottes . . . der in
seinem verborgenen Leben erniedrigt war und in seinem 6ffentlichen Wirken
verfolgt, verleumdet, verachtet, angeklagt“!1. Es ist der Glaube an Gott, der sich
erniedrigt hat, entduflert bis zum Tod am Kreuz. Und deswegen ist fiir Charles
de Foucauld von seiner Konversion an Glaube nichts anderes als Nachfolge Jesu
Christi, Suche nach dem letzten Platz, um so Gott fiir seine Liebe zu danken. Wie
ein roter Faden durchzieht diese Uberzeugung seine Briefe, Notizen, Gespriche,
in jenen drei Jahren des Suchens nach einem konkreten Weg, der ihn schlieflich
an die Tiir des Trappistenklosters Notre-Dame des Neiges fiihrt.

An einen Pariser Freund Henri Duveyrier schreibt er im ersten Jahr seines
Klosterlebens: ,Warum ich bei den Trappisten eingetreten bin? . . . Aus Liebe . ..
Ich liebe unseren Herrn Jesus Christus, wenn anch mit einem Herzen, das ihn
mehr und besser lieben mochte; aber jedenfalls liebe ich ihn und kann es nicht
ertragen, ein anderes Leben zu filhren als das seine; wie kénnte ich ein angeneh-
mes und ehrenvolles Leben fithren, wo doch sein Leben das harteste und verach-
tetste war, das es gab.“12

Gerade diese Liebe aber fihrt den Trappisten Marie Alberique in eine Distanz
zum Leben in der armen Trappistenabtei Akbés in Syrien, in die er auf eigenen
Whunsch, gerade um ihrer Armut willen, versetzt worden war. Anstéfie dazu geben
die Kontakte mit der einfachen und verfolgten christlichen Bevélkerung Syriens,
die Auflage, Theologie studieren zu sollen, die Aussicht, zum Priester ordiniert
zn werden. Er triumt von einer Neugriindung. In dem ersten Projekt fiir die Kon-
gregation der Kleinen Briider Jesu manifestieren sich die Kriterien, die Charles
de Foucauld leiten.

Zwei Ziele gibt er dieser Kongregation vor:

»1. So getreu wie moglich das Leben unseres Herrn Jesus Christus in Nazaret
nachzubilden, weil in der Nachahmung des geliebten Meisters die grofite Licbe
zu Jesus und die gréfite Vollkommenheit zu finden ist.

2. Ein solches Leben aus Liebe zum Herrn in ungliubigen, muselmanischen oder
anderen Liandern zu fithren, mit der Hoftnung, unser Blut um seines Namens wil-
len hinzugeben; aus Liebe zu den Menschen, mit der Hoffnung, den ungliicklichen
und so beklagenswert verblendeten Briidern Gutes zu tun durch unsere Gegen-

* Foucauld, Immer den letzten Platz, 118.
10 Barrat, Schriflen, 363.

11 Roucauld, Allein Gott im Blick, 168.

12 Six, Der geistliche Werdegang, 74.



Aus dem Leben der Kirche 302

wart, unsere Gebete und vor allem durch die Gegenwart des heiligsten Sakra-
mentes. “13

Die Nachahmung Jesu Christi in Nazaret nimmt ihre duflere Gestalt aus dem
Leben der Armen im Orient. Bei der Beschreibung des Kommunititslebens wird
in bezug auf die Arbeit, die zu mietende Hiitte, die Kleidung, die Ausstattung,
das Essen, den Lohn immer wieder das Leben der Armsten zum Mafistab genom-
men. Die innere Ausrichtung ist durch das langstiindige Gebet, die Lesung, die
Meditation, ganz darauf konzentriert, Jesus Christus ,aus allen Kréften zu lieben,
sein Leben nachzuahmen und zu versuchen, seinem Herzen Trost zu sein“!4. Die
duflere Gestalt des tdglichen Kreuzes aber trigt die Signatur der Armen jener
Zeit. Gerade diese Gestalt des Kreuzes findet Charles de Foucauld im Leben der
Trappistenabtei nur unvollkommen représentiert.

Das zweite Ziel, welches Charles de Foucauld in seinem Projekt den Kleinen
Briidern Jesu steckt, zeigt, daff die Nachahmung Jesu Christi keinen in sich ste-
henden symbolischen Vollzug meint. Sie scheint vielmehr die reale Anteilnahme
an seinem Erlésungswerk bis hin zur Teilnahme an seinem Tod. Sie geschieht — bei
aller Begrenzung auf Gebet und Arbeit in der strengen Klausur — in der Hoff-
nung, nicht-glaubenden oder andersglidubigen Menschen ,Gutes zu tun®. Jesus
Christus und damit der Vater sollen offenbar werden durch die Gegenwart der
Mboénche, ihre Gebete, durch die Gegenwart des heiligsten Sakramentes.

Damit konkretisiert sich fiir Charles de Foucauld jener kategorische Imperativ
seiner Bekehrung: Fiir Gott zu leben. Gerade im Schofl der Trappistenabtei, die
mit ihrem monastischen Leben Gott allein zum Ziele hat, entdeckt Charles de
Foucauld, dafl Gott ihn ruft im Leiden und Leben der Armen seiner Zeit die
duflere Gestalt zu sehen, in der das verborgene Geheimnis Jesu von Nazareth
jetzt zu leben ist; die Gestalt zu sehen, in der die glidubige Teilnabme an seinem
erldsenden Wirken in der Welt geschehen soll.

So deutlich Charles de Foucauld die Einladung zu diesem Schritt spirt, er will
ihn nur im kirchlichen Gehorsam, mit kirchlicher Sendung wagen. So macht er sich
abhingig vom Urteil seines langjdhrigen Beichtvaters Abbé Huvelin und von der
Weisung seiner Oberen im Trappistenorden. Wenige Tage vor dem Termin seiner
feierlichen Geliibde teilt ihm der Generalabt der Trappisten, Dom Wyart, mit,
daf die Entscheidung gefallen sei. Charles de Foucauld notiert in sein Notizbuch
unter dem Datum des 23. Januar 1897: ,Habe die Entscheidung meines hochwir-
digsten Generalabtes bekommen: Es sei der Wille Gottes, dafl ich den Orden
verlasse, um unserem Herrn in seiner Niedrigkeit und Armut nachzufolgen. Am
Mittwoch, Fest der Verlobung der allerheiligsten Jungfrau Maria mit dem hei-
ligen Joseph, am Vorabend des Festes der heiligen Familie.“15

Charles de Foucauld ist nicht leichten Herzens von den Trappisten weggegan-
gen. In einem der ersten Briefe aus Nazaret schreibt er: ,Ich meinte, alles weg-
zugeben, als ich die Welt verlief} und bei den Trappisten eintrat; ich habe mehr

13 Barrat, Schriflen, 281.
14+ Barrat, Schriflen, 282.
15 Six, Der geistliche Werdegang, 151.



Aus dem Leben der Kirche 303

empfangen als ich gab . . . Noch einmal meinte ich, mich von allem zu trennen, als
ich die Trappisten verlieB und wurde {iiber alle Maflen von Gottes Giite iber-
hauft.“16

Ebenso deutlich siecht und sagt er auch, was die Trappistenkldster speziell im
Orient wirken kénnen und faktisch bedeuten. Gleichwohl, es ist nicht sein Weg.

11

Knecht in Nazaret -+ - 50 vollkommen als mdglich mein verborgenes
Leben nachahmen: tue alles, von dem du denkst,
daf ich es tite, tue nichts, von dem du denkst, daf}
ich es nicht tite . . . Das ist deine Regel . . . Folge
mir, mir allein.”

Die zahllosen Blatter, die Charles de Foucauld in seiner engen Bretterbude als
Hausknecht der Clarissen von Nazaret vollschreibt, bezeugen im Grund alle
ein Einziges: das Verlangen, mit seinem vielgeliebten Herrn und Bruder eins zu
werden. Diese Einswerdung soll sich vollziehen auf dem Boden jener Niedrigkeit,
die in der Armut der Zeit vorgegeben ist. So bittet Charles de Foucauld wahrend
der ersten groflen Exerzitien in seiner Hiitte 1897 um die Gnade, offene Augen
fir die Realitdt Jesu Christi zu gewinnen.

LDer Gerechte lebt wirklich aus dem Glauben, denn er ersetzt fiir ihn die Mehr-
zahl der natirlichen Sinne; er verwandelt alle Dinge so, dafl die fritheren Sinne
der Seele kaum noch dienen kénnen: Sie nimmt durch sie hindurch nur den trige-
rischen Schein wahr; der Glaube zeigt ihr die Wirklichkeit . . . Das Auge zeigt ihr
einen Armen, der Glaube zeigt ihr Jesus. Wenn das Ohr Beleidigung und Ver-
folgung hort, singt der Glaube: Freut euch und jauchzt vor Freude.*1?

Charles de Foucauld lebt die Armut der Armen von Nazaret seiner Zeit. Er
verbringt Stunden um Stunden in der Betrachtung seines geliebten Herrn, in der
Meditation der Evangelien. In der eucharistischen Anbetung sucht er mit und in
Christus den Vater anzubeten. Der Motor seines Lebens ist seine gebieterische
Liebe zu Jesus. Eine Liebe, der er in allem Ausdruck zu geben sucht.

In den Konstitutionen fiir die Kleinen Briider vom heiligsten Herzen Jesu, die
er in Nazaret 1899 ausarbeitet, fafit er das Ziel seiner Berufung sa: ,Thr Ziel ist
es, Gott zu verherrlichen, indem sie ihr Leben dem Leben unseres Herrn Jesus
gleichformig machen, die heilige Eucharistie anbeten und die unglaubigen Vol-
ker durch die Prisenz des allerheiligsten Sakramentes, die Darbringung des hei-
ligen MeBopfers und die Praxis der evangelischen Tugenden heiligen.“18

Gleichwohl bricht aus der Mitte seines kontemplativen Lebens eine Unruhe
auf, die sich in eigentiimlicher Weise konkretisiert. In einem Brief vom 26. Marz

16 René Bazin, Charles de Foucauld, Explorateur du Maroc, Ermite au Sahara, Paris
1921, 152.

17 Barrat, Schriflen, 302.

18 Frére Charles de Jésus, Euvres, 419 1.



Aus dem Leben der Kirche 304

1900 an Abbé Huvelin berichtet er ihm von einer sechzigjdhrigen Witwe, die von
ihrem Sohn unterstiitzt wird. Dieser Sohn mochte bei den Trappisten eintreten,
aber die Mutter findet kein Asyl fiir ihre letzten Tage. Sie hat sich als Pfértnerin
und Magd in einigen Kléstern angeboten und ist abgewiesen worden. Charles de
Foucauld hat davon gehért und nun plagt ihn der Gedanke, sich als Kranken-
pfleger zu verdingen. ,Ich habe kein Geld, aber ich kann mich selbst vorschlagen,
mich selbst verschenken, mich gewissermafien selbst verkaufen als Entgeld fiir
den Pensionsbeitrag dieser guten Witwe; . . . Der Gedanke, mich so zu verkaufen,
um einer armen Alten das Leben zu sichern und ihrem Sohn den Eintritt ins
Kloster zu ermoglichen, verlockt mich unendlich . . . Nicht ohne Bedauern erwige
ich, was es bedeutet, dieses siifie Nest der heiligen Klara mit seinem Schweigen,
seiner Sammlung, seinen ganz zu Fiflen des Tabernakels verbrachten Tagen zu
verlassen, aber ich habe den Glauben, ich weif}, dafl ich mich Gott iiberall schenken
kann: und dafl letzten Endes er, der sich mir hier so freigiebig schenkte, mich da-
mit ganz eindeutig lehrt, mich nun meinerseits zu verschenken an ihn und fir
ihn.“19

Damit bricht sich ein Neues Bahn: Das Geheimnis des verborgenen Lebens
Jesu Christi, das Geheimnis seiner Hingabe fiihrt Charles de Foucauld nicht nur
in die duflere Gestalt der Armut seiner Zeit. Seine Hingabe an den Herrn soll
vielmehr ihren Inhalt in diesem Sichverschenken an die armen Menschen finden.
,Denn weder dieser armen Frau, noch fiir sie, noch fiir ihren Sohn will ich mich
verschenken, verkaufen, oh nein, nur Jesus und fiir Jesus allein . . . Er ruft mich,
dies fiir andere zu tun, mich zu verschenken, zu verkaufen, mich vollkommen fiir
eines dieser Kleinen aufzugeben, um mich dadurch véllig an ihn selbst zu ver-
schenken, zu verkaufen und mich in ihm zu verlieren,“20

Charles de Foucauld legt diese Entscheidung véllig in die Hand seines Beicht-
vaters und Seelsorgers. Und dies ebenso wie den anderen Gedanken, der ihn nach
drei Jahren in Nazaret umzutreiben beginnt: die Priesterweihe.

Um Klarheit zu erlangen, um Abbé Huvelin den rechten Einblick in die geist-
lichen Bewegungen zu geben, die ihn beunruhigen, zieht sich Charles de Foucauld
vom 14. bis 21. Mérz 1898 nach Ephraim zuriick. Das Fazit seiner Uberlegungen:
»,Um dem gekreuzigten Jesus nachzufolgen, muf} ich ein Leben des Kreuzes fiih-
ren, wihrend ich hier (in Nazaret) ein Leben voller Annehmlichkeiten fithre. Das
Ausruhen, das Genieflen konnen nicht Bestand haben. Ich darf in den Annehm-
lichkeiten nicht einschlafen, sondern ich mufl mit Jesus leiden. Ich glaube mit gan-
zem Herzen, daf Gott selbst mich hierhergefiihrt hat, daran kann ich nicht zwei-
feln; er hat mir dieses wohlige Nest bereitet. Doch ich glaube, dafl auch die
Stunde kommt, wo er will, dal ich mich trenne in ewiger Dankbarkeit gegeniiber
diesen heiligen Frauen . . .“21

Was aber soll geschehen? Er hat gehort, dafl fiir die Witwe eine Losung gefun-
den ist. Zugleich ist ihm eine neue Sicht des Priestertums aufgegangen. In der

19 Foucauld — Huvelin, Briefwechsel 128.
20 Ebda.
21 Foucauld, Das Evangelium, 124.



Aus dem Leben der Kirche 305

Trappistenabtei bedeutete die Aussicht, geweiht zu werden, fiir ihn noch eine Ge-
fahrdung seiner Berufung, weil sie ihn vom letzten Platz weggeholt hitte. Jetzt
notiert er sich: ,Nach Demut zu streben und dabei das Priestertum auszuschlieflen,
wiire nicht gut; denn es wiirde einen von der Nachfolge unseres Herrn wegfiih-
ren, der der einzige Weg ist . . .“. Dabei leitet thn der Gedanke an die Euchari-
stie: ,Niemals kann ein Mensch unserem Herrn mehr nachfolgen, als wenn er das
heilige Opfer darbringt oder die Sakramente spendet.“22 Feier der Eucharistie
ist fiir Charles de Foucauld realer, wenngleich verborgener Mitvollzug des einen
Opfers Jesu Christi. So wird das Priestertum ihn in die Entbehrung fithren, das
Kreuz Jesu wirklich tragen zu lassen. Charles de Foucauld denkt daran, sich als
Priestereremit auf dem Berg der Seligkeiten niederzulassen. Unter den Beduinen.

Beide scheinbar entgegengesetzten Bewegungen konvergieren: der Antrieb, sich
um Jesu allein willen an bestimmte Menschen wegzuschenken, und der andere
Impuls: sich zum Priester weihen zu lassen. Der Beriithrungspunkt liegt darin, dafl
der priesterliche Dienst Mitvollzug des Opfers Jesu Christi fiir die Menschen ist.

Charles de Foucauld spricht die theologische Sprache seiner Zeit. Die Sitze,
die er in Ephraim formuliert, scheinen vordergriindig ein sakramentalistisches
Amts- und Erlésungsverstindnis auszudriicken. Was dieser Mann meint, reicht
tiefer. Das eucharistische Opfer, der priesterliche Dienst ist die Einbeziehung des
Menschen, die wahrhaftige, fleischliche, reale Einbeziehung des Menschen in das
eine Opfer Jesu Christi, in dem FErlosung fiir alle geschehen ist. In jhm ist die
Vollendung aller konkreten menschlichen Hingabe, aller Nachfolge Jesu Christi
in der Geschichte bereits antipiziert und gesetzt. All jenes Mithen um die Seele
der Vélker, die noch fern von Jesus Christus sind, hat hier das Unterpfand seiner
Vollendung. Und deswegen gehoren beide Bewegungen fiir Charles de Foucauld
zusammen: der Impuls, sich an die Menschen wegzuschenken und so real das
Kreuz Jesu Christi in dieser Zeit zu begreifen, und das Verlangen, zum priester-
lichen Dienst bestellt zu werden.

v
Charles de Foucauld in »- - - nicht dahin gehen, wo das Land heilig ist,
Beni Abbes sondern dorthin, wo die Seelen in der grofiten Not
sind.“

Die Niederschriften Charles de Foucaulds von seinen Diakonatsexerzitien und
seiner Retraite vor der Priesterweihe?8 zeigen bereits im Stil und im Umfang die
tiefgreifende Wandlung, die sich in ihm vollzogen hat. Sie sind von auflerster
Knappheit, wirken nahezu wie militarische Anweisungen.

Der erste der fiinf Punkte aus den Weiheexerzitien lautet: ,Da Jesus, die

22 Jean-Francois Six, Charles de Foucauld, Aufzeichnungen und Briefe, Freiburg 1962,
150.

23 Vgl. Charles de Foucauld, Entschliisse aus der Stille — Notizen aus den Weiheexerzitien
(1900-1901) und aus den Jahresexerzitien (1902-1909) Miinchen 1978.



Aus dem Leben der Kirche 306

Liebe, das Herz Jesu wollen, daf} ich sofort aufbreche, wenn ich bereit bin, wenn
der heilige Geist mich dringt, wenn mein Vorgesetzter mich schickt, so folgt dar-
aus meine Pflicht, mich vorzubereiten und zwar so, dafl die drei Bedingungen, die
von mir abhingen, so schnell als méglich erfillt sind.“24 Dann spricht Charles de
Foucauld von seiner Pflicht in der Liebe, in der Wissenschaft, in der menschlichen
Reife zu wachsen, nennt die ndchsten Schritte, die er hier und jetzt zu unterneh-
men hat, notiert das Ergebnis der Wahl, die er getroffen hat: zu den verlassensten
Menschen zu gehen, das bedeutet fiir ihn nach Nordafrika. Und er fiigt schlieflich
eine kurze Uberlegung an, die erweist: diese Wahl ist nicht das Ergebnis eigen-
stchtiger Liebe oder des Stolzes, denn was ihn in Nordafrika erwartet, werden
Kreuz und Demiitigungen sein.

Mehr hat er hier und jetzt nicht zu sagen, denn der Inhalt seines Lebens ist
Jesus Christus, der ihn dort in Algerien erwartet. Die Notizen der Einkehrtage
von Ephraim im Mérz 1898 sind dagegen als Buch mit iiber hundert Seiten ver-
offentlicht(!).

Charles de Foucauld gibt damit seine Berufung zum monastischen Leben, seine
kontemplative Berufung nicht auf. Im Gegenteil. Er sieht darin gerade eine Ver-
tiefung und Entfaltung dieses einen Weges, auf den er gerufen ist. Allerdings
gewinnt sein Leben einen anderen Zuschnitt. Zwar baut er in Beni Abbé¢s um
seine abseits gelegene Einsiedelei ein Stiick Klausurmauer, aber sie bleibt ein
Torso. Die Scharen, die ihn aufsuchen — oft genug zwischen sechzig und neunzig
Menschen am Tag —, nehmen ihn in Beschlag. Aber die Arbeit fiir die Leute, Skla-
ven und Kaufleute, franzosische Soldaten und Offiziere, verbindet sich mit der zdh
festgehaltenen Zeit der Anbetung, dem Brevier, der Feier der heiligen Messe. In
seinen Exerzitien von 1902 notiert er: ,, Jesus nachfolgen, indem wir aus dem Heil
der Menschen so das Werk unseres Leben machen, dafl das Wort Jesus, Erléser,
vollkommen das ausspricht, was wir sind, wie es vollkommen das bezeichnet, was
er ist.“ Und ein wenig weiter: ,Alles, was ihr einem dieser Kleinen tut, habt ihr
mir getan . .. Wenn wir die Seele eines Unglaubigen retten, dann — wenn es so
erlaubt ist zu reden — retten wir Jesus vor der Holle und geben ihm den Himmel
mit der Hilfe Gottes . . . Die Heiligung des Volkes dieser Region ist in meine
Hande gelegt! Es wird gerettet werden, wenn ich ein Heiliger werde. Und es ist
Jesus, den ich vor der Hélle rette und dem ich den Himmel 6ffne, wenn ich ein
Heiliger werde.“28

Vielleicht zeigt nichts deutlicher als diese schockierende Sprache, mit welcher
Unbedingtheit Charles de Foucauld in seinem eigenen Wollen und Wirken nichts
anderes sah, als Wollen und Wirken seines einzig geliebten Herrn; wie die
Menschen fir ihn der Herr waren.

All dies aber vollzieht sich ohne den mindesten Anflug von Enthusiasmus,
vielmehr in der vollendeten Niichternheit, im Realismus des Glaubens. So ge-
winnt Charles de Foucauld sehr schnell Einblick in die Schwichen und das Ver-
sagen der franzosischen Kolonialpolitik. Er durchschaut die furchtbare Lage der
Sklavenbevélkerung, und er scheut sich nicht, diese Dinge zur Sprache zu bringen.

24 Frére Charles de Jésus, Euvres, 533. % A a.0,5871.



Aus dem Leben der Kirche 307

In einem Brief an den Abt von Notre-Dame des Neiges von 1902 schreibt er:
»Man muf} sagen, oder durch einen Zustindigen sagen lassen: Es ist euch nicht
erlaubt, wehe euch, ihr Heudhler, ihr setzt auf eure Briefmarken und iberall hin
die Worte Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit, Menschenrechte und schmiedet die
Ketten der Sklaven, ihr verurteilt Banknotenfalscher zur Galeere und erlaubt, daf§
Kinder ihren Eltern geraubt und dffentlich verkauft werden; ihr bestraft den
Diebstahl eines Huhnes und gestattet den eines Menschen (tatsdchlich sind fast
alle Sklaven dieser Lander frei geborene Kinder, die durch Uberfall ihren Eltern
gewaltsam entrissen wurden).“26

Im Engagement fiir die Menschen, in der Sorge fiir viele grofle und kleine
Dinge geht es ihm um die Verfiigbarkeit fiir den Willen Gottes in jedem Augen-
blick. ,Ich lebe von einem Tag auf den anderen und versuche einzig und allein,
in jedem Augenblick, den Gott mir gibt, seinen Willen zu tun.“?” Es geht ihm um
das Erwedken von Vertrauen, Freundschaft in den Menschen, um so langsam den
Boden zu bereiten fiir ein Eindringen des Evangeliums.

v

Charles de Foucauld unter . .. Unsere tiefste Demiitigung ist das wirksam-
den Tuareg ste Mittel, iiber das wir verfiigen, uns mit Jesus zu
vereinigen.“28

Aber noch einmal mufl Charles de Foucauld aufbrechen. Und noch einmal be-
zeichnet dieser Aufbruch aus seinem ,Nazaret“, der Bruderschaft in Beni Abbés,
eine Vertiefung seiner Einheit mit Jesus, indem er zu einer noch gréfieren Aus-
lieferung an die Menschen gefiihrt ward. Sein Freund Lapperrine fordert ihn auf,
zu den Tuareg in den Hoggar zu zichen. Charles de Foucauld ist es klar, dafl
diese Ubersiedlung, das Wohnen unter nomadisierenden Stimmen einen end-
giltigen Verzicht auf ein Minimum an Klausur und dufierer Abgeschlossenheit
bedeutet. Nach langen Erwigungen kommt er zu einem ablehnenden Entschluf}:
»Mich von jetzt an im Leben von Nazaret begraben, wie Jesus selbst es dreiflig
Jahre lang getan hat, wie ich von meinen Bridern wiinschte, das sich in ihm be-
graben; und dabei so viel wie moglich das Gute tun, das er dabei tat, ohne danach
zu streben, jenes zu tun, das er dabei nicht zu wirken suchte . . .“2% Aber sein Bi-
schof antwortet ihm am Karfreitag 1905, er neige dazu, Charles de Foucauld solle
der Aufforderung Laperrines folgen.

Was ist das Neue, das ithm in diesem Schritt aufgeht? Er denkt jetzt nicht
mehr, wie in Beni Abbés, an eine gréfiere Kommunitat von zehn bis fiinfzehn
Briidern. Vielmehr an kleine bewegliche Bruderschaften von drei bis vier Mitglie-
dern. Thr monastisches Leben sollen sie ohne eine ,der kleinen und bis ins kleinste

26 Barrat, Schriflen, 518 {.

27 Six, Der geistliche Werdegang, 257.

28 Foucauld, Briefe an Madame de Bondy, 203.
20 Foucauld — Huvelin, Briefwedhsel, 215.



Aus dem Leben der Kirche 308

gehenden Vorschriften der Trappistens® vollzichen. Je nach den Umsténden sol-
len sie manuelle oder apostolische Arbeiten leisten. Das Ziel aber ist es, entspre-
chend den Umstanden das Evangelium einzupflanzen. Diese Arbeit aber erfordert
eine langsam wachsende Atmosphire von Achtung, Vertrauen, Freundschaft. Es
ist eine Konsequenz dieser neuen Akzentsetzung, wenn Charles de Foucauld in
einem noch gréfleren Ausmafl als frither sich der kleinen und grofien Belange
der Bevolkerung annimmt. Seine langen Briefe an die zustindigen franzoésischen
Offiziere der Region mit ihren Ratschlidgen zeugen ebenso davon, wie seine Be-
ratertitigkeit fir die Autoritaten der Tuareg.

Die andere Konsequenz, welche Charles de Foucauld zieht, betrifft die Griin-
dung einer Laiengemeinschaft, die in der Nachfolge Jesu Christi unter den Un-
gliubigen arbeiten soll. Thre Aufgabe fafit Charles de Foucauld in dem Satz
zusammen: ,Sie sollen ein lebendiges Evangelium sein: Die Menschen, die Jesus
fern sind, vor allen Dingen die Ungldubigen, sollen ohne Biicher und ohne Worte
durch den Anblick ihres Lebens das Evangelium kennen lernen. “31

Damit hat sich die Berufung Charles de Foucaulds in eine letzte Konkretion
hinein gezeitigt: Es geht nicht um ein abstraktes Ideal des Mysteriums von Naza-
ret als Weg des monastischen Lebens. Es geht vielmehr darum, an der Erlésung
der Armen, vor allem in den nichtchristlichen Landern, mitzuwirken durch ein
kontemplatives Leben, das zugleich durch das Leben dieser Armen, in denen ja
Christus begegnet, geprigt ist.

VI
Riickblick und Ausblidk e .. Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fallt

und stirbt .. .“32

Reflektiert man die hier knapp skizzierten Etappen des geistlichen Weges von
Charles de Foucauld, versucht man die verschiedenen Elemente zusammenzuden-
ken, wie sie in eine letzte Konkretion hineinwachsen, dann ergibt sich in der Tat
so etwas wie eine Wegweisung fiir die Kirche heute.

Denkwiirdig ist zunéchst die stark eucharistische Note seiner Frommigkeit, sein
Weg zum Priestertum, seine Betonung des eucharistischen Opfers gerade im Zu-
sammenhang mit seiner missionarischen Aufgabe.

Eucharistie umschlie}t bei Charles de Foucauld offensichtlich ein Doppeltes.
Sie ist Erinnerung und reale Présenz des ein fiir allemal geschehenen Kreuzes-
opfers Jesu Christi zur Erlésung der Welt. Sie ist aber zugleich auch Antizipation
der Zukunft: denn die Kirche, die Gldubigen und der Priester, welche die Eucha-
ristie feiern, sind ganz und gar in die Teilnahme, in den Mitvollzug dieser einen
Opfergabe Jesu Christi hineingerufen. So ist Eucharistie zugleich Vorwegnahme

30 Six, Der geistliche Werdegang, 274.
3t Barrat, Schriften, 298.
32 Aus dem letzten Brief von Charles de Foucauld an Madame de Bondy vom 1. Dezem-

ber 1916, seinem Todestag.



Aus dem Leben der Kirche 309

des Weges der Kirche: Vorwegnahme jener Vollendung, in der die Kirche ganz
und gar in den Mitvollzug dieses Opfers eingegangen sein und sich damit die Er-
16sung der Volker vollendet haben wird. Diese Zukunft ist Werk und Geschenk
Jesu Christi, Frucht seiner einen Hingabe auf Golgota. Und deswegen kann diese
Zukunft, kénnen das vollendete Opfer der Kirche und die Erlésung der Volker
iiberhaupt antizipiert werden.

Damit gewinnt fir Charles de Foucauld das eucharistische Opfer den Charak-
ter eines vorgegebenen Rahmens fiir sein missionarisches Tun, fiir sein ganzes
Engagement. Alle diese Aktivitaten sind nichts anderes als bruchstiickhafte Ent-
faltungen dessen, was durch die Eucharistie in bezug auf Herkunft und Zukunft
real gesetzt ist.

Die Aussagen des 2. Vatikanums @ber die Eucharistie als memoria und reprae-
sentatio des Opfers Jesu Christi und als Vollzug der Kirche selbst bestatigen die-
ses Verstandnis der Eucharistie von Charles de Foucauld, wenngleich in seinem
Leben das ganze Gewicht dieser Aussagen konkret sichtbar wird.

Aus diesem Zusammenhang gewinnt dann auch das priesterliche sakramentale
Wirken seine Einheit mit dem alltiglichen opfervollen Miithen um die Menschen.

Die eucharistische Anbetung ist in dieser Sicht die dem alltiglichen Leben
Orientierung und Kraft vermittelnde Versenkung in die anbetende Hingabe Jesu,
die er zuhochst am Kreuz besiegelt hat und die zugleich die vollendete Bestim-
mung von Kirche sein wird. Eucharistische Anbetung zielt als Ausdruck der Liebe
zum ecinzig Geliebten auf den Vater und die Menschen. Hier erschliefit sich dem
Herzen des Menschen Grund und Vollendung des eigenen glaubigen Lebenswe-
ges, so daf} der zu durchlaufende Weg im Geleit Christi gangbar wird. Dabei hat
der Glaube gerade in der Bindung des Gebetes an die Eucharistie in ihrer Ma-
terialitit das Unterpfand, daf die fest im Glauben erhoffte Vollendung die Kir-
che bis in die Transformation des Fleisches hinein ergreifen wird, ebenso wie die
Hingabe Jesu Christi am Kreuz sich bis in die duflerste Realitit des Todes hinein
vollzogen hat.

Das zweite charakteristische Moment des Weges von Charles de Foucauld liegt
in der je intensiveren Einfiigung in die Armut und Verlassenheit der Menschen
und die daraus resultierende erlosende Arbeit fiir sie. Die Armut und Verlassen-
heit der Menschen, ihre Not gesehen im Licht des Evangeliums, das ist das Kri-
terium, an dem Charles de Foucauld jeweils die Authentizitit seiner Liebe zum
gekreuzigten Jesus mifit. Denn das Geheimnis Jesu und das Geheimnis irgend-
eine dieser Menschen sind absolut identisch.

Und wie Jesus sich auf unbedingte Weise an die Siinder, an die der Erlosung
bediirftigen Menschen entduflerte, so kann Charles de Foucauld sein Leben nicht
anders verstehen denn als eine ebenso unbedingte Entduflerung in diese Erlé-
sungsbediirftigkeit hinein. Das Geheimnis des Wirkens und Leidens Jesu ist in
der Tiefe identisch mit dem eigenen Wirken und Leiden. Wenngleich diese Iden-
titat noch eine werdende ist.

Nicht nur die duflere Form seines Lebens, auch der Inhalt wird so durch die
Menschen, ihre Erlosungsbedirftigkeit bestimmt. Entsprechend weit spannt sich
der Radius der Tatigkeiten. Die jahrelange akribische Arbeit in der Erfassung



Aus dem Leben der Kirche 310

der Tuaregsprache bezeugt, wie Charles de Foucauld sorgfiltig alle Bedingungen
fiir die Bereitung der Wege zur Erlosung miteinbezieht. Aber selbst dort, wo er
in die Details der Verwaltung, der handwerklichen Ausbildung, der personlichen
Schicksale eines Sklaven sich einldfit, da werden alle diese scheinbar disparaten
Momente noch einmal zusammengehalten von der umfassenden Perspektive der
Erlésung des Menschen in Jesus Christus. Von dorther gewinnt selbst die Be-
ratung der franzosischen Kolonialoffiziere, oder die politische Beratung des Ame-
nokal der Tuareg nicht einfach den Charakter eines militirischen bzw. politischen
Engagements. All dies ist deutlich sichtbar integriert in eine umfassende Motiva-
tion und Blickrichtung. Gerade durch diesen nichts ausklammernden, briiderlichen
Dienst an den Menschen, der nicht auf die ,reichen, michtigen Mittel“, sondern
auf die ,armen Mittel“ des Evangeliums setzt, erhofft Charles de Foucauld die
Wegbereitung der Erlosung.

Dabei hat ihn gerade sein Glaube an Jesus Christus, der ihm im fremden, auch
nichtchristlichen Bruder begegnet, mit einem unbedingten Respekt fiir die Wege
der Freiheit, der eigenen Entscheidung eines jeden Menschen erfiilit.

Ist nicht auch hier Wegweisung fir die Kirche gegeben, in ihrem langen und
schwierigen Dialog in einer pluralen Gesellschaft, mit Vélkern, die aus ihrer
eigenen geschichtlichen und religiésen Herkunft leben, im Umgang mit den nie-
derdriickenden Problemen des Massenelends in unserer Zeit? Weisen das 2. Va-
ticanum wie die wichtigen Enzykliken Johannes XX1II., Paul VI. und Johannes
Paul II. nicht in dieselbe Richtung?

Beide Momente aber, der sakramentale und der praktische Aspekt, bilden eine
Einheit. Ohne die Eucharistie wiirde die christliche Praxis ununterscheidbar von
der Praxis der Welt, ohne die Praxis wiirde dieses Sakrament zum weltlosen
Glauben.

Was zu solch einem kontemplativen Leben, das sich in der Aktion vollzieht,
notwendig ist, das ist die immer erneute ,Unterscheidung der Geister®, hier
konkretisiert zur ,revision de vie“. Das Verhaltnis von Charles de Foucauld zu
seinen Bischofen, insbesondere zu Abbé Huvelin ist nichts anderes als ein solcher
Vorgang, der ebenso die aktive gldubige Reflexion auf die jeweilige Situation,
das Horen auf den Anruf des Herrn voraussetzt, wie den sich freigebenden Ge-
horsam an dic verantwortlichen kirchlichen Gesprachspartner.

Damit sind die fundamentalen Einsichten und Prinzipien genannt, die den
zahlreichen Gemeinschaften der geistlichen Familie Charles de Foucaulds ihr Ge-
prige geben: den Bruderschaften der kleinen Schwestern und Briider, der Laien-
gemeinschaft, der Fraternitat Jesus Caritas und der Priestergemeinschaft Jesus
Caritas. Peter Hiinermann





