
AUS  DEM LEBEN  DER KIRCHE 

•Mein Vater, ich überlasse mich Dir" 
Zum geistlichen Weg Charles de Foucaulds 

I 

Vorbemerkung .,. . . nicht um sie nachzuahmen, sondern um Jesus 
besser nachzuahmen." 

Sinn der folgenden Erörterungen ist es nicht, den Blick auf Charles de Foucauld 
zu richten, diesen außergewöhnlichen Menschen zu schildern, die geistliche Fa- 
milie vorzustellen, die sich um ihn geschart hat. Alles dies wäre zutiefst gegen den 
Lebensatem dieses Mannes. Dieser Mann notiert vielmehr in seinen zahllosen 
geistlichen Notizen: •Betrachten wir die Heiligen, doch halten wir uns damit 
nicht auf, sie zu beschauen; schauen wir mit ihnen auf den, dessen Beschauung ihr 
Leben erfüllte! Nutzen wir ihr Beispiel, aber ohne uns lange dabei aufzuhalten, 
ohne diesen oder jenen Heiligen vollständig zum Vorbild zu wählen. Überneh- 
men wir von jedem das, was uns dem Wort und Beispiel unseres Herrn Jesus am 
besten zu entsprechen scheint; denn er ist unser einziges und wahres Vorbild. So 
bedienen wir uns ihrer Lehren, nicht um sie nachzuahmen, sondern um Jesus 
besser nachzuahmen."1 

Diese Mixime ist kein isolierter Vorsatz. Sie entspringt vielmehr dem Grund- 
zug dieses Lebens. In seinen Exerzitien von 1902 formuliert Charles de Foucauld 
als sein Axiom: •Jesus nachahmen, indem wir aus dem Heil der Menschen in der 
Weise die Aufgabe unseres Lebens machen, daß das Wort Jesus Erlöser, voll- 
kommen das ausdrückt, was wir sind, wie es vollkommen bezeichnet, was er ist. 
Deshalb: Allen alles sein mit dem einzigen Wunsch im Herzen, den Seelen Jesus 
zu geben."2 

Gerade dort aber, wo ein Mensch so radikal durch seine Worte und seine Le- 
benspraxis von sich weg auf Jesus verweist, ist der Glaubende gehalten, genauer 
hinzuschauen. Denn dort geschieht reales Offenbarwerden des Herrn im Geist, 
ein Offenbarwerden, das seine Bedeutung für den Gang der Kirche durch die Zeit 
hat. 

Aus dieser Blickrichtung heraus sind die folgenden Abschnitte geschrieben. Es 
werden die Daten, die Kenntnis der bewegten Lebensgeschichte Charles de Fou- 
caulds vorausgesetzt3. Es geht nicht um eine Schilderung seines Lebensweges. Das 

1 Denise Barrat, Die Schriften von Charles de Foucauld (Menschen der Kirche in Zeugnis 
und Urkunde, N. F. Hrsg. v. Hans Urs von Balthasar, Bd. 7), Einsiedeln - Zürich - Köln 
1961, 13. 
2 Frere Charles de Jesus, CEuvres spirituelles, Anthologie, Paris 1958, 537. 
3 Vgl. Jean-Francois Six, Charles de Foucauld - Bruder aller Menschen, Freiburg - Basel 
- Wien 1977. 



Aus dem Leben der Kirche 300 

Interesse konzentriert sich exklusiv auf den geistlichen Weg4 dieses Mannes, die 
Etappen, die ihn der Herr auf dem Weg zur Einheit mit sich geführt hat. Dies sind 
zugleich Etappen, in denen Jesus Christus in ihm Gestalt annimmt. 

Der Wegstrecken, auf denen sich Charles de Foucauld das Geheimnis Jesu 
Christi erschließt, sind vier. Sie lassen sich durch äußere Stichworte seiner Bio- 
graphie markieren, da diese Lebensgeschichte im wesentlichen Gestaltwerdung 
dieser Geschichte Jesu Christi mit ihm ist. 

Die erste Etappe ist gekennzeichnet durch seine Konversion und sein Leben als 
Trappist, der zweite Abschnitt durch sein verborgenes Leben in Nazaret5, die 
dritte Phase wird markiert durch seine Priesterweihe und sein Leben in Beni 
Abbes, die abschließende Etappe schließlich durch seinen Aufenthalt im Hoggar. 

II 

Charles de Foucaulds •sobald ich glaubte, daß es einen Gott gibt, habe 
Konversion - sein Leben ich auch verstanden, daß ich nur noch für ihn le- 
als Trappist ben kann . . ."6 

Die Konversion Charles de Foucaulds hat ihre Vorgeschichte: Die gefahrenvolle 
Forschungsreise durch Marokko, die Begegnung mit der Welt des Islam, den Ein- 
fluß, den Marie de Bondy durch ihre Güte und ihren Glauben auf den jungen 
Lebemann, Offizier und Forscher ausübt. Diese Konversion hat ihre unmittel- 
bare Vorgeschichte vor allem in jenem Suchen, das Charles de Foucauld in die 
Worte faßt: •Mein Gott, wenn es dich gibt, laß mich doch erkennen!"7 Und doch 
trifft ihn die Bekehrung wie ein Blitz. Abbe Huvelin läßt ihn, der •nur einige 
Auskünfte über den katholischen Glauben" wünscht, der von sich selbst sagt, er 
hätte •keinen Glauben", niederknien und beichten8. Im Rückblick auf diese Stunde 

4 Vgl. Jean-Francois Six, Charles de Foucauld, Der geistliche Werdegang, München 1978; 
einen guten Einblick in diesen geistlichen Werdegang bietet auch der Schriftwechsel von 
Charles de Foucauld mit seinem Spiritual Abbe Huvelin, hrsg. v. Jean-Francois Six un- 
ter dem Titel Charles de Foucauld - Abbe Huvelin, Briefwechsel, Salzburg 1961. Eine in- 
teressante Ergänzung bildet Charles de Foucauld, Briefe an Madame de Bondy (Verlag 
Die neue Stadt), Regensburg 1976. Charles de Foucauld war seiner Cousine außerordent- 
lich verbunden und teilte ihr alle seine wichtigeren Entscheidungen und Lebenserfahrun- 
gen mit. 
5 Im Verlag •Die neue Stadt" sind vier Bände erschienen, in denen die geistlichen No- 
tizen und Aufzeichnungen der Zeit in Nazaret enthalten sind. Die Titel lauten: Charles 
de Foucauld, Allein Gott im Blick - Meditationen über die Grundbeziehung zu Gott, den 
Glauben und die Hoffnung nach dem Evangelium (1897-1898) München 1974; Dem ge- 
ringsten Bruder - Meditation über die Liebe nach dem Evangelium (1897-1898) München 
1974; Immer den letzten Platz - Notizen aus den Einkehrtagen (5.-15. November 1897) 
München 1975; Das Evangelium • Mein Leben, Notizen von den Einkehrtagen in Efraim 
(14.-21. März 1898) München 1976. 
6 Barrat, Schriften, 363. 
7 Ebda. 
8 Ebda. 



Aus dem Leben der Kirche 301 

schreibt Charles de Foucauld: •. . . da hast du mir alle Güter geschenkt, mein 
Gott."» 

Das Geschenk dieser Stunde ist der Glaube an Gott in eins mit dem Wissen, 
daß er nur noch für ihn leben kann: •Meine religiöse Berufung stammt aus der- 
selben Stunde wie mein Glaube. Gott ist so groß! Es besteht ein riesiger Unter- 
schied zwischen Gott und allem, was er nicht ist."10 

Sein Glaube an Gott ist von Anfang an •Nachfolge eines Gottes . . . der in 
seinem verborgenen Leben erniedrigt war und in seinem öffentlichen Wirken 
verfolgt, verleumdet, verachtet, angeklagt"11. Es ist der Glaube an Gott, der sich 
erniedrigt hat, entäußert bis zum Tod am Kreuz. Und deswegen ist für Charles 
de Foucauld von seiner Konversion an Glaube nichts anderes als Nachfolge Jesu 
Christi, Suche nach dem letzten Platz, um so Gott für seine Liebe zu danken. Wie 
ein roter Faden durchzieht diese Überzeugung seine Briefe, Notizen, Gespräche, 
in jenen drei Jahren des Suchens nach einem konkreten Weg, der ihn schließlich 
an die Tür des Trappistenklosters Notre-Dame des Neiges führt. 

An einen Pariser Freund Henri Duveyrier schreibt er im ersten Jahr seines 
Klosterlebens: •Warum ich bei den Trappisten eingetreten bin? ... Aus Liebe ... 
Ich liebe unseren Herrn Jesus Christus, wenn auch mit einem Herzen, das ihn 
mehr und besser lieben möchte; aber jedenfalls liebe ich ihn und kann es nicht 
ertragen, ein anderes Leben zu führen als das seine; wie könnte ich ein angeneh- 
mes und ehrenvolles Leben führen, wo doch sein Leben das härteste und verach- 
tetste war, das es gab."12 

Gerade diese Liebe aber führt den Trappisten Marie Alberique in eine Distanz 
zum Leben in der armen Trappistenabtei Akbes in Syrien, in die er auf eigenen 
Wunsch, gerade um ihrer Armut willen, versetzt worden war. Anstöße dazu geben 
die Kontakte mit der einfachen und verfolgten christlichen Bevölkerung Syriens, 
die Auflage, Theologie studieren zu sollen, die Aussicht, zum Priester ordiniert 
zu werden. Er träumt von einer Neugründung. In dem ersten Projekt für die Kon- 
gregation der Kleinen Brüder Jesu manifestieren sich die Kriterien, die Charles 
de Foucauld leiten. 

Zwei Ziele gibt er dieser Kongregation vor: 
•1. So getreu wie möglich das Leben unseres Herrn Jesus Christus in Nazaret 
nachzubilden, weil in der Nachahmung des geliebten Meisters die größte Liebe 
zu Jesus und die größte Vollkommenheit zu finden ist. 
2. Ein solches Leben aus Liebe zum Herrn in ungläubigen, muselmanischen oder 
anderen Ländern zu führen, mit der Hoftnung, unser Blut um seines Namens wil- 
len hinzugeben; aus Liebe zu den Menschen, mit der Hoffnung, den unglücklichen 
und so beklagenswert verblendeten Brüdern Gutes zu tun durch unsere Gegen- 

9 Foucauld, Immer den letzten Platz, 118. 
10 Barrat, Schriften, 363. 
11 Foucauld, Allein Gott im Blick, 168. 
12 Six, Der geistliche Werdegang, 74. 



Aus dem Leben der Kirche 302 

wart, unsere Gebete und vor allem durch die Gegenwart des heiligsten Sakra- 
mentes."13 

Die Nachahmung Jesu Christi in Nazaret nimmt ihre äußere Gestalt aus dem 
Leben der Armen im Orient. Bei der Beschreibung des Kommunitätslebens wird 
in bezug auf die Arbeit, die zu mietende Hütte, die Kleidung, die Ausstattung, 
das Essen, den Lohn immer wieder das Leben der Ärmsten zum Maßstab genom- 
men. Die innere Ausrichtung ist durch das langstündige Gebet, die Lesung, die 
Meditation, ganz darauf konzentriert, Jesus Christus •aus allen Kräften zu lieben, 
sein Leben nachzuahmen und zu versuchen, seinem Herzen Trost zu sein"14. Die 
äußere Gestalt des täglichen Kreuzes aber trägt die Signatur der Armen jener 
Zeit. Gerade diese Gestalt des Kreuzes findet Charles de Foucauld im Leben der 
Trappistenabtei nur unvollkommen repräsentiert. 

Das zweite Ziel, welches Charles de Foucauld in seinem Projekt den Kleinen 
Brüdern Jesu steckt, zeigt, daß die Nachahmung Jesu Christi keinen in sich ste- 
henden symbolischen Vollzug meint. Sie scheint vielmehr die reale Anteilnahme 
an seinem Erlösungswerk bis hin zur Teilnahme an seinem Tod. Sie geschieht • bei 
aller Begrenzung auf Gebet und Arbeit in der strengen Klausur - in der Hoff- 
nung, nicht-glaubenden oder andersgläubigen Menschen •Gutes zu tun". Jesus 
Christus und damit der Vater sollen offenbar werden durch die Gegenwart der 
Mönche, ihre Gebete, durch die Gegenwart des heiligsten Sakramentes. 

Damit konkretisiert sich für Charles de Foucauld jener kategorische Imperativ 
seiner Bekehrung: Für Gott zu leben. Gerade im Schoß der Trappistenabtei, die 
mit ihrem monastischen Leben Gott allein zum Ziele hat, entdeckt Charles de 
Foucauld, daß Gott ihn ruft im Leiden und Leben der Armen seiner Zeit die 
äußere Gestalt zu sehen, in der das verborgene Geheimnis Jesu von Nazareth 
jetzt zu leben ist; die Gestalt zu sehen, in der die gläubige Teilnahme an seinem 
erlösenden Wirken in der Welt geschehen soll. 

So deutlich Charles de Foucauld die Einladung zu diesem Schritt spürt, er will 
ihn nur im kirchlichen Gehorsam, mit kirchlicher Sendung wagen. So macht er sich 
abhängig vom Urteil seines langjährigen Beichtvaters Abbe Huvelin und von der 
Weisung seiner Oberen im Trappistenorden. Wenige Tage vor dem Termin seiner 
feierlichen Gelübde teilt ihm der Generalabt der Trappisten, Dom Wyart, mit, 
daß die Entscheidung gefallen sei. Charles de Foucauld notiert in sein Notizbuch 
unter dem Datum des 23. Januar 1897: •Habe die Entscheidung meines hochwür- 
digsten Generalabtes bekommen: Es sei der Wille Gottes, daß ich den Orden 
verlasse, um unserem Herrn in seiner Niedrigkeit und Armut nachzufolgen. Am 
Mittwoch, Fest der Verlobung der allerheiligsten Jungfrau Maria mit dem hei- 
ligen Joseph, am Vorabend des Festes der heiligen Familie."15 

Charles de Foucauld ist nicht leichten Herzens von den Trappisten weggegan- 
gen. In einem der ersten Briefe aus Nazaret schreibt er: •Ich meinte, alles weg- 
zugeben, als ich die Welt verließ und bei den Trappisten eintrat; ich habe mehr 

13 Barrat, Schriften, 281. 
14 Barrat, Schriften, 282. 
15 Six, Der geistliche Werdegang, 151. 



Aus dem Leben der Kirche 303 

empfangen als ich gab ... Noch einmal meinte ich, mich von allem zu trennen, als 
ich die Trappisten verließ und wurde über alle Maßen von Gottes Güte über- 
häuft."16 

Ebenso deutlich sieht und sagt er auch, was die Trappistenklöster speziell im 
Orient wirken können und faktisch bedeuten. Gleichwohl, es ist nicht sein Weg. 

III 

Knecht in Nazaret •... so vollkommen als möglich mein verborgenes 
Leben nachahmen: tue alles, von dem du denkst, 
daß ich es täte, tue nichts, von dem du denkst, daß 
ich es nicht täte . . . Das ist deine Regel. . . Folge 
mir, mir allein." 

Die zahllosen Blätter, die Charles de Foucauld in seiner engen Bretterbude als 
Hausknecht der Ciarissen von Nazaret vollschreibt, bezeugen im Grund alle 
ein Einziges: das Verlangen, mit seinem vielgeliebten Herrn und Bruder eins zu 
werden. Diese Einswerdung soll sich vollziehen auf dem Boden jener Niedrigkeit, 
die in der Armut der Zeit vorgegeben ist. So bittet Charles de Foucauld während 
der ersten großen Exerzitien in seiner Hütte 1897 um die Gnade, offene Augen 
für die Realität Jesu Christi zu gewinnen. 

•Der Gerechte lebt wirklich aus dem Glauben, denn er ersetzt für ihn die Mehr- 
zahl der natürlichen Sinne; er verwandelt alle Dinge so, daß die früheren Sinne 
der Seele kaum noch dienen können: Sie nimmt durch sie hindurch nur den trüge- 
rischen Schein wahr; der Glaube zeigt ihr die Wirklichkeit. . . Das Auge zeigt ihr 
einen Armen, der Glaube zeigt ihr Jesus. Wenn das Ohr Beleidigung und Ver- 
folgung hört, singt der Glaube: Freut euch und jauchzt vor Freude."17 

Charles de Foucauld lebt die Armut der Armen von Nazaret seiner Zeit. Er 
verbringt Stunden um Stunden in der Betrachtung seines geliebten Herrn, in der 
Meditation der Evangelien. In der eucharistischen Anbetung sucht er mit und in 
Christus den Vater anzubeten. Der Motor seines Lebens ist seine gebieterische 
Liebe zu Jesus. Eine Liebe, der er in allem Ausdruck zu geben sucht. 

In den Konstitutionen für die Kleinen Brüder vom heiligsten Herzen Jesu, die 
er in Nazaret 1899 ausarbeitet, faßt er das Ziel seiner Berufung so: •Ihr Ziel ist 
es, Gott zu verherrlichen, indem sie ihr Leben dem Leben unseres Herrn Jesus 
gleichförmig machen, die heilige Eucharistie anbeten und die ungläubigen Völ- 
ker durch die Präsenz des allerheiligsten Sakramentes, die Darbringung des hei- 
ligen Meßopfers und die Praxis der evangelischen Tugenden heiligen."18 

Gleichwohl bricht aus der Mitte seines kontemplativen Lebens eine Unruhe 
auf, die sich in eigentümlicher Weise konkretisiert. In einem Brief vom 26. März 

16 Rene Bazin, Charles de Foncaidd, Explorateur du Maroc, Ermite au Sahara, Paris 
1921, 152. 
17 Barrat, Schriften, 302. 
18 Frere Charles de Jesus, CEuvres, 419 f. 



Aus dem Leben der Kirche 304 

1900 an Abbe Huvelin berichtet er ihm von einer sechzigjährigen Witwe, die von 
ihrem Sohn unterstützt wird. Dieser Sohn möchte bei den Trappisten eintreten, 
aber die Mutter findet kein Asyl für ihre letzten Tage. Sie hat sich als Pförtnerin 
und Magd in einigen Klöstern angeboten und ist abgewiesen worden. Charles de 
Foucauld hat davon gehört und nun plagt ihn der Gedanke, sich als Kranken- 
pfleger zu verdingen. •Ich habe kein Geld, aber ich kann mich selbst vorschlagen, 
mich selbst verschenken, mich gewissermaßen selbst verkaufen als Entgeld für 
den Pensionsbeitrag dieser guten Witwe; ... Der Gedanke, mich so zu verkaufen, 
um einer armen Alten das Leben zu sichern und ihrem Sohn den Eintritt ins 
Kloster zu ermöglichen, verlockt mich unendlich . .. Nicht ohne Bedauern erwäge 
ich, was es bedeutet, dieses süße Nest der heiligen Klara mit seinem Schweigen, 
seiner Sammlung, seinen ganz zu Füßen des Tabernakels verbrachten Tagen zu 
verlassen, aber ich habe den Glauben, ich weiß, daß ich mich Gott überall schenken 
kann: und daß letzten Endes er, der sich mir hier so freigiebig schenkte, mich da- 
mit ganz eindeutig lehrt, mich nun meinerseits zu verschenken an ihn und für 
ihn."19 

Damit bricht sich ein Neues Bahn: Das Geheimnis des verborgenen Lebens 
Jesu Christi, das Geheimnis seiner Hingabe führt Charles de Foucauld nicht nur 
in die äußere Gestalt der Armut seiner Zeit. Seine Hingabe an den Herrn soll 
vielmehr ihren Inhalt in diesem Sichverschenken an die armen Menschen finden. 
•Denn weder dieser armen Frau, noch für sie, noch für ihren Sohn will ich mich 
verschenken, verkaufen, oh nein, nur Jesus und für Jesus allein ... Er ruft mich, 
dies für andere zu tun, mich zu verschenken, zu verkaufen, mich vollkommen für 
eines dieser Kleinen aufzugeben, um mich dadurch völlig an ihn selbst zu ver- 
schenken, zu verkaufen und mich in ihm zu verlieren."20 

Charles de Foucauld legt diese Entscheidung völlig in die Hand seines Beicht- 
vaters und Seelsorgers. Und dies ebenso wie den anderen Gedanken, der ihn nach 
drei Jahren in Nazaret umzutreiben beginnt: die Priesterweihe. 

Um Klarheit zu erlangen, um Abbe Huvelin den rechten Einblick in die geist- 
lichen Bewegungen zu geben, die ihn beunruhigen, zieht sich Charles de Foucauld 
vom 14. bis 21. März 1898 nach Ephraim zurück. Das Fazit seiner Überlegungen: 
•Um dem gekreuzigten Jesus nachzufolgen, muß ich ein Leben des Kreuzes füh- 
ren, während ich hier (in Nazaret) ein Leben voller Annehmlichkeiten führe. Das 
Ausruhen, das Genießen können nicht Bestand haben. Ich darf in den Annehm- 
lichkeiten nicht einschlafen, sondern ich muß mit Jesus leiden. Ich glaube mit gan- 
zem Herzen, daß Gott selbst mich hierhergeführt hat, daran kann ich nicht zwei- 
feln; er hat mir dieses wohlige Nest bereitet. Doch ich glaube, daß auch die 
Stunde kommt, wo er will, daß ich mich trenne in ewiger Dankbarkeit gegenüber 
diesen heiligen Frauen .. ."21 

Was aber soll geschehen? Er hat gehört, daß für die Witwe eine Lösung gefun- 
den ist. Zugleich ist ihm eine neue Sicht des Priestertums aufgegangen. In der 

19 Foucauld - Huvelin, Briefwechsel 123. 
20 Ebda. 
21 Foucauld, Das Evangelium, 124. 



Ans dem Leben der Kirche 305 

Trappistenabtei bedeutete die Aussicht, geweiht zu werden, für ihn noch eine Ge- 
fährdung seiner Berufung, weil sie ihn vom letzten Platz weggeholt hätte. Jetzt 
notiert er sich: •Nach Demut zu streben und dabei das Priestertum auszuschließen, 
wäre nicht gut; denn es würde einen von der Nachfolge unseres Herrn wegfüh- 
ren, der der einzige Weg ist . . .". Dabei leitet ihn der Gedanke an die Euchari- 
stie: •Niemals kann ein Mensch unserem Herrn mehr nachfolgen, als wenn er das 
heilige Opfer darbringt oder die Sakramente spendet."22 Feier der Eucharistie 
ist für Charles de Foucauld realer, wenngleich verborgener Mitvollzug des einen 
Opfers Jesu Christi. So wird das Priestertum ihn in die Entbehrung führen, das 
Kreuz Jesu wirklich tragen zu lassen. Charles de Foucauld denkt daran, sich als 
Priestereremit auf dem Berg der Seligkeiten niederzulassen. Unter den Beduinen. 

Beide scheinbar entgegengesetzten Bewegungen konvergieren: der Antrieb, sich 
um Jesu allein willen an bestimmte Menschen wegzuschenken, und der andere 
Impuls: sich zum Priester weihen zu lassen. Der Berührungspunkt liegt darin, daß 
der priesterliche Dienst Mitvollzug des Opfers Jesu Christi für die Menschen ist. 

Charles de Foucauld spricht die theologische Sprache seiner Zeit. Die Sätze, 
die er in Ephraim formuliert, scheinen vordergründig ein sakramentalistisch.es 
Amts- und Erlösungsverständnis auszudrücken. Was dieser Mann meint, reicht 
tiefer. Das eucharistische Opfer, der priesterliche Dienst ist die Einbeziehung des 
Menschen, die wahrhaftige, fleischliche, reale Einbeziehung des Menschen in das 
eine Opfer Jesu Christi, in dem Erlösung für alle geschehen ist. In ihm ist die 
Vollendung aller konkreten menschlichen Hingabe, aller Nachfolge Jesu Christi 
in der Geschichte bereits antipiziert und gesetzt. All jenes Mühen um die Seele 
der Völker, die noch fern von Jesus Christus sind, hat hier das Unterpfand seiner 
Vollendung. Und deswegen gehören beide Bewegungen für Charles de Foucauld 
zusammen: der Impuls, sich an die Menschen wegzuschenken und so real das 
Kreuz Jesu Christi in dieser Zeit zu begreifen, und das Verlangen, zum priester- 
lichen Dienst bestellt zu werden. 

IV 

Charles de Foucauld in •. . . nicht dahin gehen, wo das Land heilig ist, 
Beni Abbes sondern dorthin, wo die Seelen in der größten Not 

sind." 

Die Niederschriften Charles de Foucaulds von seinen Diakonatsexerzitien und 
seiner Retraite vor der Priesterweihe23 zeigen bereits im Stil und im Umfang die 
tiefgreifende Wandlung, die sich in ihm vollzogen hat. Sie sind von äußerster 
Knappheit, wirken nahezu wie militärische Anweisungen. 

Der erste der fünf Punkte aus den Weiheexerzitien lautet: •Da Jesus, die 

22 Jean-Francois Six, Charles de Foucauld, Aufzeichnungen und Briefe, Freiburg 1962, 
150. 
23 Vgl. Charles de Foucauld, Entschlüsse aus der Stille - Notizen aus den Weiheexerzitien 
(1900-1901) und aus den Jahresexerzitien (1902-1909) München 1978. 



Aus dem Leben der Kirche 306 

Liebe, das Herz Jesu wollen, daß ich sofort aufbreche, wenn ich bereit bin, wenn 
der heilige Geist mich drängt, wenn mein Vorgesetzter mich schickt, so folgt dar- 
aus meine Pflicht, mich vorzubereiten und zwar so, daß die drei Bedingungen, die 
von mir abhängen, so schnell als möglich erfüllt sind."24 Dann spricht Charles de 
Foucauld von seiner Pflicht in der Liebe, in der Wissenschaft, in der menschlichen 
Reife zu wachsen, nennt die nächsten Schritte, die er hier und jetzt zu unterneh- 
men hat, notiert das Ergebnis der Wahl, die er getroffen hat: zu den verlassensten 
Menschen zu gehen, das bedeutet für ihn nach Nordafrika. Und er fügt schließlich 
eine kurze Überlegung an, die erweist: diese Wahl ist nicht das Ergebnis eigen- 
süchtiger Liebe oder des Stolzes, denn was ihn in Nordafrika erwartet, werden 
Kreuz und Demütigungen sein. 

Mehr hat er hier und jetzt nicht zu sagen, denn der Inhalt seines Lebens ist 
Jesus Christus, der ihn dort in Algerien erwartet. Die Notizen der Einkehrtage 
von Ephraim im März 1898 sind dagegen als Buch mit über hundert Seiten ver- 
öffentlichte!). 

Charles de Foucauld gibt damit seine Berufung zum monastiischen Leben, seine 
kontemplative Berufung nicht auf. Im Gegenteil. Er sieht darin gerade eine Ver- 
tiefung und Entfaltung dieses einen Weges, auf den er gerufen ist. Allerdings 
gewinnt sein Leben einen anderen Zuschnitt. Zwar baut er in Beni Abbes um 
seine abseits gelegene Einsiedelei ein Stück Klausurmauer, aber sie bleibt ein 
Torso. Die Scharen, die ihn aufsuchen - oft genug zwischen sechzig und neunzig 
Menschen am Tag -, nehmen ihn in Beschlag. Aber die Arbeit für die Leute, Skla- 
ven und Kaufleute, französische Soldaten und Offiziere, verbindet sich mit der zäh 
festgehaltenen Zeit der Anbetung, dem Brevier, der Feier der heiligen Messe. In 
seinen Exerzitien von 1902 notiert er: •Jesus nachfolgen, indem wir aus dem Heil 
der Menschen so das Werk unseres Leben machen, daß das Wort Jesus, Erlöser, 
vollkommen das ausspricht, was wir sind, wie es vollkommen das bezeichnet, was 
er ist." Und ein wenig weiter: •Alles, was ihr einem dieser Kleinen tut, habt ihr 
mir getan . . . Wenn wir die Seele eines Ungläubigen retten, dann • wenn es so 
erlaubt ist zu reden - retten wir Jesus vor der Hölle und geben ihm den Himmel 
mit der Hilfe Gottes . . . Die Heiligung des Volkes dieser Region ist in meine 
Hände gelegt! Es wird gerettet werden, wenn ich ein Heiliger werde. Und es ist 
Jesus, den ich vor der Hölle rette und dem ich den Himmel öffne, wenn ich ein 
Heiliger werde."25 

Vielleicht zeigt nichts deutlicher als diese schockierende Sprache, mit welcher 
Unbedingtheit Charles de Foucauld in seinem eigenen Wollen und Wirken nichts 
anderes sah, als Wollen und Wirken seines einzig geliebten Herrn; wie die 
Menschen für ihn der Herr waren. 

All dies aber vollzieht sich ohne den mindesten Anflug von Enthusiasmus, 
vielmehr in der vollendeten Nüchternheit, im Realismus des Glaubens. So ge- 
winnt Charles de Foucauld sehr schnell Einblick in die Schwächen und das Ver- 
sagen der französischen Kolonialpolitik. Er durchschaut die furchtbare Lage der 
Sklavenbevölkerung, und er scheut sich nicht, diese Dinge zur Sprache zu bringen. 

24 Frere Charles de Jesus, CEuvres, 533. 25 A. a. O., 537 f. 



Aus dem Leben der Kirche 307 

In einem Brief an den Abt von Notre-Dame des Neiges von 1902 schreibt er: 
•Man muß sagen, oder durch einen Zuständigen sagen lassen: Es ist euch nicht 
erlaubt, wehe euch, ihr Heuchler, ihr setzt auf eure Briefmarken und überall hin 
die Worte Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit, Menschenrechte und schmiedet die 
Ketten der Sklaven, ihr verurteilt Banknotenfälscher zur Galeere und erlaubt, daß 
Kinder ihren Eltern geraubt und öffentlich verkauft werden; ihr bestraft den 
Diebstahl eines Huhnes und gestattet den eines Menschen (tatsächlich sind fast 
alle Sklaven dieser Länder frei geborene Kinder, die durch Überfall ihren Eltern 
gewaltsam entrissen wurden)."28 

Im Engagement für die Menschen, in der Sorge für viele große und kleine 
Dinge geht es ihm um die Verfügbarkeit für den Willen Gottes in jedem Augen- 
blick. •Ich lebe von einem Tag auf den anderen und versuche einzig und allein, 
in jedem Augenblick, den Gott mir gibt, seinen Willen zu tun."27 Es geht ihm um 
das Erwecken von Vertrauen, Freundschaft in den Menschen, um so langsam den 
Boden zu bereiten für ein Eindringen des Evangeliums. 

V 

Charles de Foucauld unter •. . . Unsere tiefste Demütigung ist das wirksam- 
den Tuareg ste Mittel, über das wir verfügen, uns mit Jesus zu 

vereinigen."28 

Aber noch einmal muß Charles de Foucauld aufbrechen. Und noch einmal be- 
zeichnet dieser Aufbruch aus seinem •Nazaret", der Bruderschaft in Beni Abbes, 
eine Vertiefung seiner Einheit mit Jesus, indem er zu einer noch größeren Aus- 
lieferung an die Menschen geführt ward. Sein Freund Lapperrine fordert ihn auf, 
zu den Tuareg in den Hoggar zu ziehen. Charles de Foucauld ist es klar, daß 
diese Übersiedlung, das Wohnen unter nomadisierenden Stämmen einen end- 
gültigen Verzicht auf ein Minimum an Klausur und äußerer Abgeschlossenheit 
bedeutet. Nach langen Erwägungen kommt er zu einem ablehnenden Entschluß: 
•Mich von jetzt an im Leben von Nazaret begraben, wie Jesus selbst es dreißig 
Jahre lang getan hat, wie ich von meinen Brüdern wünschte, das sich in ihm be- 
graben; und dabei so viel wie möglich das Gute tun, das er dabei tat, ohne danach 
zu streben, jenes zu tun, das er dabei nicht zu wirken suchte . . ."29 Aber sein Bi- 
schof antwortet ihm am Karfreitag 1905, er neige dazu, Charles de Foucauld solle 
der Aufforderung Laperrines folgen. 

Was ist das Neue, das ihm in diesem Schritt aufgeht? Er denkt jetzt nicht 
mehr, wie in Beni Abbes, an eine größere Kommunität von zehn bis fünfzehn 
Brüdern. Vielmehr an kleine bewegliche Bruderschaften von drei bis vier Mitglie- 
dern. Ihr monastisches Leben sollen sie ohne eine •der kleinen und bis ins kleinste 

26 Barrat, Schriften, 318 f. 
27 Six, Der geistliche Werdegang, 257. 
28 Foucauld, Briefe an Madame de Bondy, 203. 
28 Foucauld - Huvelin, Briefwechsel, 215. 



Aus dem Leben der Kirclie 308 

gehenden Vorschriften der Trappisten"30 vollziehen. Je nach den Umständen sol- 
len sie manuelle oder apostolische Arbeiten leisten. Das Ziel aber ist es, entspre- 
chend den Umständen das Evangelium einzupflanzen. Diese Arbeit aber erfordert 
eine langsam wachsende Atmosphäre von Achtung, Vertrauen, Freundschaft. Es 
ist eine Konsequenz dieser neuen Akzentsetzung, wenn Charles de Foucauld in 
einem noch größeren Ausmaß als früher sich der kleinen und großen Belange 
der Bevölkerung annimmt. Seine langen Briefe an die zuständigen französischen 
Offiziere der Region mit ihren Ratschlägen zeugen ebenso davon, wie seine Be- 
ratertätigkeit für die Autoritäten der Tuareg. 

Die andere Konsequenz, welche Charles de Foucauld zieht, betrifft die Grün- 
dung einer Laiengemeinschaft, die in der Nachfolge Jesu Christi unter den Un- 
gläubigen arbeiten soll. Ihre Aufgabe faßt Charles de Foucauld in dem Satz 
zusammen: •Sie sollen ein lebendiges Evangelium sein: Die Menschen, die Jesus 
fern sind, vor allen Dingen die Ungläubigen, sollen ohne Bücher und ohne Worte 
durch den Anblick ihres Lebens das Evangelium kennen lernen."31 

Damit hat sich die Berufung Charles de Foucaulds in eine letzte Konkretion 
hinein gezeitigt: Es geht nicht um ein abstraktes Ideal des Mysteriums von Naza- 
ret als Weg des monastischen Lebens. Es geht vielmehr darum, an der Erlösung 
der Armen, vor allem in den nichtchristlichen Ländern, mitzuwirken durch ein 
kontemplatives Leben, das zugleich durch das Leben dieser Armen, in denen ja 
Christus begegnet, geprägt ist. 

VI 

Rückblick und Ausblick •. . . Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt 
und stirbt . . ."32 

Reflektiert man die hier knapp skizzierten Etappen des geistlichen Weges von 
Charles de Foucauld, versucht man die verschiedenen Elemente zusammenzuden- 
ken, wie sie in eine letzte Konkretion hineinwachsen, dann ergibt sich in der Tat 
so etwas wie eine Wegweisung für die Kirche heute. 

Denkwürdig ist zunächst die stark eucharistische Note seiner Frömmigkeit, sein 
Weg zum Priestertum, seine Betonung des eucharistischen Opfers gerade im Zu- 
sammenhang mit seiner missionarischen Aufgabe. 

Eucharistie umschließt bei Charles de Foucauld offensichtlich ein Doppeltes. 
Sie ist Erinnerung und reale Präsenz des ein für allemal geschehenen Kreuzes- 
opfers Jesu Christi zur Erlösung der Welt. Sie ist aber zugleich auch Antizipation 
der Zukunft: denn die Kirche, die Gläubigen und der Priester, welche die Eucha- 
ristie feiern, sind ganz und gar in die Teilnahme, in den Mitvollzug dieser einen 
Opfergabe Jesu Christi hineingerufen. So ist Eucharistie zugleich Vorwegnahme 

30 Six, Der geistliche Werdegang, 274. 
31 Barrat, Schriften, 298. 
32 Aus dem letzten Brief von Charles de Foucauld an Madame de Bondy vom 1. Dezem- 
ber 1916, seinem Todestag. 



Aus dem Leben der Kirche 309 

des Weges der Kirche: Vorwegnahme jener Vollendung, in der die Kirche ganz 
und gar in den Mitvollzug dieses Opfers eingegangen sein und sich damit die Er- 
lösung der Völker vollendet haben wird. Diese Zukunft ist Werk und Geschenk 
Jesu Christi, Frucht seiner einen Hingabe auf Golgota. Und deswegen kann diese 
Zukunft, können das vollendete Opfer der Kirche und die Erlösung der Völker 
überhaupt antizipiert werden. 

Damit gewinnt für Charles de Foucauld das eucharistische Opfer den Charak- 
ter eines vorgegebenen Rahmens für sein missionarisches Tun, für sein ganzes 
Engagement. Alle diese Aktivitäten sind nichts anderes als bruchstückhafte Ent- 
faltungen dessen, was durch die Eucharistie in bezug auf Herkunft und Zukunft 
real gesetzt ist. 

Die Aussagen des 2. Vatikanums über die Eucharistie als memoria und reprae- 
sentatio des Opfers Jesu Christi und als Vollzug der Kirche selbst bestätigen die- 
ses Verständnis der Eucharistie von Charles de Foucauld, wenngleich in seinem 
Leben das ganze Gewicht dieser Aussagen konkret sichtbar wird. 

Aus diesem Zusammenhang gewinnt dann auch das priesterliche sakramentale 
Wirken seine Einheit mit dem alltäglichen opfervollen Mühen um die Menschen. 

Die eucharistische Anbetung ist in dieser Sicht die dem alltäglichen Leben 
Orientierung und Kraft vermittelnde Versenkung in die anbetende Hingabe Jesu, 
die er zuhöchst am Kreuz besiegelt hat und die zugleich die vollendete Bestim- 
mung von Kirche sein wird. Eucharistische Anbetung zielt als Ausdruck der Liebe 
zum einzig Geliebten auf den Vater und die Menschen. Hier erschließt sich dem 
Herzen des Menschen Grund und Vollendung des eigenen gläubigen Lebenswe- 
ges, so daß der zu durchlaufende Weg im Geleit Christi gangbar wird. Dabei hat 
der Glaube gerade in der Bindung des Gebetes an die Eucharistie in ihrer Ma- 
terialität das Unterpfand, daß die fest im Glauben erhoffte Vollendung die Kir- 
che bis in die Transformation des Fleisches hinein ergreifen wird, ebenso wie die 
Hingabe Jesu Christi am Kreuz sich bis in die äußerste Realität des Todes hinein 
vollzogen hat. 

Das zweite charakteristische Moment des Weges von Charles de Foucauld liegt 
in der je intensiveren Einfügung in die Armut und Verlassenheit der Menschen 
und die daraus resultierende erlösende Arbeit für sie. Die Armut und Verlassen- 
heit der Menschen, ihre Not gesehen im Licht des Evangeliums, das ist das Kri- 
terium, an dem Charles de Foucauld jeweils die Authentizität seiner Liebe zum 
gekreuzigten Jesus mißt. Denn das Geheimnis Jesu und das Geheimnis irgend- 
eine dieser Menschen sind absolut identisch. 

Und wie Jesus sich auf unbedingte Weise an die Sünder, an die der Erlösung 
bedürftigen Menschen entäußerte, so kann Charles de Foucauld sein Leben nicht 
anders verstehen denn als eine ebenso unbedingte Entäußerung in diese Erlö- 
sungsbedürftigkeit hinein. Das Geheimnis des Wirkens und Leidens Jesu ist in 
der Tiefe identisch mit dem eigenen Wirken und Leiden. Wenngleich diese Iden- 
tität noch eine werdende ist. 

Nicht nur die äußere Form seines Lebens, auch der Inhalt wird so durch die 
Menschen, ihre Erlösungsbedürftigkeit bestimmt. Entsprechend weit spannt sich 
der Radius der Tätigkeiten. Die jahrelange akribische Arbeit in der Erfassung 



Aus dem Leben der Kirche 310 

der Tuaregspradie bezeugt, wie Charles de Foucauld sorgfältig alle Bedingungen 
für die Bereitung der Wege zur Erlösung miteinbezieht. Aber selbst dort, wo er 
in die Details der Verwaltung, der handwerklichen Ausbildung, der persönlichen 
Schicksale eines Sklaven sich einläßt, da werden alle diese scheinbar disparaten 
Momente noch einmal zusammengehalten von der umfassenden Perspektive der 
Erlösung des Menschen in Jesus Christus. Von dorther gewinnt selbst die Be- 
ratung der französischen Kolonialoffiziere, oder die politische Beratung des Ame- 
nokal der Tuareg nicht einfach den Charakter eines militärischen bzw. politischen 
Engagements. All dies ist deutlich sichtbar integriert in eine umfassende Motiva- 
tion und Blickrichtung. Gerade durch diesen nichts ausklammernden, brüderlichen 
Dienst an den Menschen, der nicht auf die •reichen, mächtigen Mittel", sondern 
auf die •armen Mittel" des Evangeliums setzt, erhofft Charles de Foucauld die 
Wegbereitung der Erlösung. 

Dabei hat ihn gerade sein Glaube an Jesus Christus, der ihm im fremden, auch 
nichtchristlichen Bruder begegnet, mit einem unbedingten Respekt für die Wege 
der Freiheit, der eigenen Entscheidung eines jeden Menschen erfüllt. 

Ist nicht auch hier Wegweisung für die Kirche gegeben, in ihrem langen und 
schwierigen Dialog in einer pluralen Gesellschaft, mit Völkern, die aus ihrer 
eigenen geschichtlichen und religiösen Herkunft leben, im Umgang mit den nie- 
derdrückenden Problemen des Massenelends in unserer Zeit? Weisen das 2. Va- 
ticanum wie die wichtigen Enzykliken Johannes XXIII., Paul VI. und Johannes 
Paul II. nicht in dieselbe Richtung? 

Beide Momente aber, der sakramentale und der praktische Aspekt, bilden eine 
Einheit. Ohne die Eucharistie würde die christliche Praxis ununterscheidbar von 
der Praxis der Welt, ohne die Praxis würde dieses Sakrament zum weltlosen 
Glauben. 

Was zu solch einem kontemplativen Leben, das sich in der Aktion vollzieht, 
notwendig ist, das ist die immer erneute •Unterscheidung der Geister", hier 
konkretisiert zur •revision de vie". Das Verhältnis von Charles de Foucauld zu 
seinen Bischöfen, insbesondere zu Abbe Huvelin ist nichts anderes als ein solcher 
Vorgang, der ebenso die aktive gläubige Reflexion auf die jeweilige Situation, 
das Hören auf den Anruf des Herrn voraussetzt, wie den sich freigebenden Ge- 
horsam an die verantwortlichen kirchlichen Gesprächspartner. 

Damit sind die fundamentalen Einsichten und Prinzipien genannt, die den 
zahlreichen Gemeinschaften der geistlichen Familie Charles de Foucaulds ihr Ge- 
präge geben: den Bruderschaften der kleinen Schwestern und Brüder, der Laien- 
gemeinschaft, der Fraternität Jesus Caritas und der Priestergemeinschaft Jesus 
Caritas. Peter Hünermann 




