EINUBUNG UND WEISUNG

Vier Bemerkungen zur geistlichen Erfahrung

I

Geistliche Erfahrung (ein Begriff mit Hof): Wann und wo geschieht sie? Wann
in unserem Leben beginnt sie? Ich denke: schon bald nach der Geburt — sobald
wir die uns begegnende Welt schauend, lauschend, erkennend, empfindend wahr-
nehmen, sie uns je nach unseren Gaben und den fiir uns bestehenden Notwen-
digkeiten gestaltend, erleidend und ilberwindend so angehen lassen, wie es un-
serem Alter und unserer Verantwortung entspricht. Anders als das Tier hat der
Mensch die spezifische Moglichkeit und Aufgabe, die Welt in sich zu verinnerli-
chen, d. h. in Welterfahrung zugleich Gottes innezuwerden, sich von dem in allem
Geschehenden und Geschaffenen wirksamen Finder des Schopfers pragen und
bilden zu lassenl.

Das Werden des noch nicht von Gotit abgekehrten oder des zu ihm bekehrten
Menschen steht unter dem Gesetz einer stindig neuen Erfahrung Gottes in der
Welt, d. h. einer standigen Neuwerdung durch den Schépfer Geist, der sich zu
unserer Prégung und Bildung der geschaffenen Welt bedient.

Der Geist hat besondere Chancen bei dem, der glaubt — auch wenn Glaube nur
implizit Glaube ist (einer also Christus selbst nicht kennt, aber wie aus Bergpre-
digtweisungen lebt): in Unverstelltheit fir Gott schenkt sich Gottes Geist hinein.
Wie ein immer neuen Sonnenaufgang so gestaltet Er uns um bis zu der uns vorbe-
stimmten Gottebenbildlichkeit ,,von Klarheit zu Klarheit” (2 Kor 3, 18), dhnlich
wie der Stern Erde von der Sonne her existiert und durch sie Fruchtbarkeit und
Gestalt gewinnt.

Summa: Geistliche Erfahrung ist nicht etwas Weltloses oder etwas neben Welt
her. Sondern ein Prozef} der Verinnerlichung von Welt — unter der Voraussetzung
{reilich der wiederum auch implizit denkbaren Anbetung Gottes als ihres Schop-
fers und Herrn, dessen Sohn sich in sie hinein inkarnierte und sich als Mensch-
gewordener um ihrer Siinden willen fiir sie kreuzigen liefl. In dieser Anbetung
verdichtet sich notwendig alles, was vorher schon geistliche Erfahrung war.

1 Im Hebriischen gibt es fiir Geschehen und Wort nur eine Vokabel: dabar. Alles Ge-
schehene ist etn Wort Gottes, es enthilt auf eine gewisse Weise ihn selbst, ,,in dem wir
leben, uns bewegen und sind“. Apg 17, 28. Im Glauben besitzt der Mensch die , Wellen-
linge“ fiir dieses Wort. Gott ist reines Sichschenken. Wer im Geschaffenen die Schenkung
wahrnimmt, wird des Schenkenden inne. Auf Schenkung antwortet Dank. Dank ist die je
tiefere Offenheit fiir Geschenk. Wer fiir alles dankt, wird durch alles von Gott geformt
und zu Gott hinbewegt, fiir den ist alles nicht nur weltliche, sondern auch geistliche Er-
fahrung. Zu dieser Erfahrung gehort, dafl unser duflerer Mensch stirbt, in und mit der
Jetztwelt, aber auch an ihr, seit und insoweit sie eine siindige Welt ist; dafl er ,aufgerie-
ben“ wird (so 2 Kor 4, 16), — ,der innere Mensch aber erneuert sich von Tag zu Tag*,
aufgrund seines gliubigen Vertrauens, daf Gott verantwortet und zum Guten wendet,
was immer seinem Geschopf begegnet



Lintibung und Weisung 312
II

Geistliche Erfahrung als Verinnerlichung von Welt zu begreifen, ist fiir den Chri-
sten heute eminent wichtig geworden; denn wir leben in einer Welt, die stindig
dabei ist, alles in ihr Geschehende so bald und so effektiv wie nur moglich zu
verduflern. Bezeichnenderweise gibt es bereits als legitime Angelegenheit das
»Showgeschift“: damit sind nicht Auslagen in einem Laden gemeint, sondern
daf} einer sich selbst in jeder Weise psychisch und physisch ohne Scheu und Scham
zur Schau stellt, verdufiert, um daraus Kapital fiir sich und das Aufbringen von
anderen Auflerlichkeiten zu schlagen. Auch Christen gewdhnen sich in einer sol-
chen Welt unwillkiirlich daran, jede Betroffenheit etwa von einem Wort der
Wabhrheit, einer erschiitternden Nachricht, einer herrlichen Landschaft, einer
menschlichen Begegnung alsbald in irgendeine Aufierung umzusetzen, eine rasche
Mitteilung an andere, ein Diapositiv, ein Album, eine Rede oder einen sonstigen
Effekt. Man meint vielleicht, es gehe einem doch nur um eine menschlichere und
erfreulichere Welt, wenn man Kommunikation auf jede Weise und mit neuen
Medien der Auflerung steigert. Aber menschlicher und erfreulicher wird die Welt
nicht mit all dem, was man ihr vorzeigt, in sie Neues hineintrigt und an sie hin-
redet. Menschlicher wird sie durch Menschen, die menschlicher sind, weil sie
»innerlich“ und damit eigentlicher Mensch sind. Durch ihr briiderliches Dasein
und Sosein helfen sie ihrer Umwelt, nicht zu vergessen oder neu zu ahnen, daf§
es jenseits der entsetzlichen Verodungslandschaft, als die man eine reine Konsum-
und Leistungsgesellschaft letzten Endes und spitestens auf der Krebsstation er-
fahrt, eine Erfahrung gibt, mit der und auf die hin zu leben es sich dennoch
lohnt.

Das erstwichtige Apostolat des Christen ist er selbst, seine Existenz, wie und
wer er ist, nicht was er mit all seinen Aktionen darstellt, vorstellt, hinstellt. —
Was niitzen einem Erfolge iiber Erfolge solcherart, mégen sie auch sozial oder
karitativ gemeint sein, wenn man am Ende selbst leer und ausgehohlt ist. Wessen
eigener Innenraum fiir Gott verfiel, der kann der Welt ringsum nicht helfen, dafl
Gott in ihr Raum gewinne.

Im Markusevangelium gibt es die Schweigegebote Jesu, unter Drohung denen
gegeben, die er heilt. Der Geheilte darf keine Sensation aus der Sache machen,
weder aus dem wunderbaren Geschehen, noch aus sich selbst, noch aus Jesus; an-
ders erlangt er nur duflere Heilung, nicht das Heil. — Sein innerer Mensch muf}
erst erreicht werden von Jesu Heilstat, mehr noch von Jesu Antlitz und Wesen.
Es mufl ihm aufgehen und eingehen, wer und wie Jesus ist, nicht nur, was er ver-
mag: erst dann hat Gott ihn beriihrt, das neue Leben dringt in ihn ein, die eigent-
liche Erlosung geschieht.

Dazu aber muf} er still werden, sich im schweigenden Bedenken durch das Ge-
schehene dringen lassen, in sich zu gehen, dorthin, wo Gott auf ihn wartet, in
jenen innersten Bereich hinein, an dessen Tiir Jesus klopfte, als er ihn heilte. Die-
ses Klopfen hort der Geheilte nicht, wenn er gleich Lirm macht und alles wieder
nach drauflen bringt. Die vorzeitige Auflerung und Veraduflerung kann bedeuten,
daf alles fiir thn vergeblich geschah.



Einiibung und Weisung 313

In ihrer stereotypen Wiederkehr haben die Schweigegebote Jesu bei Markus
dann auch einen umfassenderen, das ganze Evangelium betreffenden Sinn: erst
nach der Auferstehung Jesu, erst im Mitdurchgang durch seine Passion und vom
vollerlangten Heil her, erst im Heiligen Geist ist eine geméifle, legitime Aus-
sage fiber Jesus als den Heiland méglich —~ und dann ist sie auch gefordert. Vor-
her nicht!

1

Den ,Stillen im Lande“, den Armen der Bibel — es gibt sie heute wie damals —
ist der Drang nach Verduflerung fremd. Dafiir halten sie viel zu wenig von sich
selbst. Ohne Gedanken an Effekt und ungeschiitzt vor der Umwelt durch Mittel,
wie sie der Reiche hat, lassen sie das ihnen Begegnende, die Natur, die Menschen,
den Freund, den Hasser, die Einsamkeit, die Krankheit, den Tod, Freud und
Leid zu sich hindringen, in ibr Innerstes hinein. Typus des Armen in dieser Hin-
sicht ist das Kind in der Lebensfrithe. Weil es nichts zweckhaft aufnimmt, darum
erfafit es alles noch mit dem ganzen Sein. — Arme im Sinne der Bibel sind darum
auch etwa einer tiefen Freundschaft fihig, eines ganzen Einsatzes fiir den, der
sie braucht, und vor allem einer grofien Treue. Sie sind ein Licht der Welt; denn
sie sind viel mehr, als sie sagen; sie haben viel mehr in sich und wissen hundert-
mal mehr, als sie duflern konnen, Bei Menschen ohne Innerlichkeit ist es umge-
kehrt: sie duflern hundertmal mehr, als sie selber in sich haben und mit dem
Herzen wissen. — Innerliche Menschen sind ohne viel Reden briiderlich, weil sie
sich den anderen wirklich angehen lassen; sie teilen viel eher die Armut des Ar-
men, als daf sie ihr von anflen beikommen; sie durchleiden ihr Leid, sie beladen
sich mit ihren Krankheiten, ihren Gebrechlichkeiten, ihren Siinden. Thre Ge-
fahrtenschaft aber hilft mit, die Lage eines anderen von innen her zu verwandeln
— auf eine Hoffnung hin, die der Briiderliche in seinem Dasein schon ist.

,Wenn ein Armer einem Armen hilft, kommt alles ins Lot“ — Wort einer
Wischerin in Recife. Eine letzte Konsequenz dieser wahrhaft geistlichen Erfah-
rung war — in seiner Existenz — Maximilian Kolbe. Wer auf eine Weise geistlich
arm ist, wie er es war, bis ins Herz hinein arm — iibernimmt stellvertretend auch
noch das Armsein des anderen. Das ist dann der vollendete Gegensatz von
Auferlichkeit und Verduflerung — Innerlichkeit als Kraft zur Entdnflerung.

v

Die fundamentale geistliche Erfahrung gewinnt der Mensch in der Lebensfriihe,
sofern er in ihr Liebe erfihrt und wiederlieben lernt, also in eine Welt der Liebe
hineinwichst.

Wenn er, gemessen an seinen Tiergefahrten, eine Art Friithgeburt ist, mehr als
ein Jahr lang vollig angewiesen auf die miitterliche Zuwendung, so hat das perso-
nalen Sinn: dafl sich in ihm der Habitus des Urvertraunens bildet. Dieses Urver-
trauen ist eine erstwesentliche Grundlage sowohl fiir seine kommende echte Got-
tesbeziehung als auch fiir sein durchhaltendes positives Verhaltnis zur mitmensch-
lichen Gemeinschatft.



Esniibung und Weisung 314

Wer in der Lebensfrithe erlebte, wie sich ihm beim Gestilltwerden in treuer
VerlaBllichkeit das liebend leuchtende Antlitz der Mutter zuwandte, zu dem sich
alsbald das des Vaters gesellte, wer auf solche Weise zu einer Zeit, wo sein Appe-
tit noch ungeteilt Appetit auf das Leben im ganzen war, nach Leib und Seele ge-
stillt wurde, den wird es spéter einmal zuinnerst erreichen, wenn er die Worte
hort: ,der Herr lasse sein Angesicht iiber dir leuchten und sei dir gnidig. Er hebe
sein Antlitz iiber dich und gebe dir Frieden“; denn ,eben dies tat jenes erste Ge-
sicht“ (Boehnke).

Entsprechend gilt: wer an der Wurzel seines Daseins verldfllich Giite erfuhr,
bei dem wichst auch wahre Mitmenschlichkeit, der glaubt auch spiter mit einem
Vertrauen, das selbst schweren Belastungen standhilt, an das Gute im Menschen;
so hilft er das Bose im andern und in sich selbst fesseln und das Dunkle besiegen.
Wo umgekehrt aber ein Mensch in der Lebensfrithe zu wenig oder gar keine
wahre Liebe erfuhr, wo demgemif das Fundament, auf dem sein Lebenshaus sich
aufbauen sollte, von vornherein diinn und briichig war, da kommt es spiter durch
Stromungen der Zeit und Einflisse der Umwelt oder durch schicksalhafte Bela-
stungen, zumal wenn erbhafte Stringe der Psyche ins Kranke und Chaotische hin-
abreichen, nicht selten zu Bodendurchbriichen ins Abgriindige, ins schier hoff-
nungslose Dunkel der Schwermut . . . Dann liegt alles daran, dafl der fundamen-
tal Zukurzgekommene und darum Krankgewordene den rechten Gefahrten und
Helfer finde, den guten Arzt und durch ihn woméglich einen mitmenschlichen Be-
reich, in dem er auf Quellen des Vertrauenkénnens stofit. Das Paradies der Kind-
heit hat er nie erlebt, das Land Urvertrauen nie betreten. Nun sollte er Men-
schenbriidern begegnen diirfen, die ihm helfen, sein Dunkel zu bestehen.

Wenn unsere Kranken in neurologischen Kliniken immer wieder einen Ab-
sturz der Psyche ins Bodenlose erfahren, in Abgriindigkeit, welche die Leidens-
fahigkeit eines einzelnen iibersteigt, so sollten diese Verdunkelten — unerreichbar
oft fiir helfende Worte — so etwas wie ein Netz unter sich ausgespannt finden, ein
Beziehungsnetz Liebe, das den Absturz abfingt, gebildet von Menschen, die sie
als ihre Freunde erfuhren.

Netz, dieses Bild ergédnzt in der Schrift das von Haus und Bau fiir ,Kirche®. Jesus
driickt dem Fischer Simon ein anderes Netz als das gewohnte in die Hand mit den
Worten: ,Ich will dich zom Menschenfischer machen.“ Diese Metapher kehrt die
natiirlichen Verhiltnisse um: wer bei solcher Art Fischfang aus dem Meer ans
Uter gebracht wird, der stirbt nicht, sondern wird dem Tod entrissen und ge-
winnt das Leben. ,Meer” in seiner Bodenlosigkeit und Abgrindigkeit ist die
biblische Chiffre fiir die rein diesseitig orientierte, in den Untergang hinab-
reiflende Welt. Aus ihr rettet das Netz, das Gottes Geist in sie hineinsenkt, das
seine Liebe unter den Menschen kniipft und an dem wir als Jesu Jiinger, von sei-
nem Geisa ermichtigt und gedringt, mitkniipfen diirfen, um alle vom Untergang
Bedrohten in Gottes Reich, in den Bereich Liebe, hineinzuziehen, an das Gestade
der Ewigkeit hiniiber, wie es die Perikope Johannes 21 symbolisch verdeutlicht.
Die im Netz der Liebe Gefangenen aber treten ihrerseits sogleich auch in den
Fischerdienst, bilden und kniipfen neue Knoten und Maschen in diesem Netz und
helfen es auswerfen. Heinrich Spaemann





