
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vier Bemerkungen zur geistlichen Erfahrung 

I 

Geistliche Erfahrung (ein Begriff mit Hof): Wann und wo geschieht sie? Wann 
in unserem Leben beginnt sie? Ich denke: schon bald nach der Geburt - sobald 
wir die uns begegnende Welt schauend, lauschend, erkennend, empfindend wahr- 
nehmen, sie uns je nach unseren Gaben und den für uns bestehenden Notwen- 
digkeiten gestaltend, erleidend und überwindend so angehen lassen, wie es un- 
serem Alter und unserer Verantwortung entspricht. Anders als das Tier hat der 
Mensch die spezifische Möglichkeit und Aufgabe, die Welt in sich zu verinnerli- 
chen, d. h. in Welterfahrung zugleich Gottes innezuwerden, sich von dem in allem 
Geschehenden und Geschaffenen wirksamen Finder des Schöpfers prägen und 
bilden zu lassen1. 

Das Werden des noch nicht von Gott abgekehrten oder des zu ihm bekehrten 
Menschen steht unter dem Gesetz einer ständig neuen Erfahrung Gottes in der 
Welt, d. h. einer ständigen Neuwerdung durch den Schöpfer Geist, der sich zu 
unserer Prägung und Bildung der geschaffenen Welt bedient. 

Der Geist hat besondere Chancen bei dem, der glaubt • auch wenn Glaube nur 
implizit Glaube ist (einer also Christus selbst nicht kennt, aber wie aus Bergpre- 
digtweisungen lebt): in Unverstelltheit für Gott schenkt sich Gottes Geist hinein. 
Wie ein immer neuen Sonnenaufgang so gestaltet Er uns um bis zu der uns vorbe- 
stimmten Gottebenbildlichkeit •von Klarheit zu Klarheit" (2 Kor 3, 18), ähnlich 
wie der Stern Erde von der Sonne her existiert und durch sie Fruchtbarkeit und 
Gestalt gewinnt. 

Summa: Geistliche Erfahrung ist nicht etwas Weltloses oder etwas neben Welt 
her. Sondern ein Prozeß der Verinnerlichung von Welt - unter der Voraussetzung 
freilich der wiederum auch implizit denkbaren Anbetung Gottes als ihres Schöp- 
fers und Herrn, dessen Sohn sich in sie hinein inkarnierte und sich als Mensch- 
gewordener um ihrer Sünden willen für sie kreuzigen ließ. In dieser Anbetung 
verdichtet sich notwendig alles, was vorher schon geistliche Erfahrung war. 

1 Im Hebräischen gibt es für Geschehen und Wort nur eine Vokabel: dabar. Alles Ge- 
schehene ist ein Wort Gottes, es enthält auf eine gewisse Weise ihn selbst, •in dem wir 
leben, uns bewegen und sind". Apg 17, 28. Im Glauben besitzt der Mensch die •Wellen- 
länge" für dieses Wort. Gott ist reines Sichschenken. Wer im Geschaffenen die Sdienkung 
wahrnimmt, wird des Schenkenden inne. Auf Schenkung antwortet Dank. Dank ist die je 
tiefere Offenheit für Geschenk. Wer für alles dankt, wird durch alles von Gott geformt 
und zu Gott hinbewegt, für den ist alles nicht nur weltliche, sondern auch geistliche Er- 
fahrung. Zu dieser Erfahrung gehört, daß unser äußerer Mensch stirbt, in und mit der 
Jetztwelt, aber auch an ihr, seit und insoweit sie eine sündige Welt ist; daß er •aufgerie- 
ben" wird (so 2 Kor 4, 16), - •der innere Mensch aber erneuert sich von Tag zu Tag", 
aufgrund seines gläubigen Vertrauens, daß Gott verantwortet und zum Guten wendet, 
was immer seinem Geschöpf begegnet 



Einübung und Weisung 312 

II 

Geistliche Erfahrung als Verinnerlichung von Welt zu begreifen, ist für den Chri- 
sten heute eminent wichtig geworden; denn wir leben in einer Welt, die ständig 
dabei ist, alles in ihr Geschehende so bald und so effektiv wie nur möglich zu 
veräußern. Bezeichnenderweise gibt es bereits als legitime Angelegenheit das 
•Showgeschäft": damit sind nicht Auslagen in einem Laden gemeint, sondern 
daß einer sich selbst in jeder Weise psychisch und physisch ohne Scheu und Scham 
zur Schau stellt, veräußert, um daraus Kapital für sich und das Aufbringen von 
anderen Äußerlichkeiten zu schlagen. Auch Christen gewöhnen sich in einer sol- 
chen Welt unwillkürlich daran, jede Betroffenheit etwa von einem Wort der 
Wahrheit, einer erschütternden Nachricht, einer herrlichen Landschaft, einer 
menschlichen Begegnung alsbald in irgendeine Äußerung umzusetzen, eine rasche 
Mitteilung an andere, ein Diapositiv, ein Album, eine Rede oder einen sonstigen 
Effekt. Man meint vielleicht, es gehe einem doch nur um eine menschlichere und 
erfreulichere Welt, wenn man Kommunikation auf jede Weise und mit neuen 
Medien der Äußerung steigert. Aber menschlicher und erfreulicher wird die Welt 
nicht mit all dem, was man ihr vorzeigt, in sie Neues hineinträgt und an sie hin- 
redet. Menschlicher wird sie durch Menschen, die menschlicher sind, weil sie 
•innerlich" und damit eigentlicher Mensch sind. Durch ihr brüderliches Dasein 
und Sosein helfen sie ihrer Umwelt, nicht zu vergessen oder neu zu ahnen, daß 
es jenseits der entsetzlichen Verödungslandschaft, als die man eine reine Konsum - 
und Leistungsgesellschaft letzten Endes und spätestens auf der Krebsstation er- 
fährt, eine Erfahrung gibt, mit der und auf die hin zu leben es sich dennoch 
lohnt. 

Das erstwichtige Apostolat des Christen ist er selbst, seine Existenz, wie und 
wer er ist, nicht was er mit all seinen Aktionen darstellt, vorstellt, hinstellt. - 
Was nützen einem Erfolge über Erfolge solcherart, mögen sie auch sozial oder 
karitativ gemeint sein, wenn man am Ende selbst leer und ausgehöhlt ist. Wessen 
eigener Innenraum für Gott verfiel, der kann der Welt ringsum nicht helfen, daß 
Gott in ihr Raum gewinne. 

Im Markusevangelium gibt es die Schweigegebote Jesu, unter Drohung denen 
gegeben, die er heilt. Der Geheilte darf keine Sensation aus der Sache machen, 
weder aus dem wunderbaren Geschehen, noch aus sich selbst, noch aus Jesus; an- 
ders erlangt er nur äußere Heilung, nicht das Heil. - Sein innerer Mensch muß 
erst erreicht werden von Jesu Heilstat, mehr noch von Jesu Antlitz und Wesen. 
Es muß ihm aufgehen und eingehen, wer und wie Jesus ist, nicht nur, was er ver- 
mag: erst dann hat Gott ihn berührt, das neue Leben dringt in ihn ein, die eigent- 
liche Erlösung geschieht. 

Dazu aber muß er still werden, sich im schweigenden Bedenken durch das Ge- 
schehene drängen lassen, in sich zu gehen, dorthin, wo Gott auf ihn wartet, in 
jenen innersten Bereich hinein, an dessen Tür Jesus klopfte, als er ihn heilte. Die- 
ses Klopfen hört der Geheilte nicht, wenn er gleich Lärm macht und alles wieder 
nach draußen bringt. Die vorzeitige Äußerung und Veräußerung kann bedeuten, 
daß alles für ihn vergeblich geschah. 



Einübung und Weisung 313 

In ihrer stereotypen Wiederkehr haben die Schweigegebote Jesu bei Markus 
dann auch einen umfassenderen, das ganze Evangelium betreffenden Sinn: erst 
nach der Auferstehung Jesu, erst im Mitdurchgang durch seine Passion und vom 
vollerlangten Heil her, erst im Heiligen Geist ist eine gemäße, legitime Aus- 
sage über Jesus als den Heiland möglich - und dann ist sie auch gefordert. Vor- 

her nicht! 

III 

Den •Stillen im Lande", den Armen der Bibel - es gibt sie heute wie damals - 
ist der Drang nach Veräußerung fremd. Dafür halten sie viel zu wenig von sich 
selbst. Ohne Gedanken an Effekt und ungeschützt vor der Umwelt durch Mittel, 
wie sie der Reiche hat, lassen sie das ihnen Begegnende, die Natur, die Menschen, 
den Freund, den Hasser, die Einsamkeit, die Krankheit, den Tod, Freud und 
Leid zu sich hindringen, in ihr Innerstes hinein. Typus des Armen in dieser Hin- 
sicht ist das Kind in der Lebensfrühe. Weil es nichts zweckhaft aufnimmt, darum 
erfaßt es alles noch mit dem ganzen Sein. - Arme im Sinne der Bibel sind darum 
auch etwa einer tiefen Freundschaft fähig, eines ganzen Einsatzes für den, der 
sie braucht, und vor allem einer großen Treue. Sie sind ein Licht der Welt; denn 
sie sind viel mehr, als sie sagen; sie haben viel mehr in sich und wissen hundert- 
mal mehr, als sie äußern können. Bei Menschen ohne Innerlichkeit ist es umge- 
kehrt: sie äußern hundertmal mehr, als sie selber in sich haben und mit dem 
Herzen wissen. - Innerliche Menschen sind ohne viel Reden brüderlich, weil sie 
sich den anderen wirklich angehen lassen; sie teilen viel eher die Armut des Ar- 
men, als daß sie ihr von außen beikommen; sie durchleiden ihr Leid, sie beladen 
sich mit ihren Krankheiten, ihren Gebrechlichkeiten, ihren Sünden. Ihre Ge- 
fährtenschaft aber hilft mit, die Lage eines anderen von innen her zu verwandeln 
- auf eine Hoffnung hin, die der Brüderliche in seinem Dasein schon ist. 

•Wenn ein Armer einem Armen hilft, kommt alles ins Lot" - Wort einer 
Wäscherin in Recife. Eine letzte Konsequenz dieser wahrhaft geistlichen Erfah- 
rung war - in seiner Existenz - Maximilian Kolbe. Wer auf eine Weise geistlich 
arm ist, wie er es war, bis ins Herz hinein arm - übernimmt stellvertretend auch 
noch das Armsein des anderen. Das ist dann der vollendete Gegensatz von 
Äußerlichkeit und Veräußerung - Innerlichkeit als Kraft zur Entäußerung. 

IV 

Die fundamentale geistliche Erfahrung gewinnt der Mensch in der Lebensfrühe, 
sofern er in ihr Liebe erfährt und wiederlieben lernt, also in eine Welt der Liebe 
hineinwächst. 

Wenn er, gemessen an seinen Tiergefährten, eine Art Frühgeburt ist, mehr als 
ein Jahr lang völlig angewiesen auf die mütterliche Zuwendung, so hat das perso- 
nalen Sinn: daß sich in ihm der Habitus des Urvertrauens bildet. Dieses Urver- 
trauen ist eine erstwesentliche Grundlage sowohl für seine kommende echte Got- 
tesbeziehung als auch für sein durchhaltendes positives Verhältnis zur mitmensch- 
lichen Gemeinschaft. 



Einübung und Weisung 314 

Wer in der Lebensfrühe erlebte, wie sich ihm beim Gestilltwerden in treuer 
Verläßlichkeit das liebend leuchtende Antlitz der Mutter zuwandte, zu dem sich 
alsbald das des Vaters gesellte, wer auf solche Weise zu einer Zeit, wo sein Appe- 
tit noch ungeteilt Appetit auf das Leben im ganzen war, nach Leib und Seele ge- 
stillt wurde, den wird es später einmal zuinnerst erreichen, wenn er die Worte 
hört: •der Herr lasse sein Angesicht über dir leuchten und sei dir gnädig. Er hebe 
sein Antlitz über dich und gebe dir Frieden"; denn •eben dies tat jenes erste Ge- 
sicht" (Boehnke). 

Entsprechend gilt: wer an der Wurzel seines Daseins verläßlich Güte erfuhr, 
bei dem wächst auch wahre Mitmenschlichkeit, der glaubt auch später mit einem 
Vertrauen, das selbst schweren Belastungen standhält, an das Gute im Menschen; 
so hilft er das Böse im andern und in sich selbst fesseln und das Dunkle besiegen. 
Wo umgekehrt aber ein Mensch in der Lebensfrühe zu wenig oder gar keine 
wahre Liebe erfuhr, wo demgemäß das Fundament, auf dem sein Lebenshaus sich 
aufbauen sollte, von vornherein dünn und brüchig war, da kommt es später durch 
Strömungen der Zeit und Einflüsse der Umwelt oder durch schicksalhafte Bela- 
stungen, zumal wenn erbhafte Stränge der Psyche ins Kranke und Chaotische hin- 
abreichen, nicht selten zu Bodendurchbrüchen ins Abgründige, ins schier hoff- 
nungslose Dunkel der Schwermut... Dann liegt alles daran, daß der fundamen- 
tal Zukurzgekommene und darum Krankgewordene den rechten Gefährten und 
Helfer finde, den guten Arzt und durch ihn womöglich einen mitmenschlichen Be- 
reich, in dem er auf Quellen des Vertrauenkönnens stößt. Das Paradies der Kind- 
heit hat er nie erlebt, das Land Urvertrauen nie betreten. Nun sollte er Men- 
schenbrüdern begegnen dürfen, die ihm helfen, sein Dunkel zu bestehen. 

Wenn unsere Kranken in neurologischen Kliniken immer wieder einen Ab- 
sturz der Psyche ins Bodenlose erfahren, in Abgründigkeit, welche die Leidens- 
fähigkeit eines einzelnen übersteigt, so sollten diese Verdunkelten - unerreichbar 
oft für helfende Worte - so etwas wie ein Netz unter sich ausgespannt finden, ein 
Beziehungsnetz Liebe, das den Absturz abfängt, gebildet von Menschen, die sie 
als ihre Freunde erfuhren. 

Netz, dieses Bild ergänzt in der Schrift das von Haus und Bau für •Kirche". Jesus 
drückt dem Fischer Simon ein anderes Netz als das gewohnte in die Hand mit den 
Worten: •Ich will dich zum Menschenfischer machen." Diese Metapher kehrt die 
natürlichen Verhältnisse um: wer bei solcher Art Fischfang aus dem Meer ans 
Ufer gebracht wird, der stirbt nicht, sondern wird dem Tod entrissen und ge- 
winnt das Leben. •Meer" in seiner Bodenlosigkeit und Abgründigkeit ist die 
biblische Chiffre für die rein diesseitig orientierte, in den Untergang hinab- 
reißende Welt. Aus ihr rettet das Netz, das Gottes Geist in sie hineinsenkt, das 
seine Liebe unter den Menschen knüpft und an dem wir als Jesu Jünger, von sei- 
nem Geisa ermächtigt und gedrängt, mitknüpfen dürfen, um alle vom Untergang 
Bedrohten in Gottes Reich, in den Bereich Liebe, hineinzuziehen, an das Gestade 
der Ewigkeit hinüber, wie es die Perikope Johannes 21 symbolisch verdeutlicht. 
Die im Netz der Liebe Gefangenen aber treten ihrerseits sogleich auch in den 
Fischerdienst, bilden und knüpfen neue Knoten und Maschen in diesem Netz und 
helfen es auswerfen. Heinrich Spaemann 




