Hildegard von Bingen: Hymnus an die Kirche

O blitzendes Licht der Sterne,
o strahlendschéne, auserwihlte Konigsbraut,
o funkelnde Gemme!

Du bist geschmiickt zu jener hohen Frau,
die weder Makel hat noch Fehl.

Du bist den Engeln zugeselit

und wohnst bei den Heiligen.

O fliehe, fliebe die Hohle des alten Verderbers
und komm, ja komm in den Konigspalast! (nach A. Fihrkotter)

O coruscans lux stellarum,
o splendidissima specialis forma regalium nuptiarum,
o fulgens gemma.

Tu es ornata in alta persona,

quae non habet maculatam rugam.
Tu es etiam socia Angelorum

et civis sanctorum.

Fuge, fuge speluncam antiqui perditoris
et veniens veni in palatinm Regis.

Die Leuchtkraft der Bilder schliefit die Schau Hildegards zusammen — ein Sternen-
himmel wie ein Teppich von Edelsteinen; und in der Mitte der Himmelskorper,
der allen Sternen ihr funkelndes Licht schenkt.

Und dann vertieft sich das Bild. Die Lichtquelle der Sternenpracht ist die aus-
erwihlte Konigsbraut. Man kann den Hymnus nicht recht verstehen, wenn man
sich nicht auf den Reichtum des Alten und Neuen Testaments besinnt. Die
Frauengestalt in der Geheimen Offenbarung des Johannes tragt ,auf ihrem
Haupt eine Krone von zwdlf Sternen® (12, 1). ,Sieben Sterne” sind es, in denen
die sieben Engel und ihre sieben Gemeinden gesehen werden (1, 20 u. 6.).

Doch Hildegard reproduziert keine Bilder, sondern schaut sie neu. Und so ist
das Licht der ersten Strophe durchzogen von der Erinnerung an den vierundvier-
zigsten (45) Psalm {iber das Brautmahl des Konigs. In den schriftkundigen Ohren
der Nonnen vom Rupertsberg tonten die Worte im Gleichklang: specialis-spe-
cies-speciosa; forma-formosa. ,Konigstochter schreiten einher in deinen Klein-
odien . . . In gestickten Kleidern wird die Braut zum Konig gefiihrt, Jungfrauen
sind ihr Geleit, ihre Gespielinnen fithren sie hin, geleiten sie mit Freuden zum



Hildegard von Bingen 322

Kénigspalast. (44, 10. 15. 16) Die Gesange des Hohenliedes, das auf die Braut-
schaft zwischen Gott und seiner Kirche gedeutet wurde, sind nicht fern.

In der Licht-Fiille und im Bedeutungsreichtum bricht die Schau Hildegards
aber nicht auseinander. Sie ist gesammelt in einer Gemme, einem eingeschliffenen,
fein modellierten Edelstein.

Der Sternenhimmel der Nacht ist zum Brautzug der Kénigstochter geworden.
Wie die Sterne den Mond, so begleiten die Brautjungfrauen ihre Braut. Wie die
Sterne vom Mond, so empfangen die Brautjungfrauen Schénheit und Glanz vom
Strahlen der Braut. Hildegard schaut ein kostbares Kleinod: in der Mitte der
blitzende Edelstein, um ihn herum die kostbaren Diamant-Splitter.

Und dieser Edelstein, dieser Nachthimmel, dieser Brautzug zieht dem Briuti-
gam, dem Konigspalast der Tages-Sonne, entgegen.

Der Kosmos als Bild fiir Gott und seine Kirche. Denn sie, die Kirche, ist die
strahlendschone, auserwahlte Kénigstochter.

Und nun spricht Hildegard die Gestalt an, die dem Sternenhimmel ihr Licht
schenkt, die allen im Hodhzeitssaal Versammelten den Glanz ihrer Schonheit
verleiht. Es ist ein Hymnus des Lobes und der Verehrung: Du bist die Erfal-
lung dessen, was Johannes in der Geheimen Offenbarung sah als Frau mit
einer Krone von zwolf Sternen. Du bist die Frau ohne Makel und Fehl, von der
Paulus schreibt: ,Dieses Geheimnis ist grof}; ich aber deute es auf Christus und
auf die Kirche.“ (Eph 5, 27. 32)

Die Benediktinerinnen, die den Hymnus sangen, lebten in den Worten des
Hohenlieds, in denen sie ihre eigene kontemplative Sendung fanden. Sie hérten
in jedem Wort des Hymnus die Anklidnge an das Latein der Strophen des Hohen-
lieds: ,Alles ist schon an dir, meine Freundin, an dir ist kein Fehl.“ (4, 7) Beson-
ders die letzte Strophe spielt mit Gedanken und Bildern, in denen sich das Ver-
steckspiel der Liebenden des Hohenlieds und der Ernst der apokalyptischen
Vision des Johannes vereinen. Aber alles ist umgeformt und eingebracht in die
Schau der Abtissin Hildegard. In ihrem Liber Scivias, Wisse die Wege, sieht sie
die Kirche in entsprechenden Bildern (11 5, nach M. Bockeler):

»Das sind grofle Geheimnisse. Betrachte die Sonne, den Mond und die Sterne.
Ich habe die Sonne gemacht, auf dafl sie leuchte am Tag. Den Mond und die
Sterne habe Ich gebildet, damit sie Licht geben in der Nacht. Die Sonne bedeutet
meinen Sohn . . . Der Mond versinnbildlicht die Kirche, die meinem Sohn in wah-
rer, heiliger Brautschaft vermahlt ist. Wie der Mond bestdndig wéchst und ab-
nimmt, aber nicht aus sich selber brennt, sondern sein Licht an der Sonne ent-
ziindet, so ist auch die Kirche in stets wechselnder Bewegung . . . Boshafte
Menschen, seien es schlechte Christen, Juden oder Heiden, bereiten ihr schwere
Kéimpfe. Aber die innere Glut, all dieses zu ertragen, empfangt sie nicht aus sich,
sondern in Mir wird sie durch meinen Sohn erleuchtet, damit sie im Guten ver-
harre. Die Sterne endlich, die in verschiedener Helligkeit funkeln, deuten auf
die mannigfaltigen Stinde in der Einheit der einen Kirche.

Doch du sichst weiter, dafl unterhalb des Glanzes, der wie das Morgenrot er-
gliiht, zwischen Himmel und Erde dichteste Finsternis heraufzieht, so grauenhaft,
daf} eine Menschenzunge sie nicht zu beschreiben vermag.“



Hymnus an die Kirche 323

Verstindlich kénnen uns die Bilder der Hildegard werden: Der Sternenhimmel
um den leuchtenden Mond: all dieses funkelnde Licht soll einziehen in den K&-
nigspalast des Tages. Von der Sonne des Tages stammt sein Licht, zur Sonne soll
es zuriickkehren. Ob aber die Bilder auch existentiell von uns Besitz ergreifen
kénnen? Nicht in allen astronomischen Einzelheiten; wir wissen heute mehr iiber
das Verhiltnis von Mond und Sterne, von Sonnenlicht und Sternenglanz. Aber
der Grundzug der Bilder kann auch uns treffen: Das Licht als Gleichnis gottlichen
Geschehens, als Bild fiir Gott! Gibt es liberhaupt ein wichtigeres Bild fiir Gott als
das des Lichts? Alle Religionen, alle Mystiker, alle Riten und Liturgien leben
aus der Licht-Erfahrung, sehen in ihr ein Spiegelbild Gottes in seiner geschopfli-
chen Wirklichkeit.

Ob das nicht ein persénlicher Zugang zum Hymnus der Hildegard iiber die
Kirche 6ffnen kann: die Erfahrung der Helligkeit der Nacht? die Erfahrung von
der Weite des Sternenhimmels? Die Erfahrung von der Sehnsucht allen Lebens,
auch des meinigen, nach Licht?

Aber man kann auch einen Kirchenraum betreten und vor einem Fenster stehen
bleiben. Das Licht der ,jenseitigen“ Sonne bricht sich zur ,diesseitigen“ Bunt-
heit der farbigen Fenster. Auch das ist ein beliebtes Bild der alten Theologie fiir
Gottes Herrlichkeit in der Vielfalt der Kirche, fiir Gottes Licht in der Farben-
pracht der Gnadengaben der Kirche.

Licht ist das grofle Gleichnis Gottes in dieser Welt. Mit ihm malt Hildegard
die Herrlichkeit der Kirche.

Und dahinein stellt Hildegard das Bild der Liebe von Braut und Briutigam,
des Gipfels personaler Begegnung unter Menschen. Das schénste Symbol der
Natur und die hochste Analogie menschlichen Lebens vereinen sich, um Gottes
Liebe zur Kirche seines Sohnes darzustellen.

Wir kénnen vieles von Hildegard lernen; am meisten vielleicht das Schauen,
wie sich Gottes Herrlichkeit in seiner Schépfung bricht, und das Leben in den
Licht spendenden Geheimnissen der Kirche, der Braut Gottes unter uns Menschen.
Aber dann sollten wir auf den Ruf héren, vom Briutigam zur Braut, von der
Sonne zum Mond, von Gott zu seiner Kirche: ,Komm, ja komm!“ So heifit es im
Hohenlied Salomos (2, 10. 13). ,Komm, meine Schéne (formosa)!“, ,Komm, meine
Strahlende (speciosa)!“.





