
Wie Hildegard von Bingen betete 

Adelgundis Führkötter OSB, Abtei St. Hildegard, Eibingen* 

Die Frage nach dem Beten Hildegards von Bingen läßt sich ohne einen 
Blick auf ihren Wirkungskreis nicht beantworten. 

Person und Wirken 

Hildegard von Bingen (1098-1179) entfaltete in den letzten drei Jahr- 
zehnten ihres Lebens eine vielseitige, äußerst fruchtbare Tätigkeit. 

Als Gründer-Äbtissin der beiden Benediktinerinnenklöster Sankt Ru- 
pertsberg bei Bingen und Eibingen oberhalb von Rüdesheim im Rheingau 
übernahm sie auch deren Leitung. Zudem war sie die Verfasserin umfang- 
reicher theologischer, philosophischer und musikalischer Werke von eigen- 
ständiger Prägung und Genialität sowie die Autorin einer Naturkunde 
und einer Heilkunde. Ein bedeutsamer Briefwechsel von mehr als 300 
Briefen verband sie mit den führenden Persönlichkeiten des Abendlandes. 

Im Jahre 1148 hatte Papst Eugen III. auf der Trierer Synode ihr Erst- 
lingswerk Scivias - Wisse die Wege durch seine Autorität in aller Öffent- 
lichkeit bestätigt und Hildegard mit einem Male berühmt gemacht. Bis zu 
diesem Zeitpunkt hatte sie • vier Jahrzehnte lang • im Disibodenberger 
Kloster (am Zusammenfluß von Glan und Nahe) in aller Stille und Ver- 
borgenheit ein monastisch-kontemplatives Leben nach der Benediktusregel 
geführt. Hier war sie in ihrer klösterlichen Gemeinschaft durch ein Leben 
aus dem Gebet im Geist des heiligen Benedikt herangereift zu einer charak- 
terstarken, temperamentvollen und höchst sensiblen Frau, deren Strahl- 
kraft gerade heute wieder erfahrbar ist. 

Ihre außergewöhnliche natürliche Begabung - ihre Genialität • hatte 
Gott gnadenhaft erhöht durch die Gabe der Sdiau, die von ihm geschenkte 
Inspiration. 

Vom Jahre 1148 an wurde sie die Ratgeberin maßgeblicher Persönlich- 
keiten in Kirche und Welt, die sie in ihrem Kloster Rupertsberg aufsuchten 
oder brieflich um Rat und Trost baten. Alle erhielten Antwort auf ihre 
Fragen, mündlich oder schriftlich: Theologen und Bischöfe, Könige, Köni- 

* Vorbemerkung. Die Zitate aus Hildegards Werk Scivias wurden übersetzt nach der 
1978 erschienenen kritischen Edition (s. Anm. 6). Falls die Texte in deutscher Übersetzung 
vorliegen, wurde die im Otto Müller Verlag, Salzburg, erschienene Ausgabe angeführt 
(s. Anm. 5). Auch Texte aus anderen Bänden der dort herausgegebenen deutschen Ge- 
samtausgabe wurden mit freundlicher Genehmigung des Verlags übernommen. 



Wie Hildegard von Bingen betete 325 

ginnen und Fürsten, Äbte, Äbtissinnen, Priester und Weltchristen, Lei- 
dende und Zweifelnde, Kranke und Arme. Auch Juden wandten sich an 
sie, wie die älteste Hildegard-Vita der Mönche Gottfried und Theoderich 
berichtet1. 

Hildegard wurde als Prophetin2, als Sprecherin Gottes angesehen, die - 
gleich den Propheten des Alten Bundes - Gottes Wort und Willen verkün- 
dete. Sie unternahm auf Gottes Geheiß - trotz Kränklichkeit und körperli- 
cher Schwäche bis in ihr hohes Alter - vier größere Predigtreisen, rief in 
Trier, Köln, Würzburg und Bamberg den Klerus und die Weltchristen 
öffentlich zur Umkehr und Buße auf und erschütterte die Herzen aller Zu- 
hörer. In den Mönchs- und Frauenklöstern suchte sie durch ihr eindringlich 
mahnendes Wort die monastische Disziplin wiederherzustellen, zu beleben 
und zu festigen. 

Wie aber konnte Hildegard ihr monastisch-kontemplatives Leben mit 
einer intensiven innerklösterlichen Tätigkeit als Äbtissin und Schriftstel- 
lerin und einem solch extensiven Wirken in der Welt verbinden? 

Auf diese Frage gibt es nur die eine Antwort: Die starke vielseitige 
Kreativität (die jedoch kein Aktivismus heutiger Prägung war) hatte eine 
tiefverborgene Kraftquelle: die ständige, seinsmäßige Verbundenheit ihres 
Herzens, ja des ganzen Menschen Hildegard mit Gott im Gebet. 

Es ist bezeichnend, daß Hildegard - wie auch der Mönchsvater St. Bene- 
dikt - über das Beten oder die unio mystica keine Lehre verfaßt hat, die 
bei den klassischen Mystikern und Mystikerinnen anzutreffen ist. Es ging 
ihr nicht um die persönliche Gotteserfahrung, das Innewerden und das 
Einswerden der Seele mit Gott und um die Mitteilung dieser Vorgänge an 
andere Menschen, um sie auf diesem Weg zu Gott zu führen. 

Als Benediktinerin hat sie, gemäß der Benediktusregel, durch die sie 
geistig geformt und charakterlich geprägt wurde, ständig in der Gegenwart 
Gottes gelebt (Kap. 19, 1). Sie hat wahrhaft Gott gesucht (Kap. 58, 7), aber 
nicht im Sinn und mit dem Ziel des Gott-erfahren-Wollens. Das Gott- 
suchen im Sinne des heiligen Benedikt beinhaltet nicht so sehr den eigent- 

1 Migne, Patrol. Lat. 197: Vita s. Hildegardis auctoribus Godefrido et Theoderico mo- 
nachis, col. 105 B; Das Leben der heiligen Hildegard von Bingen, hrsg, eingel. u. übers, 
von Adelgundis Führkötter OSB, Düsseldorf 1968, S. 68 
2 Von Gewicht dürfte das Urteil v. Döllingers sein: •Die heilige Hildegard von Bingen 
... ist wirklich eine in der ganzen christlichen Geschichte einzig und unerreicht dastehende 
Erscheinung. So hoch wie sie hat nie ein Prophet (neuerer Zeit) sein Ansehen gebracht, 
so allgemeinen Glauben und uneingeschränkte Verehrung nie ein Heiliger gefunden." 
(Anm. 3: Famosissima ilia prophetissa Novi Testamenti, cum qua familiariter locutus est 
Deus. So der Verfasser der Vita S. Gerlaci, Acta SS. 5. Januar c. 8). Kleinere Schriften 
gedruckte und ungedruckte von Joh. Jos. Ign. v. Döllinger. Gesammelt und hrsg. von 
F. H. Reusch, Stuttgart 1890. Zitat S. 502. Für den freundlichen Hinweis auf v. Döllinger 
danke ich Frau Dr. Margot Schmidt, Regensburg. 



Adelgundis Führkötter 326 

lichen und ausschließlichen Gebetsbereich - es ist weit mehr eine eminent 
praktische Tugend, die den Mönch, die Nonne im Alltag mit seinen An- 
sprüchen im Hier und Jetzt einfordert. Gott suchen in dem Sich-selbst-Su- 
chen entgegengesetzt. Gottsuche ist Nachfolge Christi. 

Überblick 

Überblicken wir die Gebete Hildegards, so liegt ein bedeutsamer Teil ge- 
schlossen in dem Corpus ihrer 77 geistlichen Gesänge vor und in dem Sing- 
spiel Ordo Virtutum (Spiel der Gotteskräfte)3. Die von ihr verfaßten Texte 
hat Hildegard auch vertont. In diesen Melodien läßt die Seherin etwas von 
ihrer inneren Schau erahnen, die sie in weitgeschwungenen Melismen 
ausdrückt. Wir vernehmen die Worte und Klänge einer inständigen Bete- 
rin und genialen Künstlerin. 

Darüber hinaus ist eine Fülle von Gebeten in ihrem gesamten Schrifttum 
zu finden. Denn in den theologischen, anthropologischen und kosmologi- 
schen Darlegungen ihrer Visionsschriften klingen oft spontan und zugleich 
geordnet ergreifende Bitten und Flehrufe an Gott auf, klangvolle Lobprei- 
sungen und jubelnder Dank. 

Es ist, als sei Hildegard in ihren Schriften im Dialog mit Gott. Richtiger 
müßte man wohl sagen: Gott spricht mit ihr durch sie hindurch zu den 
Menschen. Hildegard empfindet sich •als Posaunenton des lebendigen 
Lichtes" (Brief an Elisabeth von Schönau)4. Von dem Geschauten ist sie so 
ergriffen, wie eine Saite durch den Spieler ergriffen wird, um ihren Ton 
nicht aus sich, sondern aus dem Griff eines anderen wiederzugeben (Liber 
Vitae Meritorum. Buch der Lebensverdienste)5. 

Hildegard betet 

Ihr Beten ist getragen von der Liturgie: der Eucharistie und dem kirchli- 
chen Stundengebet, das bei den Mönchen und Nonnen, die nach der Bene- 
diktusregel leben, wesentlich einen ekklesiologischen und stellvertretenden 

3 Hildegard von Bingen, Lieder. Nach den Handschriften hrsg. von P. Barth OSB / M. 
I. Ritscher OSB / J. Schmidt-Görg, Salzburg 1969 (= L). Die kritische Edition enthält 
sämtliche neumierten Gesänge und den neumierten Ordo Virtutum, außerdem die deut- 
schen Übersetzungen - Langspielplatte Psal 242 / 040 479; Gesänge der hl. Hildegard 
von Bingen (1098-1179). Ausführende: Schola der Benediktinerinnenabtei St. Hildegard, 
Rüdesheim (am Rhein)-Eibingen Leitung: M. I. Ritscher OSB. 
4 Hildegard von Bingen, Briefwechsel. Nach den ältesten Handschriften übers, u. nach 
den Quellen erl. von Adelgundis Führkötter, Salzburg 1965, S. 197 (= Briefw.). 
5 Hildegard von Bingen, Der Mensch in der Verantwortung. Das Buch der Lebensver- 
dienste (Liber Vitae Meritorum). Nach den Quellen übers, u. erl. von Heinrich Schipper- 
ges, Salzburg 1972, S. 292 f. 



Wie Hildegard von Bingen betete 327 

Charakter hat. Der Chor der Mönche •ahmt den Chor der Engel nach. Wie 
die Engel im Himmel Gott ohne Unterlaß dienen, so beschützen die beten- 
den Mönche den Menschen vor den bösen Geistern. So gleichen sie dem 
Chor der Engel. Sie sind nicht dem Irdischen verhaftet, dienen Gott täg- 
lich und verteidigen durch ihre Gebete die übrigen Menschen vor dem 
Bösen. Und wenn der Kirche Gottes der rechte Hirte fehlt, so soll der Chor 
der Mönche mit seinem Flehen und Weinen ihr zu Hilfe kommen."6 

Das Beten wird genährt von der Bibel, von der seinsmäßigen Verbunden- 
heit des Menschen mit dem Kosmos sowie von dem großen Zustrom aus den 
Schriften der Kirchenväter und mittelalterlichen Autoren, die mit ihrem 
symbolischen Denken stets den Überstieg vollzogen vom Diesseits in all 
seinen Bezügen zum Jenseits, zum dreifaltigen Schöpfergott. 

Der Mensch mit seinem Leib, den Organen, Säften und Kräften, mit 
seiner Seele und ihrem Vermögen, die Dinge und Räume, Höhen und Tie- 
fen, Formen und Farben, Zahlen und Maße, Himmel und Erde, Luft, Was- 
ser und Feuer, Winde und Gestirne, Pflanzen, Tiere und Steine: alle sicht- 
baren und erfahrbaren Dinge und Wirklichkeiten sind Hinweise auf den, 
der sie geschaffen, und somit Lobpreis auf den Schöpfer. Hildegard bringt 
es einmal so zum Ausdruck: 

Und das Feuer hat die Flamme und ist Lob für Gott. 
Und der Wind bewegt die Flamme und ist Lob für Gott. 
Und in der Stimme ist das Wort, und sie ist Lob für Gott. 
Und das Wort wird gehört und ist Lob für Gott.. 
Daher ist die ganze Schöpfung Lobpreis Gottes.7 

Gesungenes Gebet 

Hildegard besingt Gottes Weisheit, die sich in der Kreatur offenbart: 

Antiphon* 

O Kraft der Weisheit, 
umkreisend die Bahn, die eine des Lebens, 
ziehst um das All du die Kreise, 
alles umfangend! 
Drei Flügel hast du: 

6 Hildegardis Scivias. Ed. Adelgundis Führkötter coll. Angela Carlevaris CC CM 43, 
43 A. Turnhout 1978, LX, 917 S. (= Sa), 2, 5, 763 ff.; Der heiligen Hildegard von Bin- 
gen Wisse die Wege. Scivias. Ins Deutsche übertr. u. bearb. von Maura Böckeier, Salzburg 
«1975, S. 189. 
' Prooemium Vitae s. Disibodi. Ed. J. B. Pitra, Analecta sacra 8, p. 352. 
» L. Nr. 59, S. 277. 



Adelgundis Führkötter 328 

der eine schwingt in die Höhe, 
auf der Erde müht sich der andre, 
allüberall schwingt der dritte. 
Lob sei dir, Weisheit, wie dir gebührt! 

Es ist vielsagend, daß die meisten Gebete Hildegards, zumal die geistlichen 
Gesänge, in der Wir-Form abgefaßt sind: in dieses Bitten und Flehen, in 
das Staunen und Lobpreisen sind alle Menschen hineingenommen. 

Das Sinnen und Denken Hildegards hat weitgespannte Dimensionen. Es 
geht im Beten um die Rückführung der Menschen, der Schöpfung zum drei- 
faltig-einen Schöpfergott. 

Staunen und Dankbarkeit erfüllen Hildegards Herz, wenn sie das Ge- 
heimnis der Menschwerdung Gottes und die damit verbundene Größe 
des Menschen besingt: 

Antiphon9 

O wie wunderbar ist das Wissen im Herzen der Gottheit, 
das urewig jedes Geschöpf hat erschaut! 
Denn da Gott blickte ins Antlitz des Menschen, 
den er gebildet, 
sah er sein Werk insgesamt 
in dieser Menschengestalt. 
O wie wunderbar ist dieser Hauch, 
der also den Menschen erweckte! 

In der praescientia Dei, dem Vorherwissen Gottes, war von Ewigkeit her 
die Menschwerdung des Sohnes Gottes beschlossen, •geordnet", so daß als 
Folge der Inkarnation des Logos nicht nur der Mensch, sondern die ge- 
samte mit ihm verbundene Kreatur in den Zusammenhang mit dem 
Mensch gewordenen Sohn des Vaters trat und weiterhin darin existiert, 
wobei die Transzendenz Gottes streng gewahrt bleibt. 

Daher ist es konsequent, daß das Mysterium der Inkarnation zentral in 
der Sdiau und im Denken (in der visio und der ratio) Hildegards steht. Das 
ganze Heils- und Erlösungswerk wird in diese Schau einbezogen: Leiden, 
Tod, Auferstehung, Himmelfahrt und Geistsendung sowie die Fortsetzung 
des Erlöserwerkes durch die Kirche. Der immer wieder aufgegriffene 
Punkt, der Kern der Aussagen, ist die Inkarnation des Sohnes Gottes. Über 
dieses Geheimnis kann Hildegard stets von neuem staunen. Das anbetende 
Staunen - eine tiefe, gnadenhafte Gotteserfahrung - findet in ihren geist- 
lichen Gesängen einen starken und hohen künstlerischen Ausdruck. Es sei 

9 L Nr. 60, S. 279. 



Wie Hildegard von Bingen betete 329 

eigens vermerkt, daß die deutschen Übersetzungen (die ja nicht paraphra- 
sieren möchten) die lateinischen Fassungen in ihrer Bedeutungsfülle nicht 
wiedergeben können. Denn ein einziges lateinisches Wort-Bild birgt oft 
eine Vielfalt von Vorstellungen in sich10. Außerdem muß man den lateini- 
schen Text in seinen Melodien hören und in sich aufnehmen. Die Gesänge 
sind eine Prophetie! 

Responsorium11 

O Urkraft der Ewigkeit! Alles hast du geordnet in deinem Herzen, 
durch dein WORT ist alles erschaffen, wie du es gewollt. 
Und dieses WORT bekleidete sich mit Fleisch in jener Gestalt, 
wie sie von Adam her stammt. 
Und so ward von seinem Gewand abgewaschen der größte Schmerz. 
O wie groß ist des Heilandes Güte! 
Er hat alles befreit durch seine Menschwerdung, 
welche die Gottheit aushauchte ohne die Fessel der Sünde. 
Und so ward von seinem Gewand abgewaschen der größte Schmerz. 

Das Staunen über die Wunder der Güte Gottes findet seinen Ausdruck in 
dem Ausruf •O"!. Von den 77 Gesängen beginnen 51 mit dem Ausruf 
•O!", in dem Anbetung, Freude und jubelnder Dank beschlossen sind. 

Das Leben spendende Wirken des Heiligen Geistes in der Natur und in 
der Gnadenordnung leuchtet in Hildegards Gesängen auf: 

Antiphon12 

Der Heilige Geist ist lebenspendendes Leben, 
Beweger von allem und Wurzel allen geschaffenen Seins. 

10 F. W. Wentzlaff-Eggebert weist in seinem aufschlußreichen Beitrag Wortsinn und 
Bildbedeutung bei Hildegard von Bingen, in: Blätter der Carl-Zuckmayer-Gesellschaft 
5 (1979), Heft 2, 113-131, auf die Übersetzungsschwierigkeiten der Hildegard-Texte hin, 
wenn er schreibt: •Bereits vor zwei Generationen hat Paul von Winterfeld dem Text der 
Sequenz auf St. Maximin (der heiligen Hildegard) seine ganze Aufmerksamkeit gewid- 
met. Er hielt ihn für unübersetzbar, fügte aber wegen der Unzulänglichkeit (seiner Über- 
setzung) einen Kommentar hinzu." (113) Wentzlaff-Eggebert zitiert den Autor: •Der 
Versuch muß dennoch gewagt werden, auch auf die Gefahr hin, hier und da zu irren." 
Und weiter führt er Paul von Winterfelds Ansicht über diese Sequenz an: •Das ist frei- 
lich ein visionäres Schauen, mit dessen Bilderfülle und dessen innerem Reichtum der 
sterbliche Mund vergeblich ringt." (115) Paul von Winterfeld, Deutsche Dichter des lat. 
Mittelalters. In deutschen Versen. 3. u. 4. Aufl., C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, 
München 1922. Hildegard-Erwähnungen S. 195 f., 436. 444. -. 

Hildegard, Dichterin und Komponistin, bringt gerade in ihren geistlichen Gesängen - 
also in ihren gesungenen Gebeten - eine Bilderfülle und ein Bildgefälle zur Darstellung 
und zu Gehör, in denen sie Bilder aus der Bibel und das Vorstellungsgut der Kirchenväter 
und der mittelalterlichen Autoren miteinander verbindet und ineinanderfügt. 
11 L Nr. 58, S. 277.        12 L Nr. 15, S. 229. 



Adelgundis Führkötter 330 

Er reinigt alles von Unlauterkeit, 
tilgt die Schuld und salbt die Wunden. 
So ist er strahlendes, lobwürdiges Leben, 
da er alles aufweckt und wiedererweckt. 

Der Mensch, der in seinem leiblich-geistigen Sein als plenum opus Dei, das 
volle Werk Gottes, die ganze Schöpfung zusammenfaßt, hat die Aufgabe, 
die Kreatur in seinen Lobpreis aufzunehmen und emporzutragen zum 
dreifaltigen Schöpfergott. 

Antiphon• 

Lob sei der Dreieinigkeit! 
Sie ist Klang und Leben, 
Schöpferin des Alls, Lebensquell von allem, 
Lob der Engelscharen, 
wunderbarer Glanz all des Geheimen, 
das den Menschen unbekannt, 
und in allem ist sie Leben! 

Es kann nicht anders, ja es muß so sein, daß Hildegard, aus ihrer Schau in 
das Geheimnis der Menschwerdung des Sohnes Gottes, von einer tiefen 
Verehrung zur Mutter des Herrn erfüllt war. Sie preist - mit den Kirchen- 
vätern - die Mutter Christi als die zweite Eva, die die Schuld der ersten 
Frau überreich gesegnet hat. Hildegard hat in 16 Gesängen die Jungfrau- 
Mutter Maria verehrt und gepriesen. 

Antiphon1* 

Den Tod, den eine Frau bereitete, 
hat eine lichte Jungfrau zunichte gemacht. 
So ruht der höchste Segen 
- vor jeder Kreatur - 
auf der Gestalt der Frau. 
Denn Gott ist Mensch geworden 
in einer Jungfrau, einzig geliebt und gesegnet. 

Hildegard hat außerdem geistliche Gesänge verfaßt auf die Engel, Pro- 
pheten, Apostel, Märtyrer, Bekenner, Jungfrauen, Witwen, auf die 
Patrone befreundeter Klöster: die heiligen Disibod, Eucharius (Trier), 
Matthias (Trier), Maximin (Trier), Bonifatius (Fulda), Ursula (Köln und 
Schönau). Auch vier Kirchweih-Gesänge hat sie verfaßt und vertont. 

13 L Nr. 17, S. 231. 
14 L Nr. 7, S. 219. 



Wie Hildegard von Hingen betete 331 

Nicht nur Beglücktsein, Freude und Jubel klingen auf zu tiefem Dank 
gegen Gott. Hildegard kennt auch die dunklen Töne des Lebens, das Leid 
und den Schmerz. Sie nimmt alles Verletzte, Verwundete auf in ihr inten- 
sives Beten. Ihre und unser aller Not steigt auf in spontanem Flehen als 
Bitte zum Vater. Sie erinnert ihn an sein ewiges Wort, durch das er unsere 
Armut, unsern Mangel aufgehoben und uns überreich beschenkt hat. 

Antiphon• 

O großer Vater, wir sind in großer Not! 
Jetzt flehen wir zu dir, wir flehen durch dein Wort, 
durch das du unsere Armut überreich gestillt. 
Sei nun geneigt, o Vater, wie es dir entspricht: 
blick auf uns und hilf uns, damit wir nicht vergehn 
und dunkel in uns sei dein Name. 
Hilf uns um deines Namens willen! 

Hildegards Gebet ist das Bekenntnis zu unserer menschlichen Schwäche 
und Bedürftigkeit, unserer Abhängigkeit von Gott, ohne dessen Hilfe Dun- 
kel in uns herrscht. 

Das existentielle Getragenwerden von der Gnade Gottes hat die Sehe- 
rin persönlich zuinnerst erlebt, da sie •von Kindheit an niemals in Sicher- 
heit lebte, nicht eine einzige Stunde", wie sie im Alter von 48 Jahren Abt 
Bernhard von Clairvaux in einem Briefe mitteilt16. Sie ist die •kleine Fe- 
der, von Gott berührt, daß sie in wunderbarer Weise emporfliege, vom 
Wind [vom Heiligen Geist] getragen, damit sie nicht sinke", schreibt sie an 
Papst Eugen III.17. 

Gebet unter Tränen 

Der Mensch wird vielfach versucht und steht in der Gefahr zu sündigen. 
Gott, der um diese Not weiß, fordert ihn auf, lädt ihn ein zu beten. In 
ihrem Erstlingswerk Scivias - Wisse die Wege sagt Gott zum Menschen in 
dessen Bedrängnis: 

•Zeige mir den Acker deines Herzens in großer Demut und sprich unter 
reichen Tränen aus deinem Innersten: 

,0 mein Gott, ich unwürdiger Mensch bringe es aus mir nicht fertig, 
meine Jungfräulichkeit zu bewahren, wenn du, Herr, mir nicht hilfst . . . 
Laß mich mit rechten Seufzern vom Wasser des lebendigen Quells trinken, 

15 L Nr. 1, S. 215. 
16 Hildegard von Bingen, Briefw. S. 25. 
17 Ebd. S. 31. 



Adelgundis Führkötter 332 

der bewirkt, daß ich mich am Leben freue, da ich modrige Asche bin und 
mehr auf die Werke der Finsternis als auf die Werke des Lichtes blicke.' 

Und wenn du in diesem eifrigen Flehen beständig bist, bereite ich mir 
jenen Acker in dir, den Isaak seinem Sohne versprach . . ., und ich werde 
meinen Acker in deinem Herzen segnen, ... ich werde Rosen und Lilien 
und andere Tugendkräuter auf den Acker säen, ihn durch die Einhauchung 
des Heiligen Geistes berieseln, alles Unkraut mit der Wurzel ausreißen. 
Meine Augen umkreisen, überblicken den Acker, und ich weide mich an 
dem unversehrten, frisch grünenden und blühenden Acker."18 

Reue - Buße - Herzenszerknirschung 

Mit dem Flehen, dem inständigen Beten hängt der gemitus, das Seufzen, 
zusammen, sodann die paenitentia, die Reue und Buße. Das Beten unter 
Tränen und die Herzenszerknirschung, die für das frühe Mönchtum cha- 
rakteristisch sind, haben auch in der Benediktusregel bedeutsame Schwer- 
punkte (Kap. 4, 57; 20, 3; 49, 4; 52, 4). Hildegards Beten im Schmerz der 
Reue und der inneren Not offenbart sich in Wendungen wie: •unter bit- 
terem Weinen Buße tun"19, oder: •Ich schütte mit Seufzen meine Tränen 
aus vor dir, o meine Mutter (Kirche)."20 Hildegard kennt diese inneren 
Vorgänge, wenn sie schreibt: •Alles kann den Menschen durch aufrichtige 
Reue und Buße (pura paenitentia) vergeben werden, wenn sie aus innigster 
Herzenszerknirschung unter Tränen den wahren Gott gläubig suchen, der 
sein Erbarmen allen erweist, die seine Barmherzigkeit anrufen, (vgl. Ps 
85, 5). Denn obgleich die Menschen schwer gesündigt haben und in die Irre 
gegangen sind, erkennen sie den im Himmel mit großer Macht regierenden 
Gott an und finden seine helfende Hand, nach der sie suchen."21 

Gebet in der Versuchung 

Gebete in der Versuchung, im Kampf gegen die dunklen Mächte von außen 
und innen, die den Menschen befallen, durchziehen Hildegards Visions- 
schriften. In ihrem Werk Scivias schildert sie häufig das Wechselspiel zwi- 
schen der Gnade und dem in Gefahr stehenden, zur Sünde neigenden 
Menschen. 

Gott spricht: •Ich weiß, du bist ein schwaches Gefäß. Daher will ich mich 
mit dir verbinden und mit deinen Schmerzen mitleiden. Und wenn du auch 

18 Sc. 3, 10, 288-314; Böckeier, Wisse die Wege, S. 315 f. 
19 Sc. 2, 5, 432. 
20 Sc. 1, 4, 131. 
21 Sc. 2, 5, 1628 ff. 



Wie Hildegard von Bingen betete 333 

zuweilen gefallen bist, erhebe dich schnell, und bereue es aus ganzem Her- 
zen. Und ich nehme dich auf und heile dich."22 

Die Gnade sagt: •Wenn ich den Menschen zuerst berühre, so spricht er 
in seinem Innern: Wie geschieht mir? Ich weiß vom Guten nichts und bin 
nicht imstande, irgend etwas Gutes zu denken. Und wiederum seufzt er in 
seiner Unwissenheit und spricht: Ach, ich Sünder! Mehr empfindet er nicht, 
denn die Last der Sünde drückt ihn nieder, und die Finsternis der Bosheit 
verwirrt ihn. 

Da rühre ich (die Gnade) wieder an seine Wunden. Und weil er jene 
erste Ermahnung von mir empfangen hat, versteht er mich jetzt besser. Er 
schaut in sich selbst und spricht abermals: Weh mir! Was soll ich tun? Ich 
weiß nicht und kann mir nicht ausdenken, was aus mir werden soll wegen 
meiner vielen Sünden. Ach, wohin soll ich mich wenden, oder zu wem soll 
ich eilen, daß er mir helfe, meine Sündenschande zu bedecken und sie in 
Buße zu tilgen? . . . Der Mensch verläßt die Sündenschwärze, berührt von 
der Gnade, erhebt er sich mit Feuereifer zur Buße. 

Aus freiem Antrieb wird er ständig über die vergangenen Sünden 
trauern und, wider sich selbst erzürnt, so strenge Buße üben, daß er sich 
sogar für unwürdig hält, ein Mensch genannt zu werden."23 

Trauer gewandelt in Freude 

Im Kampf gegen den Hochmut läßt Hildegard den Menschen voller Trauer 
sprechen: •Wo ist mein König und mein Gott? Was kann ich Gutes tun 
ohne Gott? Nichts. Und so blicke ich auf zu Gott, der mir das Leben gab. 
Und ich eile zur heiligen Jungfrau, die den Stolz der alten Schlange zertrat. 
Und so erkenne ich in der Höhe Gottes das überaus liebliche Gut - die De- 
mut -, ich spüre die unvergängliche Lieblichkeit des Balsams und freue 
mich an der Süßigkeit Gottes, als umflute mich der Duft aller Gewürze. 
Und so töte ich alle übrigen Laster mit dem starken Schild der Demut."2* 

Hier ist das Beten dargelegt mit der Frucht des Betens: der Mensch er- 
fährt die beseligende Berührung Gottes kraft der Demut, die ihn als star- 
ker Schild vor dem Hochmut schützt. 

Hilfe in Bedrängnis 

Gebet als Aufblick zu Gott kann zu allen Zeiten, an allen Orten, bei 
jeglichem Tun und in allen Situationen vollzogen werden. 

22 Sc. 3, 10, 329 ff. 
23 Sc. 3, 8. 330 ff.; Böckeier, Wisse die Wege, S. 283. 
24 Sc. 1, 4, 359 ff.; Böckeier, Wisse die Wege, S. 126. 



Adelgundis Führkötter 334 

In der Hildegard-Vita erfahren wir aus den autobiographischen Noti- 
zen: •Ich armselige Frau habe niemals geruhsam dahingelebt, sondern 
in vielfachen Trübsalen mich abgemüht, bis Gott den Tau der Gnade auf 
mich herabsandte, wie er zu seinem Vertrauten sprach: ,Ich will der Feind 
deiner Feinde sein und schlagen, die dich schlagen, und mein Engel wird 
vor dir hergehen' (Ex 23, 22 f.), und ferner: ,Meinem Diener habe ich 
große Ehre erwiesen, und alle seine Feinde werde ich niederbeugen' (1 Chr 
17, 10). Gott verstrickte mich in so viele Unbilden, daß ich nicht mehr zu 
denken wagte, wie groß die Güte seiner Gnade gegen mich sein würde, 
zumal ich sah, in welches Unglück die gerieten, die sich der Wahrheit Got- 
tes widersetzen."25 

Zwiegespräch 

Wie hat Hildegard ganz persönlich mit Gott gesprochen? Darüber äußert 
sie sich nicht oft, und wenn sie es tut, zurückhaltend und in Demut. 

Als die Seherin die gewaltige Schau des 3. Teils vom Scivias mit dem 
Auftrag zur Niederschrift ihrer Vision empfängt, erschrickt sie zutiefst. Sie 
gibt das Zwiegespräch mit dem Herrn wieder, das persönlich, zugleich aber 
wohltuend objektiv ist. 

•Und ich hörte, wie der auf dem Throne Sitzende zu mir sprach: 
,Schreibe, was du siehst und hörst!' 

Da antwortete ich aus dem innersten Erkennen meines Schauens: ,Ich 
bitte dich, Herr, gib mir Verstehen, daß ich diese Geheimnisse in Worte 
fassen kann. Verlaß mich nicht, sondern gib mir Kraft aus der Morgenröte 
der Gerechtigkeit, in der dein Sohn sich offenbarte. Gib du mir ein und laß 
mich erkennen, wie ich den göttlichen, den ewigen Ratschluß kundtun soll, 
kraft dessen du wolltest, daß dein Sohn Fleisch annehme und Mensch 
werde in der Zeit. Denn dies war dein Wille vor jeglicher Schöpfung in 
deiner unverrückbaren Schau im Feuer der Taube - des Heiligen Geistes -, 
daß dein Sohn als strahlende Sonne wunderbar im Frühlicht der Jungfräu- 
lichkeit (in incipiente capite virginitatis) aufgehe, sich wahrhaft mit der 
Menschennatur umkleide und Menschengestalt annehme um des Menschen 
willen. 

Und wiederum hörte ich, wie er sprach: ,Wie schön sind deine Augen, 
wenn du Gottestaten kündest, und wenn in ihnen die Morgenröte des gött- 
lichen Ratschlusses aufleuchtet!' 

Ich hinwider antwortete aus der innersten Kenntnis dieser Schau: ,Ich 
bin im innersten Grunde meiner Seele wie Asche und Aschenkot und wie 

PL 197, col. 115 A/B; Führkötter, Das Leben (Übers.), S. 86 f. 



Wie Hildegard von Bingen betete 335 

verwehender Staub. Zitternd verweile ich im Schatten wie unter schüt- 
zenden Flügeln. Vertilg mich nicht als Fremdling aus dem Lande der Le- 
bendigen! Denn schwer mühe ich mich ab mit dieser Schau. Und wegen 
der Geringheit meiner unbeholfenen Einsicht, die mein Anteil im Fleische 
ist, stelle ich mich an den geringsten, niedrigsten Platz, weil ich nicht wert 
bin, Mensch zu heißen. Groß ist meine Furcht, und ich wage nicht, deine 
Geheimnisse kundzutun. O Vater, voll Güte und Milde, belehre mich, was 
dein Wille ist und was ich reden soll. O Vater, Schauerregender, Liebreich- 
ster, der du voll jeglicher Gnade bist, verlaß mich nicht, sondern bewahre 
mich in deiner Barmherzigkeit!' 

Und wiederum hörte ich, wie die Stimme sprach: ,Rede, wie du belehrt 
worden bist. Ich will, daß du redest, obgleich du Asche bist. Rede, enthülle 
das Brot, das der Sohn Gottes ist! Leben in feuriger Liebe ist er. Er erweckt 
jeden, der in der Seele oder im Leibe tot ist. Er löst die Sünden in lichte 
Herrlichkeit auf, er, der selbst das erstehende Leben der Heiligkeit im 
Menschen ist'..."26 

Rückblick 

Als Ausgangspunkt des Themas Wie Hildegard von Bingen betete wurde 
der weitreichende Wirkungskreis Hildegards kurz skizziert. So entstand 
die Frage: Wie war diese vielseitige Aktivität mit Kontemplation zu ver- 
binden? Es zeichnete sich ab, daß Hildegard durch ein vierzigjähriges 
benediktinisch-monastisches Leben in der Verborgenheit mit Gebetsgna- 
den beschenkt worden war, die letztlich das Charisma ihrer außergewöhn- 
lichen Tätigkeit wurden. Die zahlreichen Gebete fanden in den Werken 
der Seherin ihren Niederschlag. Die Quellen, aus denen die Benediktinerin 
Hildegard schöpfte, waren ein Zusammenstrom aus der Welt der Bibel, 
der Kirchenväter und der mittelalterlichen Autoren. Auch das Gebet unter 
Tränen und die Herzenszerknirschung der Mönchsväter und der Benedik- 
tusregel gehören zu ihrem Gebetsgut. Eine Gebetsmethode kennt Hilde- 
gard nicht, und eine Gebets- oder Gotteserfahrung im heutigen Sinn 
wurde von ihr nicht gesucht. Hildegard wußte um ihre menschliche Armut 
und um ihr Von-Gott-Beschenktwerden. Von hoher Bedeutung und künst- 
lerischem Rang sind die 77 geistlichen Gesänge und der Or do Virtutum der 
Dichterin und Komponistin. Die Gebete und Gesänge zeigen den Reich- 
tum, der dieser großen Heiligen aus der Begnadung der Schau des lebendi- 
gen Lichtes zuteil wurde. 

26 Sc. 3, 1, 78-111; Bödceler, Wisse die Wege, S. 218. 




