
Meditieren und Schauen 

Hildegard von Bingen und unsere Daseinserfahrung 

Josef Sudbrack, München 

Die Heiligenverehrung lebt in vielfältiger Form wieder auf. Man beginnt 
zu ahnen, daß der Heiligenhimmel kein überflüssiger Zierat und kein ba- 
rockes Beiwerk zum Glauben an Gott ist; in der Verschiedenheit der Bio- 
graphien und Persönlichkeiten drückt sich ein Wesenszug christlicher und 
auch humaner Religiosität aus: Gott ist kein Einsamer; der Mensch ist kein 
Einsiedler. Bedenken sollte man, was der amerikanische Soziologe, An- 
drew Greeley, schreibt: •daß viele Beobachter außerhalb der Kirche 
den Wert dieses Symbols (es geht um Maria; es gilt aber allen Heiligen) 
gerade in unserer Zeit entdecken, da in der Kirche die Marienverehrung 
stark zurückgegangen ist und nur mehr eine periphere Rolle spielt."1 Wir 
brauchen die Heiligen. 

Die Kanonisierung von Personen kann aber auch gefährlich sein. Man 
denke an den Personenkult von heute; an die blinde Verehrung der echten 
und falschen Gurus; den Einfluß von Sektenführern; die verführerische 
Rolle von politischen und kulturellen Idolen. Paulus fordert eine vernunft- 
geprägte Frömmigkeit. Das gilt der heutigen Heiligenverehrung. 

Das gilt in besonderem Maße der Beschäftigung mit einer Frau wie Hil- 
degard von Bingen. Denn sie hat der •discretio", der unterscheidenden 
Klugheit eine herausragende Rolle auf dem Weg des Menschen zu Gott 
gegeben. So spricht Gott selbst bei ihr: 

•Gab Ich ihm (dem Menschen) doch die Unterscheidungskraft zwischen 
Gut und Bös nach Meinem Gleichbild. Mit diesem Erkennen sollte er die 
ganze Schöpfung unterscheiden; er sollte sie bewußt erkennen und gleich 
Mir die Gewalt über sie haben."2 

Zweifaches liegt in der Mahnung zur unterscheidenden Klugheit: Zuerst 
muß es uns um die echte Hildegard von Bingen gehen - nicht also um eine 
der heutigen Gemütsstimmung angepaßte. Aber das andere ist noch wich- 
tiger. Nur wer von Hildegard lernt, wird sie verstehen. Man muß aus dem 
heutigen Welt- und Daseinsverständnis an sie herantreten und sie befra- 
gen. Wenn Hildegard zu einer bewunderten Museumsfigur würde, hätte 

1 A. Greeley, Maria, Über die weiblidie Dimension Gottes, Graz-Wien-Köln, 1979, 17. 
2 Welt und Mensch, Das Buch •De Operatione Dei", aus dem Genter Kodex übersetzt 
und erläutert von H. Schipperges, Salzburg 1963, 209. 



Meditieren und Schauen 337 

sie ihre Bedeutung als Heilige, ihre Bedeutung für uns verloren. Nur das 
ist wichtig für uns, was in unser Leben eingreift. 

Zu den Hintergründen ihres Lebens 

Hildegard von Bingen ist eine Ausnahmegestalt der Geschichte. Ihr Leben 
fällt in eine Zeit, die man •Hochmittelalter" nennt (1098-1179), in eine 
•Glanzeit der mittelalterlichen Kirche und Kultur"3. Trotz aller Streitig- 
keiten war die abendländische Christenheit damals geeint; mit den roma- 
nischen und schnell darauf gotischen Bauten wurde ein Zeichen für alle 
Zeiten gesetzt; die Wissenschaft nahm einen ungeahnten Aufschwung an 
den Kathedralschulen und neu erblühenden Universitäten; neue und re- 
formierte Ordensgemeinschaften bezeugen die Kraft des Christentums; voll 
Vitalität suchte man - mit keineswegs immer lobenswerten Mitteln - das 
Christentum bis an die Grenzen der damals bekannten Welt auszubreiten. 
Auch innerhalb der christlichen Lande ergreift der humane Impuls Jesu 
nun auch die breiten Volksmassen. Das Hochmittelalter war nicht nur eine 
Glanzzeit der Kirche, sondern auch eine der menschlichen Kultur und der 
Humanität. 

Selbst an heutigen Maßstäben der Emanzipation gemessen ist es außer- 
ordentlich, wie Hildegard von Bingen aus dieser großen Zeit herausragte, 
wie sie zur •prophetissa teutonica", zur deutschen Prophetin, wurde. Es gibt 
in der gesamten Geschichte der Christenheit - und weit darüber hinaus - 
kaum eine Frau und wohl auch keinen Mann, der so unangefochten und so 
allgemein als prophetischer Sprecher anerkannt war. •Prophetisch" bedeu- 
tet dabei nicht, irgendwelche obskure Zukunftsdaten ans Licht der Gegen- 
wart zerren, sondern heißt: aus göttlicher Inspiration, als Mahner, tadelnd 
und lobend, als Deuter und als Künder in die Öffentlichkeit treten. 

Hildegard, das letzte von zehn Kindern, entstammte dem edelfreien Ge- 
schlecht von Bermersheim und wurde im Alter von acht Jahren der Meiste- 
rin Jutta von Spanheim zur Erziehung für das klösterliche Leben in die 
Frauenklause übergeben, die dem Mönchskloster Disibodenberg (am Zu- 
sammenfluß von Glan und Nahe) angebaut war. Mit fünfzehn Jahren ent- 
schied sich Hildegard für das benediktinisch-monastische Leben. Ihre Bil- 
dung erhielt sie durch ihre Meisterin Jutta und - dies vor allem - ihren 
Lehrer, Magister Volmar, einen klugen Mönch vom Disibodenberg. Zwar 
nennt sich Hildegard •indocta", ungelehrt. Aber dies muß aus der Sprach - 
und Denk-weise ihrer Zeit verstanden werden. Hildegard genoß zwar 
nicht die systematische Ausbildung der damaligen Gelehrten; aber ihre 
Schriften bezeugen eine breite Belesenheit in Kirchenvätern und mittel- 

3 Vgl. Kirchengeschichte von K. Bihlmeyer, H. Tüchle, Paderborn, viele Auflagen. 



Josef Sudbrack 338 

alterlichen Autoren und geben Kunde davon, daß Hildegard in regem 
mündlichem Austausch mit Gelehrten ihrer Zeit stand4. 

Hildegard hat naturkundliche und heilkundliche Schriften verfaßt, die 
von innigem Vertrautsein mit den Schätzen der Volksmedizin zeugen. Von 
ihr stammen ein Singspiel und Text und Musik vieler Lieder. Aber den 
Ruhm brachten ihr die drei großen Visionsbücher: der Liber Scivias • 
Wisse die Wege, ein Buch über die Schöpfung und den Menschen, und ein 
weiteres über den Menschen in der Verantwortung. 

Diese Bücher sind wiederum nur der schriftliche Niederschlag eines aus- 
gedehnteren Wirkens. Zuerst wurde, wie die Lebensbeschreibung berich- 
tet, ihre Persönlichkeit im Kloster und der näheren Umgebung wirksam; 
aber schon damals wandten sich hochgestellte Persönlichkeiten an sie. Wir 
wissen, daß sie um 1154 eine persönliche Unterredung mit Kaiser Barba- 
rossa in der Kaiserpfalz zu Ingelheim hatte. 

Ihr Einfluß wächst. Sie gründet das Benediktinerinnenkloster auf dem 
Rupertsberg bei Bingen und besiedelt von dort mit ihren Nonnen das leer- 
stehende Augustinerpriorat Eibingen bei Rüdesheim. 

Etwa 1159 unternimmt sie - auf Geheiß Gottes und im Gespür der Not- 
wendigkeit der Zeit - eine Predigtreise am Main entlang. Zwei Jahre dar- 
auf fährt sie - predigend, mahnend, kündend - durch das Rheintal und 
Lothringen. Wir kennen eine dritte Predigtreise nach Köln, vielleicht sogar 
bis nach Lüttich; und wissen von einer vierten ins Schwabenland. Es waren 
•prophetische" Pilgerfahrten im oben beschriebenen Sinn. So rief sie zu 
Köln aus: •Ihr (Geistlichen und Priester) laßt euch durch jeden daherflie- 
genden weltlichen Namen lahmlegen. Mit eurem leeren Getue verscheucht 
ihr bestenfalls im Sommer einige Fliegen. Ihr müßtet die starken Eckpfei- 
ler sein, die die Kirche stützen. Allein ihr seid zu Boden geworfen und kein 
Halt für die Kirche, sondern ihr flieht in die Höhle eurer Lust."5 

Hildegard erhebt die Stimme in politischen Fragen, wie beim Streit von 
Papst und Gegenpapst. Sie korrespondiert mit Kaiser, König, Papst und 
Bischof. Sie wagt Proteste gegen das Unrecht, wie ein Vorfall aus der letz- 
ten Zeit ihres Lebens zeigt, als sie sich bis nach Rom wandte, um ein kir- 
chenamtlich gesetztes Unrecht wiedergutzumachen. 

Auch wer nur oberflächlich sich in mittelalterlicher Geistigkeit auskennt, 
muß staunen über die Größe dieser Frau, die ihre Zeit zugleich überragte 
und ganz und gar in ihr lebte. 

4 Vgl. den ausführlichen Index der Schriftzitate, der Autoren, der liturgischen Gesänge 
und besonders den Wort-Index (leider, wohl aus Platzmangel, nur an den Substantivs, 
orientiert) am Ende der kritischen Ausgabe des Liber Scivias (Anm. 11) 637-913. 
5 Briefwechsel, nach den ältesten Handschriften übersetzt und nach den Quellen erläutert, 
von A. Führkötter, Salzburg 1965, 110. 



Meditieren und Schauen 339 

Die Wurzeln der Persönlichkeit 

Hildegard war Benediktinerin; als Äbtissin zweier Gemeinschaften trug 
sie Verantwortung für fremdes und eigenes benediktinisches Leben. Bene- 
diktinertum aber bedeutet tägliches gemeinsames Beten und Singen des 
Stundengebets; geregelten Stundenablauf mit feierlichen Gesängen und 
Liturgien. Benediktinertum bedeutet Vertrautsein mit den biblischen Schrif- 
ten und der biblischen Tradition, die, gelesen und gehört, tägliche Nahrung 
sind. Benediktinertum bedeutet Gemeinschaft gleichgesinnter Menschen. 
Benediktinertum bedeutet den täglichen Rhythmus von Gebet und Arbeit, 
von Entspannung und Ruhe, von stiller Mahlzeit und gemeinsamem Ge- 
spräch. Benediktiner leben im Jahresrhythmus der kirchlichen Feste, leben 
im Ablauf der großen Geschehnisse des Lebens: Wachsen, Reifen, Altern, 
Sterben. Benediktinertum meint Existenz in heiliger Ordnung - die Regel 
des hl. Benedikt ist das Grundbuch einer Abtei. 

Von Kindheit an wurde Hildegard durch dieses Leben der Ordnung 
geprägt. Und das Kind besaß einen wachen, aufnahmebereiten Geist. Es 
ist erstaunlich und bewunderswert, wie Hildegard, die sich als ungelehrt 
bekennt, das reiche naturwissenschaftliche, medizinische und theologisch- 
philosophische Wissen ansammeln konnte, das uns aus ihren Schriften ent- 
gegentritt. Sicherlich trug ihre weise Lehrerin dazu bei, Jutta von Span- 
heim; sicherlich ihre benediktinischen Freunde und Mitarbeiter, Volmar 
und Gottfried vom Disibodenberg, später Wibert von Gembloux; sicherlich 
die vielen Menschen, denen sie auf ihren Reisen begegnete und die im Klo- 
ster bei ihr Rat suchten; sicherlich hatte sie auch ein Bücherwissen, das ihr 
beim Hören und Lesen zufloß. All das muß Hildegard aufgenommen ha- 
ben mit der Begabung des intuitiven Schauens. Darüber hinaus aber muß 
sie auch in einer schauenden Nähe zu den Dingen, den Menschen und zu 
Gott gestanden haben, in der ihr Wirklichkeitsbezüge unmittelbar aufgin- 
gen. Sie lebte so unmittelbar in Welt und Geschichte, daß wir, die wir 
durch Technik und sogenannte Kultur entfremdet sind, dies kaum nach- 
empfinden können. 

Diese ihre intuitive Kraft verband Hildegard mit dem benediktinischen 
Geist der Ordnung. Alle ihre Schriften bezeugen eine Kreativität, die der 
Wissensfülle ihrer Zeit eine geformte Gestalt verleiht. Sind nicht kreative 
Intuition und besonnene Ordnungskraft die Gaben, die einen Menschen 
zum Genie machen? 

Doch für Hildegard waren diese ihre Gaben nur die Bereitung des Zen- 
trums ihrer Persönlichkeit, •nur gleichsam das Material, in dem sie das 
aussprach und lebte, was ihre Beziehung zu Gott, zum Menschen und zur 
Schöpfung ausmacht. Die drei prophetisch geschauten Bücher bezeugen, 



Josef Sudbrack 340 

daß für Hildegard das breite Wissen von der Schöpfung nur wichtig war 
in Beziehung zu Gott. 

Hier sich ein Verständnis zu erarbeiten, wäre für den heutigen Menschen 
von höchstem Nutzen. Aber gerade hier häufen sich die Schwierigkeiten. 

Die der lateinischen Sprache ist nur die geringste. Hildegard schreibt ein 
recht persönliches Latein, das noch kaum erforscht ist. Ihre Sprache ist so 
gedrängt, so gefüllt mit Bildern, so anspruchsvoll in den Aussagen, daß 
jeder Übersetzer verzweifelt. Manchmal scheint es, daß ihre kraftvolle 
Persönlichkeit auch der Sprache der Römer eine eigenwillige Neuprägung 
gegeben hat. 

Hildegards Sprache lebt überdies von Bibel, Liturgie und Väterlesung. 
Bibel und Liturgie waren ihr Wörterbuch und lehrten sie die Regeln, wie 
man Sätze formt und Worte aneinanderfügt. Ein mittelalterlicher Mönch 
schrieb: •Mönche und Nonnen bewegen sich im Reichtum biblischer Bücher, 
wie ein Fisch im Wasser schwimmt."6 Man müßte also die biblische Fülle 
im Gedächtnis mittragen und sie dann überdies in der Exegese der dama- 
ligen Zeit deuten, um mit Hildegard zu denken und sie zu verstehen. 

Doch das ist nur die äußerliche Schwierigkeit. Dahinter birgt sich die 
Fremdheit des mittelalterlichen Weltbilds. Hildegard beginnt ihre Visio- 
nen meist mit einem Introitus: 

•Ich schaute - und sah etwas wie einen großen, eisenfarbigen Berg. Dar- 
auf thronte ein so Lichtherrlicher, daß seine Herrlichkeit meine Augen 
blendete."7 Man hat - unerleuchteterweise • gemeint, Hildegard schreibe 
gleichsam im Diktat Gottes; und jedes ihrer Worte, jeder ihrer Vergleiche, 
jedes ihrer Bilder sei inspiriert von göttlichem Geist. Also müsse man alles 
und jedes Wort für Wort akzeptieren. Nun, man hat nachgewiesen, daß 
in Hildegards Visionen göttliche Inspiration und menschliches Wissen • 
aus Studium und aus Intuition - zusammenfließen8. Wir müssen also Hil- 
degard vom Weltbild ihrer Zeit heraus zu verstehen und in das unsere zu 
übersetzen suchen. 

Damit sind nun nicht nur irgendwelche, vielleicht wichtige Korrekturen 
an falschen naturwissenschaftlichen Kenntnissen gemeint. Es genügt nicht - 
konkret gesagt - zu zeigen, daß die Erde nicht die naturwissenschaftliche 
Mitte des Kosmos, und daß die Sterne nicht von Gott als Schmuck an den 
Himmel gesetzt sind. 

6 J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl, Studien zur Frömmig- 
keitsgeschichte des Spätmittelalters, Münster 1967, I 99-119. 
7 Briefwechsel (Anm. 5), 170; verkürzt nach A. Führkötter, Hildegard von Bingen, Salz- 
burg 1972, 39. 
8 Blattbeilage: Wie hat Hildegard von Bingen ihre Werke verfaßt? 



Meditieren und Schauen 341 

Mit solchen nicht unwichtigen Korrekturen wäre weniges, vielleicht so- 
gar falsches getan. Erst wenn man sich in das Symboldenken des Mittel- 
alters hineinlebt, öffnet sich ein Zugang zur Persönlichkeit Hildegards, 
kann ihr Werk in die heutige Zeit übersetzt werden. 

In einem Trost- und Ermunterungsbrief an den überlasteten Abt von 
Ebrach, den Zisterzienser Adam, spricht Hildegard von der Liebe, die in 
der Ewigkeit zu Haus ist, aber von Gott schöpferisch verwirklicht wurde in 
der Welt; in deren Tun also wir Menschen auch den Himmel und die gött- 
liche Wirklichkeit erreichen. Ein Preisgesang engagierten Tuns. 

Hildegard schreibt dies nicht in mahnender Predigt, als ein Lob der Tu- 
gend oder als einen philosophisch-theologischen Traktat. Hildegard malt 
ein Bild. •In wahrer Geistesschau, mit wachem Körper, sah ich etwas wie ein 
überaus schönes Mägdlein... Und ich hörte eine Stimme, die zu mir sprach: 
Das Mägdlein, das du siehst, ist die Liebe. In der Ewigkeit hat sie ihr Zelt. 
Denn als Gott die Welt erschaffen wollte, neigte er sich in zärtlichster 
Liebe herab ... Die ganze Schöpfung nennt dieses Mägdlein ,Herrin'. Denn 
aus ihr ist sie hervorgegangen, weil die Liebe das Erste war.. ."9 

Wer dies als eine Allegorie liest, die man amüsiert zur Kenntnis nimmt, 
aber dann wegen des Wichtigeren beiseite legt, verkennt Hildegard. Sie 
sah die drei hier angesprochenen Ebenen als eine einzige, geschichtete 
Wirklichkeit; Gradualismus heißt dies in der Germanistik. In der Mitte 
das Mädchen, das die Liebe ist, die reale Schöpfung mit ihrer Schönheit 
und ihrer Größe. Daraus spricht, auf den Menschen, den Schauenden, bezo- 
gen, die Liebe, der Anspruch ethischen Verhaltens zum Mitmenschen. Auf 
Gott hin und auf die Gesamtheit der Wirklichkeit bezogen aber zeigt sich 
in Gestalt des Mädchens das Band zwischen Himmel und Erde, das Hinab- 
steigen der Ewigkeit Gottes in die Zeit. Schöpfung, mit dem Ordnungs- 
punkt in Gott, die konkrete Erscheinung des Mädchens und die Forderung 
zur Liebe fallen in einer einzigen, für Hildegard unauflöslichen Schau zu- 
sammen. 

Es ist für uns nicht gerade leicht, diese Synthese nachzuvollziehen; der 
wichtigste Zugang zu ihr ist der Glaube an Gott, den Schöpfer aller Dinge, 
an Gott, die Mitte allen ethischen Anspruchs, an Gott, um dessen heiligen 
Willen sich alles fügt, was in unserer Zeitlichkeit auseinanderfällt. Von 
ihm her wird verständlich, daß das Mädchen der Liebe kein Bild, sondern 
Realität ist, so wie die Einheit von Schöpfung und Gottes Liebe nicht nur 
Bild, sondern konkrete Wirklichkeit bedeutet. 

Für Hildegard war diese Einheit Mitte ihres Lebens und Wirkens. In 
einem berühmten Brief an Wibert von Gembloux schildert sie ihr Schauen; 

' Briefwedisel (Anm. 5), 140-141. 



Josef Sudbrack 342 

von Kindheit an sei sie schon mit der Gabe des Schauens gesegnet gewesen 
- •bis zur gegenwärtigen Stunde, wo ich doch schon mehr als siebzig Jahre 
alt bin. Und meine Seele steigt - wie Gott will - in dieser Schau empor bis 
in die Höhe des Firmaments... Ich sehe sie (die Dinge)... einzig in meiner 
Seele, mit offenen leiblichen Augen, so daß ich dabei niemals die Bewußt- 
losigkeit einer Ekstase erleide, sondern wachend schaue ich dies, bei Tag 
und Nacht... Ich strecke mich aus nach dem lebendigen Gott und überlasse 
all dies Ihm, damit Er, der weder Anfang noch Ende hat, mich in all dem 
vor dem Bösen bewahre .. ."10 

Das Schauen der Hildegard ist alles dies zusammen: Gott und Welt, In- 
nerlichkeit und Kosmos, verbunden in einer Gestalt. Intuitiv-schöpferisch 
schaut Hildegard in dieser Gestalt mehr, als Philosophen und Theologen 
in Begriffe auseinanderlegen. 

Ihr ganzes Leben war von diesem •Schauen" durchdrungen. Es war kein 
•ekstatisches" Erleben, das den Geist gleichsam aus der Leiblichkeit her- 
auslöst. Es war Hildegards normales Leben, in dem sie schaute. Gewiß gab 
es Höhepunkte, wo ihr im göttlichen Licht Besonderes aufging und neue 
Aufträge zuteil wurden. Aber ihr Leben war ständig durchflössen von die- 
sem Licht-des-Schauens - so wie wir anderen Menschen leben im Licht der 
Sonne, ohne daß wir ständig daran denken, daß es eine Sonne gibt. 

Aber es gibt die Sonne; und für Hildegard war es Daseinsevidenz, daß 
die Quelle dieses ihres visionären Sehens Gott selbst ist. Ganz vorsichtig 
deutet sie es in dem genannten Brief an: •In diesem Licht sehe ich zuwei- 
len, aber nicht oft, ein anderes Licht, das mir das .Lebendige Licht' genannt 
wird. Wann und wie ich es schaue, kann ich nicht sagen ..." 

Es war Gottes Wirklichkeit, die Hildegards Leben zu einem schauenden 
Leben machte. 

Welt- und Menschenbild 

Ein unscheinbarer Satz aus dem dritten Teil (7. Schau) des Liber Scivias - 
Wisse die Wege - soll die Einheit des Schauens der Hildegard und zugleich 
die bodenständige Menschlichkeit ihres Schauens weiter verdeutlichen. 

Sie spricht von der Predigt der Apostel über den dreieinigen Gott: •Sie 
riefen aus, daß Gott der Vater das Schöpfungswerk vollendete, als er den 
Menschen schuf zur Seligkeit dort oben; ihrer ging der Mensch verlustig. 
Denn er, der aus Erdenlehm gebildet ward, um sich nach oben aufzurichten, 
beugte sich aus eigenem Entschluß zur Erde zurück nach unten; aber jetzt 
ist er in der Gnade durch den Mensch-gewordenen Gottessohn von neuem 

10 Briefwechsel (Anm. 5), 226-228. 



Meditieren und Schauen 343 

nach oben hin aufgerichtet und ist durch den Heiligen Geist erleuchtet und 
gestärkt, damit er nicht im Verderben zugrundegehe, sondern in Erlösung 
gerettet werde."11 

Hildegard steht in einer Tradition, die von den Kirchenvätern bis Mar- 
tin Luther reicht; sie versteht den Menschen in Raum-Vorstellungen: auf- 
gerichtet zu Gott - gebeugt in der Sünde. 

Wir wissen zwar, daß der Himmel Gottes nicht einfachhin •oben" ist. 
Aber dennoch hat der Mensch Urbefmdlichkeiten, die sich mit der Erfah- 
rung von aufrecht und gekrümmt verbinden. Man kann es leiblich nach- 
empfinden, wie richtig, wie schön, wie sinngebend das Aufrechtstehen 
ist - •jemand aufrecht-offen ins Antlitz schauen". Hildegard erfuhr diese 
Leib-Gestimmtheit Tag für Tag in der Liturgie. Ihr kranker Körper war 
besonders empfindsam dafür. In unserer Zeit hat der marxistische Philo- 
soph Ernst Bloch von neuem die Sensibilität für die Wertigkeit des Homo 
erectus, des aufrechten Menschen geweckt - Freiheit, Selbstbestimmung, 
Würde, Verantwortung. 

Für Hildegard war die Leiberfahrung "Aufrecht - gebeugt" Ausdruck 
der Innenstimmung des Menschen von •Gnade - Sünde". In dieser leib- 
haften Bildlichkeit sammelte sich auf der einen Seite die Schöpfungswirk- 
lichkeit ein - der •aufrechte Mensch" schließt als •Mikrokosmos", als 
•Welt im Kleinen", alle Elemente der großen Welt, des •Makrokosmos", 
in sich ein und führt diese Welt empor zu Gott. So sagt Hildegard in dem 
zitierten Satz von Gott dem Vater, daß er das •Schöpfungswerk vollendete, 
als er den Menschen schuf zur Seligkeit dort oben." Zugleich erspürt die 
Heilige im Aufrecht-Sein des Menschen die geschichtliche und moralische 
Dimension des Erlöserwerks. Schmählich verachtete der Mensch die Gabe 
des •Aufrechtstehens vor Gott"; doch der Menschgewordene teilte sein 
Gebeugtsein und richtete ihn wieder auf; und sein Geist, der Geist Gottes, 
bestärkt den Menschen in dieser neu-geschenkten Haltung, damit er nun 
nicht wiederum falle. 

In dem einen leiberfahrenen Bild vom •Aufrechtstehen" ist die gesamte 
Wirklichkeit von Welt und Mensch eingefangen. Auch wir heute können 
etwas von der Richtigkeit und der Gültigkeit dieser •ikonographischen 
Philosophie und Theologie" erahnen, in der Hildegard lebte. Und wir 
sollten versuchen, von dieser Weltschau der Heiligen und Mystikerin eine 
Brücke zu schlagen in unsere Welterfahrung - nur so kann Hildegard von 
Bingen lebendig werden für heute. 

11 Hildegardis Scivias, edidit Adelgundis Führkötter OSB, collaborante Angela Arleva- 
ris OSB, (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis XLHI et XLIII A), Tourn- 
hout 1978, III 7, 374-380 (Bd. II 472). 



Josef Sudbrack 344 

Der Mensch - ein schauendes Wesen 

Zu Beginn des Liber Scivias sieht Hildegard in einem gewaltigen Bild 
Schöpfung und Mensch. Dies deutet sie - in Anlehnung an ein Kirchenge- 
bet - aus: 

•Gott hat das All nach seinem Willen gefügt und geschaffen, damit sein 
Wesen erkannt und verehrt werde. Denn nicht nur das Sichtbare und Zeit- 
liche ließ er in ihm kundwerden, sondern auch das Unsichtbare und Ewige 
offenbarte er in diesem All."12 

1. Die Grundhaltung Hildegards vor Gott und Welt ist das Schauen. 
Das sichtbare Erblicken, und im sichtbaren das unsichtbare Wesen Gottes 
schauen - das ist Gottes Auftrag an den Menschen. Hier liegt das, was Hil- 
degards Genie und Charisma ausmacht und was ihre Ausstrahlungskraft 
begründet. Das Unsichtbare Gottes im Sichtbaren dieser Welt erblicken. 

Der Mensch als schauendes Wesen - so läßt sich dies umschreiben. Darin 
müssen wir einen ersten Auftrag erkennen. Können wir noch schauen? Bei 
irgendetwas stehen bleiben, hinblicken, und im Hinblicken verharren. 
Nicht weitergehen von Sensation zu Sensation, von Schlagzeile zu Schlag- 
zeile, sondern Schauen, und im Schauen erfahren, welche Tiefe und Weite 
sich in den Dingen dieser Welt zeigt. 

Einem alten Schema folgend lassen sich die Erfahrungs- und Erkennt- 
niskräfte des Menschen dreifach gliedern. Hören - Fühlen - Schauen. 
Wenn wir dem nachgehen, erheben wir keinen Anspruch auf naturwissen- 
schaftliche Exaktheit, sondern wollen aufzeigen, was mit dem Wort vom 
Menschen als •schauendem Wesen" gesagt ist. 

Wenn ein Mensch hört, wird er in der personalen Mitte angesprochen, 
dort, wo er bereit ist, sich zu entscheiden; er öffnet sich auf etwas, was ihm 
fremd ist, nimmt es an oder lehnt es ab, gehorcht ihm oder verweigert den 
Gehorsam. Nicht nur die deutsche Sprache zeigt diese Verwandtschaft zwi- 
schen •Hören" und •Gehorchen" auf. Der Mensch kann personal hören, 
ohne innerlich und ganzheitlich mitzuschwingen. Er horcht-gehorcht blind; 
er beugt sich dem vernommenen Willen des anderen und hofft, daß einmal 
die Augen des •blinden Horchen-Gehorchens" aufgehen werden und er 
schauen darf, von Angesicht zu Angesicht. 

Wenn ein Mensch aber fühlt, dann schwingt in ihm selbst etwas mit. Die 
Mystik gebraucht dazu Metaphern wie •schmecken", •riechen". Jetzt ist 
nicht mehr die Distanz des •Gehorchens" bestimmend, sondern die Ganz- 
heit einer Stimmung. Das Hinhören auf ferne Instrumente, die Musik her- 
vorbringen, wird zu einem inneren Erleben von Musik. Verstandliche 

12 Scivias (Anm. 11), I 3, 108-112 (Bd. I 41-42). 



Meditieren und Schauen 345 

Analysen und willentliches Ja haben zwar den Tönen ein Tor geöffnet, 
aber nun singt und schwingt und lebt der Mensch in der Musik. Er vergißt 
sich und ist nur noch ein Erfüllt- und Durchzogensein von Musik. Der 
Mensch erfährt sich selbst und in der eigenen Gestimmtheit fühlt er die 

Musik. 
In dieser isolierenden Betrachtungsweise stehen •Hören" und •Fühlen" 

auf zwei entgegengesetzten Flügeln der menschlichen Erfahrungs- und 
Erkenntniskräfte. Hören als •Aus-sich-heraustreten" - ekstatisch nennt es 
die mystische Fachsprache; fühlen als •in-sich-hineingehen" - enstatisch 
pflegt man es zu bezeichnen. 

Dazwischen aber und beides vereinend liegt dasjenige, was Hildegards 
Schauen ausmacht. Im Schauen ist ihre Emotionalität so völlig einbezogen, 
daß sie in dem Brief an Wibert von Gembloux schreiben kann: •Aber so- 
lange ich (das lebendige Licht) schaue, wird alle Traurigkeit und Angst 
von mir genommen, so daß ich mich wie ein einfaches junges Mädchen 
fühle und nicht wie eine alte Frau ..." Man wird nicht ohne eine lächelnde 
Ergriffenheit diese Aussage der alten kranken Dame von 70 Jahren nach- 
empfinden. Vielleicht steigen Bilder von Kinderaugen in der Erinnerung- 
hoch, von Augen, die •schauten", die Schönheit, Glück, Ergriffenheit in sich 
eindringen ließen; und so wurde das Kind ganz und gar schauend, stau- 
nend, ein beglücktes Auge. Wahres Schauen ist ein ganzes und volles Fühlen 
und Erfahren. 

Zugleich aber ist Schauen auch ein •Aus-sich-hinaus-Treten" wie das 
Hören. Der erwähnte Brief an Wibert von Gembloux beginnt mit dem Be- 
kenntnis: •Die Worte, die ich spreche, habe ich nicht von mir noch von 
einem Menschen, sondern ich sage sie aus der Schau, die ich von oben emp- 
fing ... Gott wirkt, wo Er will, zur Ehre seines Namens und nicht zur Ehre 
des erdhaften Menschen. Ich aber bin ständig von zitternder Furcht erfüllt. 
Denn keine Sicherheit irgendeines Könnens erkenne ich in mir. Doch 
strecke ich meine Hände zu Gott empor, daß ich von Ihm gehalten werde, 
wie eine Feder, die ohne jedes Gewicht von Kräften sich vom Wind dahin- 
wehen läßt." 

Das Schauen, das Hildegard erlebte, vereinigt in sich beides: 
- Die Distanz des Gehorchens - Gottes und der Welt Bilder kommen von 

außen auf sie zu; sie muß sich ihnen öffnen, ja sie ist sogar, wie sie schreibt 
•ständig von zitternder Furcht erfüllt". •Erwirkt euer Heil in Furcht und 
Zittern" schreibt Paulus vom Glaubensgehorsam des Menschen. Hilde- 
gards •mystisches Schauen" ist alles andere als ein mystisches Einheitser- 
leben, in dem die Unterschiedenheit der Dinge untergeht in einem Meer 
des Erlebens. Im mystischen Schauen steht die Weltordnung Gottes der 
Seherin gegenüber. 



Josef Sudbrack 345 

- Und zugleich ist dieses Schauen ein Gestimmtsein bis in die letzte Faser 
des Erlebens hinein. Hildegard ist mit ihrem ganzen Sein einbezogen. Der 
Vergleich mit dem Fühlen eines •einfachen jungen Mädchens" zeigt, wie 
sehr die Seherin ganz und gar aufgegangen war in diesem Erleben. 

2. Hildegard schaute im Sichtbaren das •Unsichtbare und Ewige", was 
in Gott ruht. Sie schaute in der Wirklichkeit des vor Augen Stehenden die 
•wirklichere" Wirklichkeit Gottes, der allem Geschauten erst seinen Sinn 
gibt. Sie sah im Sichtbaren die Unsichtbarkeit Gottes, wie es die Liturgie 
der Weihnachtspräfation besingt. 

Das scheint uns kühn und ungewohnt zu sein. Aber geht nicht jedes echte 
Schauen über die rein vorgefundenen Dinge hinaus? Wenn wir vor einem 
Stein stehenbleiben und ihn ansehen, seine Struktur und seine Farben be- 
wundern, dann haben wir schon den ersten Schritt über die reine Vorfind- 
lichkeit getan. Der Stein ist für uns nicht mehr nur ein Ding, das man 
anschaut, registriert und beiseite legt; wir sind über die Welt des Vorfind- 
lichen, des Informativen, des Tatsächlichen hinausgeschritten. Wir ent- 
decken im •sichtbaren" Stein schon etwas •Unsichtbares" - Schönheit, 
Glanz, Freude, Ordnung, Wahrheit. 

In dem Wort und der Erfahrung des •Schauern" im tiefen ursprüngli- 
chen Sinn der Sprache ist mitgesagt, daß mehr aufgeht als ein technisch 
registrierender Apparat festhalten kann. Wir entdecken Tiefenschichten 
von Wirklichkeit - und aktivieren zugleich in uns selbst eine bessere Kraft 
der Wirklichkeitsbegegnung. 

In neuer Weise enthüllt sich diese Tiefendimension des •Schauens", wo 
man vor einem Menschen steht. Auch da gibt es das rein Vorgefundene, 
das durch chemische Analysen und anatomische Sezierung zu bestimmen ist. 
Aber wer einen Menschen anschaut, sieht keinen anatomischen Atlas oder 
ein biologisches Lehrkapitel: Er sieht ihn. Er schaut ihn an. 

Als erstes vielleicht seine Schönheit. •Schönheit" aber ist nicht meßbar; 
•Schönheit" trägt ein Stück vom Unsichtbaren mit sich, das über naturwis- 
senschaftliche Dinglichkeit hinausragt. Schönheit ist, das wußten die My- 
stiker aller Religionen, ein Weg zur Urschönheit Gottes. Wer Schönheit 
anschaut - und man muß sie anschauen, man kann sie nicht nur sehend 
registrieren -, hat seine Augen schon in die Richtung hinein gelenkt, wo 
Hildegard Gott erblickte, im Sichtbaren den Unsichtbaren. 

Aber die Schönheit ist nur eine erste Stufe des Anschauens eines Men- 
schen. Wer wirklich ihn, d. h. also •dich" anschaut, sieht in dir, in deiner 
Leiblichkeit, mehr als Schönheit; er erblickt, er schaut •dich" an, das Ge- 
heimnis deiner Freiheit, die Tiefe deines Lebens. 



Meditieren und Schauen 347 

Und wer einen Menschen •angeschaut" hat, in seiner äußeren Gestalt 
•ihn" selbst gesehen hat, findet diesen Menschen auch in seinen Werken 
wieder. Sie sind Kunstwerke, die den Stempel, die Schriftzüge des Künst- 
lers tragen; sie sind Zeugnisse, an denen man den Geist des Urhebers er- 
schaut. 

In dieser Weise schaute Hildegard die Welt und die Geschichte an - als 
Kunstwerk, als Schöpfung Gottes. Das war für sie kein Denken, kein 
Schlußfolgern, um über die Sichtbarkeit der Welt nun zur Unsichtbarkeit 
Gottes emporzusteigen. Es war für Hildegard ein einfaches Schauen: 

Sie schaute in den Dingen der Welt die Schönheit Gottes; sie schaute in 
dem Auf und Ab der Geschichte ihrer Zeit den ewigen Willen Gottes; sie 
schaute in den Anliegen der Menschen die Sorge Gottes um seine liebsten 
Geschöpfe. 

3. Können wir heute diese Weltschau nachvollziehen? Sicher nicht in der 
Weise, wie Hildegard die Welt erblickte. Ihr Geist war nicht nur mit einer 
intuitiven Kraft begabt, die uns heute fremd geworden ist. Gott hat sie 
auch begnadet zur •prophetissa", zur schauenden Heiligen. 

Aber etwas von dieser Gabe des Schauen-Könnens ist jedem Menschen 
aufgegeben. Wir zeigten es schon: Eigentlich übersteigt jedes wahre 
Schauen schon die reine Tatsache der Dingwelt. Jedes Schauen entdeckt 
Zusammenhänge und Ordnungen, die dasjenige überragen, was man mit 
Feststellen und Vergleichen aufschreiben kann. Jedes wahre •Schauen" 
sieht schon einen Sinn in den Dingen und sieht in diesem •Sinn" schon die 
Spur Gottes. 

Das ist die erste Lehre, die uns Hildegard in die Gegenwart hinein 
spricht: Schaut und lernt das Schauen! Übt euch, stehenzubleiben und hinzu- 
sehen auf die unscheinbaren Dinge dieser Welt. Kann nicht ein Grashalm 
von Gottes Liebe künden? Ist nicht ein Wassertropfen voll von Geheimnis? 
Liegt nicht auf einem Saatkorn der Segen, den Gott der Welt gegeben hat? 

Aber dann tiefer: Hildegard sieht in der Gestalt des Menschen einen 
•Mikrokosmos", das heißt, die Welt im Kleinen. Und sie bewundert diesen 
Mikrokosmos als Bild des Makrokosmos, als Bild der Welt im Großen. 
Und wiederum tut sich ein Bezug auf zur Ewigkeit Gottes, die diesen Men- 
schen geschaffen, in ihm die Welt abgebildet und dahinein ein Stück der 
ewigen Schönheit gelegt hat. 

Gewiß, so alles umfassend und zugleich liebevoll das Einzelne anfassend 
wie bei Hildegard wird unser Schauen niemals werden. Aber ist nicht doch 
jedes neue Schauen mit den Augen des Leibes und darin den Augen der 
Liebe eine Bestätigung des Glaubens an Gott, der diese Welt schuf und sie 
gut nannte? Und können wir überhaupt den Glauben an Gott, den Schöp- 



Josef Sudbrack 348 

fer der Welt, im Herzen tragen, wenn wir ihn nicht stützen und nähren mit 
dem Schauen, das unseren Alltag begleitet? 

Der Mensch - schauend in der Ordnung Gottes 

Man wird solchen Gedanken, die für eine Meditation im Schauen plädie- 
ren, vorhalten: Das sind Träume, das sind Utopien. In Wirklichkeit ist die 
Welt nicht schön, sondern häßlich; in Wirklichkeit trägt der Lauf der 
Dinge keinen Sinn in sich, sondern offenbart letzte Sinnlosigkeit. 

Was du Schauen nennst, ist Selbstbetrug. Du machst dir vor, daß da 
Ordnung sei und daß diese Ordnung in einer Mitte ruht, die du Gott 
nennst. Doch wenn du die Augen öffnest, siehst du, daß diese Welt voll 
Unordnung ist, und du mußt zugeben, daß diese Unordnung zusammen- 
schlägt zur völligen Sinnlosigkeit. Du bist in ein überholtes Weltbild ver- 
liebt, das Hildegard noch für richtig halten konnte, das aber heute - durch 
Naturwissenschaft und Philosophie, am meisten aber durch die Bosheit der 
Menschen - ad absurdum geführt worden ist. Dein •Meditieren im 
Schauen" ist Selbstbetrug. 

1. Auf solche Vorhaltungen gibt es keine von außen her beweisende, 
sondern nur eine von innen her überzeugende Antwort. Auch Hildegard 
von Bingen meinte nicht nur, es sei da eine schöne geordnete Welt, ein Kos- 
mos, in dem der Mensch spazieren dürfe wie im Garten Eden. Sie wußte 
von Unordnung, Gefährdung und Sinnlosigkeit. 

Und deshalb geht ihre symbolische Weltschau nicht nur nach außen in 
die göttliche Ordnung hinein, sondern ebenso nach innen, in den Auftrag 
an den Menschen, in sich selbst Ordnung zu schaffen. 

Im dritten Teil des Liber Scivias, in der sechsten Schau sieht Hildegard 
Grundhaltungen des Menschen als Frauengestalten, die im Inneren einer 
Burg stehen: Die Enthaltsamkeit, die Hochherzigkeit und die Hingabe. 
Von letzterer schaut sie: •Auf ihrer Brust wird ein Engel sichtbar, mit 
einem Flügel an jeder Schulter; das will besagen, daß der Mensch in sei- 
nem Erkennen stets die Ordnung der Engel nachahmen soll, eine jede An- 
ordnung Gottes liebend; mit dem Paar der Flügel erhebt er sich in guten 
wie in schlechten Tagen; denn durch deren Doppelkraft wird er sich vor 
dem einen Gott weder im Guten über das Maß erheben, noch völlig danie- 
dersinken im Bösen. Er erhebt sich im Flug, was besagt: Gott anschauen 
in der Reinheit des Herzens, so sich über sich selbst erheben und nicht zu 
Boden sinken."13 

13 Scivias (Anm. 11), III 6, 762-771 (Bd. II 453-454). 



Meditieren und Schauen 349 

Nur der kann die Ordnung Gottes in der Welt erblicken, der im eigenen 
Inneren Ordnung hat. Diese Korrespondenz von Außen und Innen, von 
erblickter Schönheit und Schönheit des Erblickens, von sinnerfüllter Welt 
und sinnbejahender innerer Haltung ist ein Grundzug des Denkens und 
Schauens der Hildegard von Bingen. 

Nur der wird die Schönheit der Welt und deren Gipfel in Gottes Schön- 
heit schauen, der in sich selbst, in seinem Leben und Streben diese Schön- 
heit zu verwirklichen sucht. In alter Terminologie gesagt: Es gibt einen 
inneren Zusammenhang von menschlicher Tugendhaftigkeit und dem Auf- 
spüren Gottes in der Welt; in moderner Terminologie ausgedrückt: Nur 
wer versucht, in sich selbst einen Sinn zu schaffen, wird auch den Sinn in 
dieser Welt finden; nur wer in sich selbst versucht, Gott zu begegnen, wird 
Gott auch in dieser Welt begegnen. 

Es geht um die Ordnung Gottes für diese Welt - nur der wird ihr begeg- 
nen, der sich bemüht, in der eigenen Welt Ordnung zu schaffen. Nur der 
erkennt im Makrokosmos Gottes Fügung, der sich im eigenen Mikrokosmos 
der Fügung Gottes beugt. 

2. Das sind Wahrheiten, die uns Menschen von heute in den großen Di- 
mensionen - hier Gottes Weltordnung, da ethische Ordnung des Menschen 
- vielleicht fremd und übertrieben scheinen. Aber in der kleinen Welt des 
Alltags ist die Korrespondenz für jedermann einsichtig. 

Nur der erblickt die Schönheit der Welt, der in innerer Harmonie lebt; 
wer in sich selbst gestört ist, wird auch in der Welt Trümmern begegnen. 
Das Kind, das die Obhut der Mutter mit sich trägt, wird auch der Welt ver- 
trauen; das Kind aber, das sich innerlich im Stich gelassen fühlt, wird auch 
in seinem äußeren Leben Angst und Furcht erfahren. Theodor Adorno hat 
diese Lebensweisheit einmal boshaft karikierend auf den Kopf gestellt: 
•Der Balken im eigenen Auge ist das beste Vergrößerungsglas für den 
Splitter im fremden." So wie du in dir selbst gestimmt bist, so schaust du 
die Welt und ihre Menschen. 

Damit aber werden Ethik und Kosmologie, die Entsprechung von inne- 
rer und äußerer Ordnung, bei Hildegard zu einer Forderung an den Men- 
schen. Wer die Welt als sinnvoll erschauen will, muß in sich selbst sinnvoll 
leben; wer die Welt in ihrer Ordnung erfahren will, muß in sich selbst 
Ordnung schaffen. 

Das im Vorangehenden beschriebene Schauen wird nur dem Menschen 
geschenkt, der die Ordnung des Geschauten auch in sich selbst realisiert. 

3. Es sind alte Weisheiten; die Hl. Schrift ist voll von ihnen. Hildegard 
aber beschreibt sie in der visionären Kraft ihrer Bilder. 

Selbst dann, wenn sie in einer großartigen Schau das Geheimnis Gottes 



Josef Sudbrack 350 

selbst erblickt, sein inneres, dreieiniges Leben, korrespondiert dieser Schau 
in Gott hinein das fromme ehrfürchtige Anbeten in Hildegards eigener 
Seele. 

•Vergiß nicht deines Schöpfers . . .", mahnt Hildegard, •in deinem gei- 
stigen Sinnen gedenke jenes, der dich aufrichtete - als du nämlich während 
der Zeit deines falschen Zutrauens glaubtest, daß du nach deinem eigenen 
Verlangen einhergehen könntest, dich zur Höhe erhobst und dich in die 
Tiefe hinabwarfst, als du im Glück aufrecht standest, aber in Unglück hin- 
fielst . .. Das soll der treue Mensch machen: die kindischen Torheiten ver- 
lassen und zur Fülle der Tugenden aufsteigen; ... So, o Mensch, umfasse 
deinen Gott im Licht deiner Stärke . . . Wer aber wachenden Auges sieht 
und wessen Ohren von der Stimme klingen, der reiche diesen geheimnis- 
vollen (mysticis) Worten von mir den umarmenden Kuß; mir nämlich, dem 
Lebendigen, entströmen sie."14 

Es gibt keine Schau des Unsichtbaren im Sichtbaren, keine Erfahrung 
Gottes in dieser Welt, die sich nicht in der moralischen Haltung des Men- 
schen spiegelt. .. oder den Menschen, der da schaut und erfährt, beflügelt, 
ein guter Mensch zu werden. 

Nur der gute Mensch sieht Gottes Güte in dieser Welt, nur der gläubige 
Mensch erfährt das Glück des Glaubens an Gott. 

Der Mensch - ausschauend in Hoffnung 

Dennoch bleibt die bisher gezeichnete Harmonie vom Mikrokosmos des 
guten Menschen mit dem Makrokosmos der guten Welt zu leicht. Wieviele 
gute Menschen leben in einer bösen Umgebung! Menschen, die sich um die 
rechte Ordnung mühen und denen die Welt dennoch furchtbar und grau- 
sam entgegentritt! 

Doch für Hildegard ist die Korrespondenz von innerer und äußerer 
Ordnung keine Gegenwartsidylle. Ihre Bilder sind erfüllt von Hoffnung. 
Ihre Visionen schließen die Zukunft Gottes ein, in dessen Hand allein die 
endgültige Übereinstimmung von innerer und äußerer Ordnung liegt. 
Hildegard ist eine Prophetin, die aus der Zukunft Gottes die Gegenwart 
anschaut. 

Zwar kann ein moderner Mensch die Einheit von geglückter Zukunft 
und harrender Gegenwart kaum noch so geschlossen schauen, wie es Hilde- 
gard gegeben war. Aber wer von ihr lernen will, wer auch nur ein wenig 
mit ihr •schauen" möchte, muß diesen dritten Pol zur inneren Haltung und 
äußeren Ordnung, nämlich Gott, mitschauen. Dann erst beginnen Hilde- 
gards Bilder zu sprechen. 

14 Scivias (Anm. 11), II 2, 201-236 (Bd. I 130-132). 



Meditieren und Schauen 351 

Im letzten Teil von Scivias sieht sie •das Gebäude des Heils", eine To- 
tal-Vision der Menschheitsgeschichte. In der südlichen Mitte der Burg steht 
die tragende •Säule der Menschheit des Erlösers", •das Mysterium des 
menschgewordenen Gottessohnes, wie mir damals in geheimnisvoller Dar- 
stellung bedeutet wurde". 

An dieser Säule sind Figuren beschäftigt, die die sieben menschlichen 
Grundhaltungen darstellen. Eine darunter ist die Hoffnung. 

•Auf den Glauben gegründet, erhebt sie sich einem Leben entgegen, das 
nicht schon auf Erden besessen, sondern im Himmel auf die Zeit immer- 
währender Belohnung hin verborgen bleibt. Die Hoffnung seufzt ihm in 
ihrer ganzen Sehnsucht entgegen - so wie der Arbeiter nach der Belohnung 
und der Sohn nach seinem rechtmäßigen Erbe Ausschau hält. Darum auch 
ist die Hoffnung in mattfarbenes Gewand gekleidet. Die Zuversicht ihres 
Wirkens ist gleichsam von Schatten umhüllt; denn noch hat sie nicht den 
Lohn, sondern seufzt nach ihm in ständigen Sehnsuchtsrufen, erwartet die 
Zukunft unter vielen Mühen. Aber das Leidenskreuz meines gekreuzigten 
Sohnes zeigt sich ihr in der Luft; zu ihm erhebt sie voll Inbrunst Augen und 
Hände. So also erweckt die Hoffnung in den Herzen der Gläubigen, die 
ihre Sehnsucht nach oben, gleichsam in die Luft richten, eine überreiche 
Zuversicht auf das Todesleiden meines Erstgeborenen. Denn auf ihn hin 
richten sie den inneren Blick des Glaubens und das leuchtende Wirken 
ihres Abmühens - in demütiger und aufrichtiger Hinneigung."15 

Hildegards Schauungen sind keine in sich stehende Visionen, bringen 
auch keine humanitären Appelle an rein-menschliches Ethos, sondern 
wachsen im Glauben an Gott und seinen Jesus Christus. Die Kraft, die Zu- 
versicht, die Geschlossenheit und die Sicherheit ihrer Bilder gründeten in 
der christlichen Hoffnung, die sich - wie die Vision zeigt • an die Säule der 
Menschheit Jesu klammert und das Kreuz vor Augen sieht. 

Wenn wir heute uns nur ein wenig in die Meditation des Schauen einle- 
ben wollen, mit der Hildegard die Welt erfuhr, dann können und dürfen 
wir es in Ehrlichkeit nur tun, wenn uns die Säule der Menschheit Jesu trägt. 
Das ist eine gesamtchristliche Erfahrung: Jeder menschliche Optimismus, 
jede positive Weltsicht, die im Kreuz Christi, an seinem Tod, vorbeischaut, 
wird an der Brutalität der Gegenwart und an der eigenen Arglosigkeit 
zerschellen. 

Die grandiose Vision der Hildegard lebt aus der Zuversicht, daß die 
gute Zukunft in Gottes Hand verborgen liegt; lebt aus dem Kreuz Christi, 
in dem sich Gott mit dieser Welt verbunden hat; lebt aus der Hoffnung, 
die das helleuchtende Gewand des Himmels tragen darf. 

15 Scivias (Anna. 11), III 8, 1090-1105 (Bd. II 510). 



Josef Sudbrack 352 

Deshalb sind alle Bilder Hildegards mit dem Wort verbunden. Den letz- 
ten Brief, den sie an ihren späteren Sekretär Wibert von Gembloux, ab- 
sendet, leitet sie folgendermaßen ein: 

•In der geistgewirkten Schau meiner Seele sah und hörte ich folgende 
Worte: O Söhne der Liebe! Getränkt aus dem unausschöpflichen, ins ewige 
Leben hinübersprudelnden Quell, entzündet an der nie verlöschenden 
Leuchte des Wortes Gottes, sucht ihr unermüdlich in reinem Glauben, was 
Gottes ist, und verlangt danach, es zu finden."16 

Die Schauungen der Hildegard überzeugen nur, weil sie das Hören ein- 
schließen, weil sie sich in das Wort der Verheißungen Gottes hinein öffnen. 
Bei der kurzen Phänomenbeschreibung des Schauens und des Hörens zeigte 
sich gerade das Hören als Element des Noch-nicht-Greifens, des Unter- 
wegs-Seins; unterwegs zu Gott, dessen Gegenwart in unserer Zeit geprägt, 
durchzogen ist vom Kreuz und Leiden seines Sohnes. Die Schauungen der 
Hildegard sind Visionen der Hoffnung und des Weges. Nicht umsonst 
spielt das Bild des Weges eine so große Rolle in ihren Visionen. Durch 
Hören wird der Schlüssel zum Verständnis der Bilder aus der eigenen Be- 
findlichkeit in das Wort Gottes hineingelegt; oder anders gesagt: der 
Wegweiser, der den Sinn des Gehens aufzeigt, richtet sich auf ein Ziel, das 
erst am Ende des Weges aufleuchtet; den Sinn der Gegenwart kann nur 
der schauen, der sich über die Gegenwart nach Gott hin ausstreckt. 

Eine Meditation im Schauen, die wir von Hildegard lernen sollten, 
bleibt nur ehrlich und gegenwartsnah, wenn sie sich öffnet zur Hoffnung, 
zu einer Hoffnung, die gestützt ist auf Gottes Verheißungen. - Worauf 
auch sonst! 

Ihr Buch Scivias beginnt Hildegard mit einer Schau: 
•Und siehe! Im dreiundvierzigsten Jahre meines Lebenslaufes war ich - 

in großer Furcht und zitternder Aufmerksamkeit - gebannt von einer 
himmlischen Schau."17 

Aber sie beendet es mit dem Hören auf Worte: 
•Wer aber scharfe Ohren hat zum inneren Verstehen, der lechze in bren- 

nender Liebe meines Spiegelbildes (der Kirche) nach diesen Worten und 
schreibe sie sich in den Grund seiner Seele ein. Amen."18 

Wir sollten von Hildegard lernen, daß die Welt und die Menschen zum 
Schauen da sind; daß wir sie anschauend meditieren sollen; meditierend 
in ihre Tiefe eindringen- ob sich nicht ein Weg öffnet zur ewigen Ordnung 
Gottes. 

16 Briefwechsel (Anm. 5), 230. 
17 Scivias (Anm. 11), Protestificatio 5-7 (Bd. I 3). 
18 Scivias (Anm. 11), III 13, 671-696 (Bd. II 636). 



Zum Sinn des Alters 353 

Wir sollten von Hildegard lernen, daß nur der die Ordnung Gottes 
schauen kann, der sich um die eigene Ordnung bemüht, daß nur ein helles 
Auge die Helligkeit der Welt erblicken kann. 

Wir sollten aber auch von Hildegard lernen, daß dies alles nur möglich 
ist in dem Glauben an Gott, der über dem Lauf der Welt stehend die Ge- 
schicke der Welt lenkt, daß dies alles nur möglich ist im Hören auf das 
Wort, in dem der Sohn zu uns spricht. Sein Kreuz, so schreibt Hildegard, ist 
•das Heilmittel für alle Wunden"18. Es ist das Heilmittel, an dem die Me- 
ditation unseres Schauens, an dem unser Auge genesen kann. 

Zum Sinn des Alters 

Eine christlich-philosophische Meditation 

Jörg Splett, Offenbach 

Die Bibel, das heilige Buch Israels und der Christen, ist voll von Bitten um 
langes Leben als Zeichen des Segens Gottes. Aber - wie der kaum nur 
platte Spruch besagt - wer nicht jung sterben will, muß alt werden. Und 
das ist kein geringer Preis. - Die Gebote vom Sinai richten sich bekanntlich 
nicht zuerst und eigentlich an Kinder, sondern an Erwachsene, und denen 
wird auferlegt, Vater und Mutter zu ehren • dann nämlich, wenn es sich 
nicht mehr wie von selbst versteht, wenn die Eltern nicht mehr achtungge- 
bietend und kaum noch ehrfurchteinflößend wirken, eben dann aber Ehr- 
erbietung und Achtung um so nötiger brauchen. 

Aus dieser Not ruft der bewegende Psalm 71 (9) zu Gott: •Verwirf mich 
nicht [schleudere nimmer mich fort, heißt es bei Martin Buber], wenn ich 
alt bin; verlaß mich nicht, wenn meine Kräfte schwinden." 

Es stimmt zwar, was Robert Spaemann anmerkt, daß •Zivilisationen 
dem Lebensglück abträglich [sind], die in der allgemeinen Schätzung des 
Menschen, seiner Einfluß- und Wirkungsmöglichkeiten, eine Prämie auf 
Jugend setzen und so erstens das Gefühl erzeugen, die Zeit auf hektische 
Weise nutzen zu müssen, zweitens aber das Gefühl, daß es vorwiegend 
bergab geht".1 Doch inwieweit ist auch dort, wo sie gewährt wird, die •Prä- 
1 Philosophie als Lehre vom glücklichen Leben, in: G. Bien (Hrsg.), Die Frage nach dem 
Glück, Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1978, 1-19, 12. 




