Meditieren und Schauen

Hildegard von Bingen und unsere Daseinserfahrung

Josef Sudbrack, Miinchen

Die Heiligenverehrung lebt in vielfaltiger Form wieder auf. Man beginnt
zu ahnen, dafl der Heiligenhimmel kein Gberfliissiger Zierat und kein ba-
rockes Beiwerk zum Glauben an Gott ist; in der Verschiedenheit der Bio-
graphien und Personlichkeiten driickt sich ein Wesenszug christlicher und
auch humaner Religiositét aus: Gott ist kein Einsamer; der Mensch ist kein
Einsiedler. Bedenken sollte man, was der amerikanische Soziologe, An-
drew Greeley, schreibt: ,dafl viele Beobachter auflerhalb der Kirche
den Wert dieses Symbols (es geht um Maria; es gilt aber allen Heiligen)
gerade in unserer Zeit entdecken, da in der Kirche die Marienverehrung
stark zuriickgegangen ist und nur mehr eine periphere Rolle spielt.“! Wir
brauchen die Heiligen.

Die Kanonisierung von Personen kann aber auch gefihrlich sein. Man
denke an den Personenkult von heute; an die blinde Verehrung der echten
und falschen Gurus; den Einfluf von Sektenfithrern; die verfithrerische
Rolle von politischen und kulturellen Idolen. Paulus fordert eine vernunft-
gepragte Frommigkeit. Das gilt der heutigen Heiligenverehrung.

Das gilt in besonderem Mafle der Beschiftigung mit einer Frau wie Hil-
degard von Bingen. Denn sie hat der ,discretio®, der unterscheidenden
Klugheit eine herausragende Rolle auf dem Weg des Menschen zu Gott
gegeben. So spricht Gott selbst bei ihr:

»Gab Ich ihm (dem Menschen) doch die Unterscheidungskraft zwischen
Gut und Bos nach Meinem Gleichbild. Mit diesem Erkennen sollte er die
ganze Schopfung unterscheiden; er sollte sie bewufit erkennen und gleich
Mir die Gewalt Gber sie haben.“?

Zweifaches liegt in der Mahnung zur unterscheidenden Klugheit: Zuerst
muf es uns um die echte Hildegard von Bingen gehen — nicht also um eine
der heutigen Gemiitsstimmung angepafite. Aber das andere ist noch wich-
tiger. Nur wer von Hildegard lernt, wird sie verstehen. Man muf} aus dem
heutigen Welt- und Daseinsverstdndnis an sie herantreten und sie befra-
gen. Wenn Hildegard zu einer bewunderten Museumsfigur wiirde, hitte

1 A. Greeley, Maria, Uber die weibliche Dimension Gottes, Graz—Wien-Kéln, 1979, 17.
2 Welt und Mensch, Das Buch ,De Operatione Dei“, ans dem Genter Kodex iibersetzt
und erldutert von H. Schipperges, Salzburg 1963, 209.



Meditieren und Schauen 337

sie ihre Bedeutung als Heilige, ihre Bedeutung fiir uns verloren. Nur das
ist wichtig fiir uns, was in unser Leben eingreift.

Zu den Hintergriinden ihres Lebens

Hildegard von Bingen ist eine Ausnahmegestalt der Geschichte. Thr Leben
fallt in eine Zeit, die man ,Hochmittelalter” nennt (1098-1179), in eine
,Glanzeit der mittelalterlichen Kirche und Kultur“s. Trotz aller Streitig-
keiten war die abendlindische Christenheit damals geeint; mit den roma-
nischen und schnell darauf gotischen Bauten wurde ein Zeichen fiir alle
Zeiten gesetzt; die Wissenschaft nahm einen ungeahnten Aufschwung an
den Kathedralschulen und neu erblithenden Universititen; neue und re-
formierte Ordensgemeinschaften bezeugen die Kraft des Christentums; voll
Vitalitit suchte man — mit keineswegs immer lobenswerten Mitteln — das
Christentum bis an die Grenzen der damals bekannten Welt auszubreiten.
Auch innerhalb der christlichen Lande ergreift der humane Impuls Jesu
nun auch die breiten Volksmassen. Das Hochmittelalter war nicht nur eine
Glanzzeit der Kirche, sondern auch eine der menschlichen Kultur und der
Humanitat.

Selbst an heutigen Mafstiben der Emanzipation gemessen ist es aufier-
ordentlich, wie Hildegard von Bingen aus dieser groflen Zeit herausragte,
wie sie zur ,prophetissa teutonica®, zur deutschen Prophetin, wurde. Es gibt
in der gesamten Geschichte der Christenheit — und weit dariiber hinaus —
kaum eine Frau und wohl auch keinen Mann, der so unangefochten und so
allgemcin als prophetischer Sprecher anerkannt war. , Prophetisch“ bedeu-
tet dabei nicht, irgendwelche obskure Zukunftsdaten ans Licht der Gegen-
wart zerren, sondern heifdt: aus gottlicher Inspiration, als Mahner, tadelnd
und lobend, als Deuter und als Kiinder in die Offentlichkeit treten.

Hildegard, das letzte von zehn Kindern, entstammte dem edelfreien Ge-
schlecht von Bermersheim und wurde im Alter von acht Jahren der Meiste-
rin Jutta von Spanheim zur Erziehung fir das klésterliche Leben in die
Frauenklause iibergeben, die dem Monchskloster Disibodenberg (am Zu-
sammenflufl von Glan und Nahe) angebaut war. Mit fiinfzehn Jahren ent-
schied sich Hildegard fiir das benediktinisch-monastische Leben. Thre Bil-
dung erhielt sie durch ihre Meisterin Jutta und — dies vor allem — ihren
Lehrer, Magister Volmar, einen klugen Ménch vom Disibodenberg. Zwar
nennt sich Hildegard ,indocta“, ungelehrt. Aber dies mufl aus der Sprach-
und Denk-weise ihrer Zeit verstanden werden. Hildegard genof zwar
nicht die systematische Ausbildung der damaligen Gelehrten; aber ihre
Schriften bezeugen eine breite Belesenheit in Kirchenvétern und mittel-

8 Vgl. Kirchengeschichte von K. Bihlmeyer, H. Tuchle, Paderborn, viele Auflagen.



Josef Sudbrack 338

alterlichen Autoren und geben Kunde davon, dafl Hildegard in regem
miindlichem Austausch mit Gelehrten ihrer Zeit stand*.

Hildegard hat naturkundliche und heilkundliche Schriften verfafit, die
von innigem Vertrautsein mit den Schétzen der Volksmedizin zeugen. Von
ihr stammen ein Singspiel und Text und Musik vieler Lieder. Aber den
Ruhm brachten ihr die drei groflen Visionsbiicher: der Liber Scivias —
Wisse die Wege, ein Buch iiber die Schopfung und den Menschen, und ein
weiteres iiber den Menschen in der Verantwortung.

Diese Biicher sind wiederum nur der schriftliche Niederschlag eines aus-
gedehnteren Wirkens. Zuerst wurde, wie die Lebensbeschreibung berich-
tet, ihre Personlichkeit im Kloster und der ndheren Umgebung wirksam;
aber schon damals wandten sich hochgestellte Personlichkeiten an sie. Wir
wissen, dafl sie um 1154 eine personliche Unterredung mit Kaiser Barba-
rossa in der Kaiserpfalz zu Ingelheim hatte.

Thr Einflul wachst. Sie grindet das Benediktinerinnenkloster auf dem
Rupertsberg bei Bingen und besiedelt von dort mit ihren Nonnen das leer-
stehende Augustinerpriorat Eibingen bei Ridesheim.

Etwa 1159 unternimmt sie — auf Geheifl Gottes und im Gespiir der Not-
wendigkeit der Zeit — eine Predigtreise am Main entlang. Zwei Jahre dar-
auf fahrt sie — predigend, mahnend, kindend — durch das Rheintal und
Lothringen. Wir kennen eine dritte Predigtreise nach Kéln, vielleicht sogar
bis nach Liittich; und wissen von einer vierten ins Schwabenland. Es waren
»prophetische“ Pilgerfahrten im oben beschriebenen Sinn. So rief sie zu
Kéln aus: ,Ihr (Geistlichen und Priester) lafit euch durch jeden daherflie-
genden weltlichen Namen lahmlegen. Mit eurem leeren Getue verscheucht
ihr bestenfalls im Sommer einige Fliegen. Thr mifitet die starken Eckpfei-
ler sein, die die Kirche stiitzen. Allein ihr seid zu Boden geworfen und kein
Halt fiir die Kirche, sondern ihr flieht in die Hohle eurer Lust.“®

Hildegard erhebt die Stimme in politischen Fragen, wie beim Streit von
Papst und Gegenpapst. Sie korrespondiert mit Kaiser, Konig, Papst und
Bischof. Sie wagt Proteste gegen das Unrecht, wie ein Vorfall aus der letz-
ten Zeit ihres Lebens zeigt, als sie sich bis nach Rom wandte, um ein kir-
chenamtlich gesetztes Unrecht wiedergutzumachen.

Auch wer nur oberflachlich sich in mittelalterlicher Geistigkeit auskennt,
muf} staunen iber die Grofle dieser Frau, die ihre Zeit zugleich tberragte
und ganz und gar in ihr lebte.

4 Vgl. den ausfilhrlichen Index der Schrifizitate, der Autoren, der liturgischen Gesinge
und besonders den Wort-Index (leider, woh!l aus Platzmangel, nur an den Substantiva
orientiert) am Ende der kritischen Ausgabe des Liber Scivias (Anm. 11) 637-913.

5 Briefwedhsel, nach den ltesten Handschriften iibersetzt und nach den Quellen crliutert,
von A. Fithrkétter, Salzburg 1965, 110.



Meditieren und Schauen 339

Die Wurzeln der Personlichkeit

Hildegard war Benediktinerin; als Abtissin zweier Gemeinschaften trug
sie Verantwortung fiir fremdes und eigenes benediktinisches Leben. Bene-
diktinertum aber bedeutet tégliches gemeinsames Beten und Singen des
Stundengebets; geregelten Stundenablauf mit feierlichen Gesidngen und
Liturgien. Benediktinertum bedeutet Vertrautsein mit den biblischen Schrif-
ten und der biblischen Tradition, die, gelesen und gehort, tagliche Nahrung
sind. Benediktinertum bedeutet Gemeinschaft gleichgesinnter Menschen.
Benediktinertum bedeutet den tdglichen Rhythmus von Gebet und Arbeit,
von Entspannung und Ruhe, von stiller Mahlzeit und gemeinsamem Ge-
sprach. Benediktiner leben im Jahresrhythmus der kirchlichen Feste, leben
im Ablauf der groflen Geschehnisse des Lebens: Wachsen, Reifen, Altern,
Sterben. Benediktinertum meint Existenz in heiliger Ordnung — die Regel
des hl. Benedikt ist das Grundbuch einer Abtei.

Von Kindheit an wurde Hildegard durch dieses Leben der Ordnung
gepragt. Und das Kind besafl einen wachen, aufnahmebereiten Geist. Es
ist erstaunlich und bewunderswert, wie Hildegard, die sich als ungelehrt
bekennt, das reiche naturwissenschaftliche, medizinische und theologisch-
philosophische Wissen ansammeln konnte, das uns aus ihren Schriften ent-
gegentritt. Sicherlich trug ihre weise Lehrerin dazu bei, Jutta von Span-
heim; sicherlich ihre benediktinischen Freunde und Mitarbeiter, Volmar
und Gottfried vom Disibodenberg, spiter Wibert von Gembloux; sicherlich
die vielen Menschen, denen sie auf ihren Reisen begegnete und die im Klo-
ster bei ihr Rat suchten; sicherlich hatte sie auch ein Biicherwissen, das ihr
beim Horen und Lesen zuflofl. All das mufl Hildegard aufgenommen ha-
ben mit der Begabung des intuitiven Schauens. Dariiber hinaus aber muf§
sie auch in einer schauenden Néhe zu den Dingen, den Menschen und zu
Gott gestanden haben, in der ihr Wirklichkeitsbeziige unmittelbar aufgin-
gen. Sie lebte so unmittelbar in Welt und Geschichte, dafl wir, die wir
durch Technik und sogenannte Kultur entfremdet sind, dies kaum nach-
empfinden konnen.

Diese ihre intuitive Kraft verband Hildegard mit dem benediktinischen
Geist der Ordnung. Alle ihre Schriften bezeugen eine Kreativitit, die der
Wissensfiille ihrer Zeit eine geformte Gestalt verleiht. Sind nicht kreative
Intuition und besonnene Ordnungskraft die Gaben, die einen Menschen
zum Genie machen?

Doch fiir Hildegard waren diese ihre Gaben nur die Bereitung des Zen-
trums ihrer Personlichkeit, ,,nur gleichsam das Material, in dem sie das
aussprach und lebte, was ihre Bezichung zu Gott, zum Menschen und zur
Schépfung ausmacht. Die drei prophetisch geschauten Biicher bezeugen,



Josef Sudbrack 340

daf fiir Hildegard das breite Wissen von der Schopfung nur wichtig war
in Beziehung zu Gott.

Hier sich ein Verstdndnis zu erarbeiten, wire fiir den heutigen Menschen
von hochstem Nutzen. Aber gerade hier hdufen sich die Schwierigkeiten.

Die der lateinischen Sprache ist nur die geringste. Hildegard schreibt ein
recht personliches Latein, das noch kaum erforscht ist. Ihre Sprache ist so
gedringt, so gefiillt mit Bildern, so anspruchsvoll in den Aussagen, dafl
jeder Ubersetzer verzweifelt. Manchmal scheint es, dafl ihre kraftvolle
Personlichkeit auch der Sprache der Romer eine eigenwillige Neuprigung
gegeben hat.

Hildegards Sprache lebt iiberdies von Bibel, Liturgie und Vaiterlesung.
Bibel und Liturgie waren ihr Wérterbuch und lehrten sie die Regeln, wie
man Sitze formt und Worte aneinanderfiigt. Ein mittelalterlicher Monch
schrieb: ,Monche und Nonnen bewegen sich im Reichtum biblischer Biicher,
wie ein Fisch im Wasser schwimmt.“¢ Man miifite also die biblische Fiille
im Gedachtnis mittragen und sie dann iiberdies in der Exegese der dama-
ligen Zeit deuten, um mit Hildegard zu denken und sie zu verstehen.

Doch das ist nur die duflerliche Schwierigkeit. Dahinter birgt sich die
Fremdheit des mittelalterlichen Weltbilds. Hildegard beginnt ihre Visio-
nen meist mit einem Introitus:

»Ich schaute — und sah etwas wie einen grofien, eisenfarbigen Berg. Dar-
auf thronte ein so Lichtherrlicher, daf seine Herrlichkeit meine Augen
blendete.“” Man hat — unerleuchteterweise — gemeint, Hildegard schreibe
gleichsam im Diktat Gottes; und jedes ithrer Worte, jeder ihrer Vergleiche,
jedes ihrer Bilder sei inspiriert von gottlichem Geist. Also miisse man alles
und jedes Wort fiir Wort akzeptieren. Nun, man hat nachgewiesen, dafl
in Hildegards Visionen gottliche Inspiration und menschliches Wissen —
aus Studium und aus Intuition — zusammenf{liefen®. Wir miissen also Hil-
degard vom Weltbild ihrer Zeit heraus zu verstehen und in das unsere zu
iibersetzen suchen.

Damit sind nun nicht nur irgendwelche, vielleicht wichtige Korrekturen
an falschen naturwissenschaftlichen Kenntnissen gemeint. Es geniigt nicht —
konkret gesagt — zu zeigen, dafl die Erde nicht die naturwissenschaftliche
Mitte des Kosmos, und dafl die Sterne nicht von Gott als Schmuck an den
Himmel gesetzt sind.

8 J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl, Studien zur Frommig-
keitsgeschichte des Spiatmittelalters, Miinster 1967, 1 99-119.

7 Briefwechsel (Anm. 5), 170; verkiirzt nach A. Fithrkotter, Hildegard von Bingen, Salz-
burg 1972, 39.

8 Blattbeilage: Wie hat Hildegard von Bingen thre Werke verfafit?



Meditieren und Schauen 341

Mit solchen nicht unwichtigen Korrekturen wire weniges, vielleicht so-
gar falsches getan. Erst wenn man sich in das Symboldenken des Mittel-
alters hineinlebt, 6ffnet sich ein Zugang zur Personlichkeit Hildegards,
kann ihr Werk in die heutige Zeit ibersetzt werden.

In einem Trost- und Ermunterungsbrief an den iiberlasteten Abt von
Ebrach, den Zisterzienser Adam, spricht Hildegard von der Liebe, die in
der Ewigkeit zu Haus ist, aber von Gott schopferisch verwirklicht wurde in
der Welt; in deren Tun also wir Menschen auch den Himme] und die gott-
liche Wirklichkeit erreichen. Ein Preisgesang engagierten Tuns.

Hildegard schreibt dies nicht in mahnender Predigt, als ein Lob der Tu-
gend oder als einen philosophisch-theologischen Traktat. Hildegard malt
ein Bild. ,In wahrer Geistesschau, mit wachem Korper, sah ich etwas wie ein
iiberaus schones Magdlein . . . Und ich horte eine Stimme, die zu mir sprach:
Das Migdlein, das du siehst, ist die Liebe. In der Ewigkeit hat sie ihr Zelt.
Denn als Gott die Welt erschaffen wollte, neigte er sich in zértlichster
Liebe herab . .. Die ganze Schopfung nennt dieses Mégdlein ,Herrin‘. Denn
aus ihr ist sie hervorgegangen, weil die Liebe das Erste war. . .**

Wer dies als eine Allegorie liest, die man amiisiert zur Kenntnis nimmt,
aber dann wegen des Wichtigeren beiseite legt, verkennt Hildegard. Sie
sah die drei hier angesprochenen Ebenen als eine einzige, geschichtete
Wirklichkeit; Gradualismus heifit dies in der Germanistik. In der Mitte
das Middchen, das die Liebe ist, die reale Schopfung mit ihrer Schonheit
und ihrer Grofle. Daraus spricht, auf den Menschen, den Schauenden, bezo-
gen, die Liebe, der Anspruch ethischen Verhaltens zum Mitmenschen. Auf
Gott hin und auf die Gesamtheit der Wirklichkeit bezogen aber zeigt sich
in Gestalt des Miadchens das Band zwischen Himmel und Erde, das Hinab-
steigen der Ewigkeit Gottes in die Zeit. Schopfung, mit dem Ordnungs-
punkt in Gott, die konkrete Erscheinung des Mddchens und die Forderung
zur Liebe fallen in einer einzigen, fur Hildegard unaufléslichen Schau zu-
sammen.

Es ist fiir uns nicht gerade leicht, diese Synthese nachzuvollziehen; der
wichtigste Zugang zu ihr ist der Glaube an Gott, den Schépfer aller Dinge,
an Gott, die Mitte allen ethischen Anspruchs, an Gott, um dessen heiligen
Willen sich alles fiigt, was in unserer Zeitlichkeit auseinanderfallt. Von
ihm her wird verstandlich, dafl das Madchen der Liebe kein Bild, sondern
Realitiit ist, so wie die Einheit von Schépfung und Gottes Liebe nicht nur
Bild, sondern konkrete Wirklichkeit bedeutet.

Firr Hildegard war diese Einheit Mitte ihres Lebens und Wirkens. In
einem beriihmten Brief an Wibert von Gembloux schildert sie ibhr Schauen;

® Briefwechsel (Anm. 5), 140-141.



Josef Sudbrack 342

von Kindheit an sei sie schon mit der Gabe des Schauens gesegnet gewesen
— »bis zur gegenwirtigen Stunde, wo ich doch schon mehr als siebzig Jahre
alt bin. Und meine Seele steigt — wie Gott will — in dieser Schau empor bis
in die Héhe des Firmaments . .. Ich sehe sie (die Dinge)... einzig in meiner
Seele, mit offenen leiblichen Augen, so daf} ich dabei niemals die Bewufit-
losigkeit einer Ekstase erleide, sondern wachend schaue ich dies, bei Tag
und Nacht. .. Ich strecke mich aus nach dem lebendigen Gott und iiberlasse
all dies Thm, damit Er, der weder Anfang noch Ende hat, mich in all dem
vor dem Bésen bewahre . . .“10

Das Schauen der Hildegard ist alles dies zusammen: Gott und Welt, In-
nerlichkeit und Kosmos, verbunden in einer Gestalt. Intuitiv-schpferisch
schaut Hildegard in dieser Gestalt mehr, als Philosophen und Theologen
in Begriffe auseinanderlegen.

Ihr ganzes Leben war von diesem ,Schauen® durchdrungen. Es war kein
»ekstatisches“ Erleben, das den Geist gleichsam aus der Leiblichkeit her-
auslost. Es war Hildegards normales Leben, in dem sie schaute. Gewify gab
es Hohepunkte, wo ihr im géttlichen Licht Besonderes aufging und neue
Auftrége zuteil wurden. Aber ihr Leben war stindig durchflossen von die-
sem Licht-des-Schauens — so wie wir anderen Menschen leben im Licht der
Sonne, ohne daf wir stindig daran denken, daf} es eine Sonne gibt.

Aber es gibt die Sonne; und fir Hildegard war es Daseinsevidenz, daf}
die Quelle dieses ihres visiondren Sehens Gott selbst ist. Ganz vorsichtig
deutet sie es in dem genannten Brief an: ,In diesem Licht sehe ich zuwei-
len, aber nicht oft, ein anderes Licht, das mir das ,Lebendige Licht' genannt
wird. Wann und wie ich es schaue, kann ich nicht sagen . . .“

Es war Gottes Wirklichkeit, die Hildegards Leben zu einem schauenden
Leben machte.

Welt- und Menschenbild

Ein unscheinbarer Satz aus dem dritten Teil (7. Schau) des Liber Scivias —
Wisse die Wege - soll die Einheit des Schauens der Hildegard und zugleich
die bodenstindige Menschlichkeit ihres Schauens weiter verdeutlichen.

Sie spricht von der Predigt der Apostel Gber den dreieinigen Gott: ,,Sie
riefen aus, dafl Gott der Vater das Schopfungswerk vollendete, als er den
Menschen schuf zur Seligkeit dort oben; ihrer ging der Mensch verlustig.
Denn er, der aus Erdenlehm gebildet ward, um sich nach oben aufzurichten,
beugte sich aus eigenem Entschlufl zur Erde zuriick nach unten; aber jetzt
ist er in der Gnade durch den Mensch-gewordenen Gottessohn von neuem

1 Briefwechsel (Anm. 5), 226-228.



Meditieren und Schauen 343

nach oben hin aufgerichtet und ist durch den Heiligen Geist erleuchtet und
gestirkt, damit er nicht im Verderben zugrundegehe, sondern in Erlésung
gerettet werde.“1

Hildegard steht in einer Tradition, die von den Kirchenvitern bis Mar-
tin Luther reicht; sie versteht den Menschen in Raum-Vorstellungen: auf-
gerichtet zu Gott — gebeugt in der Siinde.

Wir wissen zwar, dal der Himmel Gottes nicht einfachhin ,oben® ist.
Aber dennoch hat der Mensch Urbefindlichkeiten, die sich mit der Erfah-
rung von aufrecht und gekrimmt verbinden. Man kann es leiblich nach-
empfinden, wie richtig, wie schon, wie sinngebend das Aufrechtstehen
ist — ,jemand aufrecht-offen ins Antlitz schauen®. Hildegard erfuhr diese
Leib-Gestimmtheit Tag fiir Tag in der Liturgie. Thr kranker Kérper war
besonders empfindsam dafiir. In unserer Zeit hat der marxistische Philo-
soph Ernst Bloch von neuem die Sensibilitét fir die Wertigkeit des Homo
erectus, des aufrechten Menschen geweckt — Freiheit, Selbstbestimmung,
Wiirde, Verantwortung.

Fiir Hildegard war die Leiberfahrung “Aufrecht — gebeugt® Ausdruck
der Innenstimmung des Menschen von ,Gnade — Siinde“. In dieser leib-
haften Bildlichkeit sammelte sich auf der einen Seite die Schopfungswirk-
lichkeit ein — der ,aufrechte Mensch“ schliefit als ,,Mikrokosmos®, als
» Welt im Kleinen®, alle Elemente der groflen Welt, des ,Makrokosmos®,
in sich ein und fuhrt diese Welt empor zu Gott. So sagt Hildegard in dem
zitierten Satz von Gott dem Vater, dafl er das ,,Schopfungswerk vollendete,
als er den Menschen schuf zur Seligkeit dort oben.“ Zugleich erspiirt die
Heilige im Aufrecht-Sein des Menschen die geschichtliche und moralische
Dimension des Erloserwerks. Schméhlich verachtete der Mensch die Gabe
des ,Aufrechtstehens vor Gott“; doch der Menschgewordene teilte sein
Gebeugtsein und richtete ihn wieder auf; und sein Geist, der Geist Gottes,
bestirkt den Menschen in dieser neu-geschenkten Haltung, damit er nun
nicht wiederum falle.

In dem einen leiberfahrenen Bild vom , Aufrechtstehen® ist die gesamte
Wirklichkeit von Welt und Mensch eingefangen. Auch wir heute kénnen
etwas von der Richtigkeit und der Giltigkeit dieser ,ikonographischen
Philosophie und Theologie“ erahnen, in der Hildegard lebte. Und wir
sollten versuchen, von dieser Weltschau der Heiligen und Mystikerin eine
Briicke zu schlagen in unsere Welterfahrung — nur so kann Hildegard von
Bingen lebendig werden fiir heute.

1t Hildegardis Scivias, edidit Adelgundis Fithrkotter OSB, collaborante Angela Arleva-
ris OSB, (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis XLIII et XLIII A), Tourn-
hout 1978, III 7, 374-380 (Bd. 11 472).



Josef Sudbrack 344

Der Mensch - ein schauendes Wesen

Zu Beginn des Liber Scivias sicht Hildegard in einem gewaltigen Bild
Schopfung und Mensch. Dies deutet sie — in Anlehnung an ein Kirchenge-
bet — aus:

»Gott hat das All nach seinem Willen gefiigt und geschaffen, damit sein
Wesen erkannt und verehrt werde. Denn nicht nur das Sichtbare und Zeit-
liche lief} er in ihm kundwerden, sondern auch das Unsichtbare und Ewige
offenbarte er in diesem All.“12

1. Die Grundhaltung Hildegards vor Gott und Welt ist das Schauen.
Das sichtbare Erblicken, und im sichtbaren das unsichtbare Wesen Gottes
schauen — das ist Gottes Auftrag an den Menschen. Hier liegt das, was Hil-
degards Genie und Charisma ausmacht und was ihre Ausstrahlungskraft
begriindet. Das Unsichtbare Gottes im Sichtbaren dieser Welt erblicken.

Der Mensch als schauendes Wesen — so 148}t sich dies umschreiben. Darin
mussen wir einen ersten Auftrag erkennen. Konnen wir noch schauen? Bei
irgendetwas stehen bleiben, hinblicken, und im Hinblicken verharren.
Nicht weitergehen von Sensation zu Sensation, von Schlagzeile zu Schlag-
zeile, sondern Schauen, und im Schauen erfahren, welche Tiefe und Weite
sich in den Dingen dieser Welt zeigt.

Einem alten Schema folgend lassen sich die Erfahrungs- und Erkennt-
niskrafte des Menschen dreifach gliedern. Héren — Fithlen — Schauen.
Wenn wir dem nachgehen, erheben wir keinen Anspruch auf naturwissen-
schaftliche Exaktheit, sondern wollen aufzeigen, was mit dem Wort vom
Menschen als ,schauendem Wesen* gesagt ist.

Wenn ein Mensch kért, wird er in der personalen Mitte angesprochen,
dort, wo er bereit ist, sich zu entscheiden; er offnet sich auf etwas, was ihm
fremd ist, nimmt es an oder lehnt es ab, gehorcht ihm oder verweigert den
Gehorsam. Nicht nur die deutsche Sprache zeigt diese Verwandtschaft zwi-
schen ,Hoéren“ und ,Gehorchen“ auf. Der Mensch kann personal héren,
ohne innerlich und ganzheitlich mitzuschwingen. Er horcht-gehorcht blind;
er beugt sich dem vernommenen Willen des anderen und hofft, daf} einmal
die Augen des ,blinden Horchen-Gehorchens® aufgehen werden und er
schauen darf, von Angesicht zu Angesicht.

Wenn ein Mensch aber fiihit, dann schwingt in ihm selbst etwas mit. Die
Mystik gebraucht dazu Metaphern wie ,schmecken, ,riechen“. Jetzt ist
nicht mehr die Distanz des ,Gehorchens® bestimmend, sondern die Ganz-
heit einer Stimmung. Das Hinhoren auf ferne Instrumente, die Musik her-
vorbringen, wird zu ecinem inneren Erleben von Musik. Verstandliche

12 Scivias (Anm. 11), I 3, 108-112 (Bd. I 41-42).



Meditieren und Schauen 345

Analysen und willentliches Ja haben zwar den Tonen ein Tor gedffnet,
aber nun singt und schwingt und lebt der Mensch in der Musik. Er vergifit
sich und ist nur noch ein Erfiillt- und Durchzogensein von Musik. Der
Mensch erfihrt sich selbst und in der eigenen Gestimmtheit fithlt er die
Musik.

In dieser isolierenden Betrachtungsweise stehen ,Horen und ,,Fithlen®
auf zwei entgegengesetzten Fliigeln der menschlichen Erfahrungs- und
Erkenntniskrifte. Horen als ,Aus-sich-heraustreten® — ekstatisch nennt es
die mystische Fachsprache; fiihlen als ,in-sich-hineingehen® — enstatisch
pflegt man es zu bezeichnen.

Dazwischen aber und beides vereinend liegt dasjenige, was Hildegards
Schauen ausmacht. Im Schauen ist ihre Emotionalitat so vollig einbezogen,
daf sie in dem Brief an Wibert von Gembloux schreiben kann: ,Aber so-
lange ich (das lebendige Licht) schaue, wird alle Traurigkeit und Angst
von mir genommen, so daf ich mich wie ein einfaches junges Madchen
fithle und nicht wie eine alte Frau . . .“ Man wird nicht ohne eine lichelnde
Ergriffenheit diese Aussage der alten kranken Dame von 70 Jahren nach-
empfinden. Vielleicht steigen Bilder von Kinderaugen in der Erinnerung
hoch, von Augen, die ,schauten®, die Schonheit, Gliick, Ergriffenheit in sich
eindringen lielen; und so wurde das Kind ganz und gar schauend, stau-
nend, ein begliicktes Auge. Wahres Schauen ist ein ganzes und volles Fithlen
und Erfahren.

Zugleich aber ist Schauen auch ein ,Aus-sich-hinaus-Treten“ wie das
Horen. Der erwihnte Brief an Wibert von Gembloux beginnt mit dem Be-
kenntnis: ,Die Worte, die ich spreche, habe ich nicht von mir noch von
einem Menschen, sondern ich sage sie aus der Schau, die ich von oben emp-
fing . . . Gott wirkt, wo Er will, zur Ehre seines Namens und nicht zur Ehre
des erdhaften Menschen. Ich aber bin stindig von zitternder Furcht erfillt.
Denn keine Sicherheit irgendeines Konnens erkenne ich in mir. Doch
strecke ich meine Hinde zu Gott empor, daf} ich von Ihm gehalten werde,
wie eine Feder, die ohne jedes Gewicht von Kréften sich vom Wind dahin-
wehen 1af}t.“

Das Schauen, das Hildegard erlebte, vereinigt in sich beides:

—Die Distanz des Gehorchens — Gottes und der Welt Bilder kommen von
auflen auf sie zu; sie muf sich ihnen 6ffnen, ja sie ist sogar, wie sie schreibt
,standig von zitternder Furcht erfillt“. ,Erwirkt euer Heil in Furcht und
Zittern“ schreibt Paulus vom Glaubensgehorsam des Menschen. Hilde-
gards ,mystisches Schauen ist alles andere als ein mystisches Einheitser-
leben, in dem die Unterschiedenheit der Dinge untergeht in einem Meer
des Erlebens. Im mystischen Schauen steht die Weltordnung Gottes der
Seherin gegeniiber.



Josef Sudbrack 346

— Und zugleich ist dieses Schauen ein Gestimmtsein bis in die letzte Faser
des Erlebens hinein. Hildegard ist mit ihrem ganzen Sein cinbezogen. Der
Vergleich mit dem Fithlen cines ,einfachen jungen Midchens zeigt, wie
sehr die Seherin ganz und gar aufgegangen war in diesem Erleben.

2. Hildegard schaute im Sichtbaren das ,Unsichtbare und Ewige”, was
in Gott ruht. Sie schaute in der Wirklichkeit des vor Augen Stehenden die
»wirklichere“ Wirklichkeit Gottes, der allem Geschauten erst seinen Sinn
gibt. Sie sah im Sichtbaren die Unsichtbarkeit Gottes, wie es die Liturgie
der Weihnachtsprifation besingt.

Das scheint uns kithn und ungewohnt zu sein. Aber geht nicht jedes echte
Schauen iiber die rein vorgefundenen Dinge hinaus? Wenn wir vor einem
Stein stehenbleiben und ihn anschen, seine Struktur und seine Farben be-
wundern, dann haben wir schon den ersten Schritt iiber die reine Vorfind-
lichkeit getan. Der Stein ist fir uns nicht mehr nur ein Ding, das man
anschaut, registriert und beiseite legt; wir sind iiber die Welt des Vorfind-
lichen, des Informativen, des Tatsichlichen hinausgeschritten. Wir ent-
decken im ,sichtbaren“ Stein schon etwas ,Unsichtbares® — Schonheit,
Glanz, Freude, Ordnung, Wahrheit.

In dem Wort und der Erfahrung des ,Schauens im tiefen urspriingli-
chen Sinn der Sprache ist mitgesagt, dafl mehr aufgeht als ein technisch
registrierender Apparat festhalten kann. Wir entdecken Tiefenschichten
von Wirklichkeit — und aktivieren zugleich in uns selbst eine bessere Kraft
der Wirklichkeitsbegegnung.

In neuer Weise enthiillt sich diese Tiefendimension des »Schauens®, wo
man vor einem Menschen steht. Auch da gibt es das rein Vorgefundene,
das durch chemische Analysen und anatomische Sezierung zu bestimmen ist.
Aber wer einen Menschen anschaut, sieht keinen anatomischen Atlas oder
ein biologisches Lehrkapitel: Er sieht ihn. Er schaut ihn an.

Als erstes vielleicht seine Schonheit. ,Schonheit“ aber ist nicht mefibar;
»Schonheit” tragt ein Stiick vom Unsichtbaren mit sich, das iiber naturwis-
senschaftliche Dinglichkeit hinausragt. Schonheit ist, das wufiten die My-
stiker aller Religionen, ein Weg zur Urschonheit Gottes. Wer Schonheit
anschaut — und man muf} sie anschauen, man kann sie nicht nur sehend
registrieren —, hat seine Augen schon in die Richtung hinein gelenkt, wo
Hildegard Gott erblickte, im Sichtbaren den Unsichtbaren.

Aber die Schonheit ist nur eine erste Stufe des Anschauens eines Men-
schen. Wer wirklich ihn, d. b. also ,dich“ anschaut, sieht in dir, in deiner
Leiblichkeit, mehr als Schonheit; er erblickt, er schaut ,dich“ an, das Ge-
heimnis deiner Freiheit, die Tiefe deines Lebens.



Meditieren und Schauen 347

Und wer einen Menschen ,angeschaut hat, in seiner dufleren Gestalt
,ihn“ selbst gesehen hat, findet diesen Menschen auch in seinen Werken
wieder. Sie sind Kunstwerke, die den Stempel, die Schriftziige des Kiinst-
lers tragen; sie sind Zeugnisse, an denen man den Geist des Urhebers er-
schaut.

In dieser Weise schaute Hildegard die Welt und die Geschichte an — als
Kunstwerk, als Schopfung Gottes. Das war fiir sie kein Denken, kein
Schluffolgern, um iiber die Sichtbarkeit der Welt nun zur Unsichtbarkeit
Gottes emporzusteigen. Es war fiir Hildegard ein einfaches Schauen:

Sie schaute in den Dingen der Welt die Schonheit Gottes; sie schaute in
dem Auf und Ab der Geschichte ihrer Zeit den ewigen Willen Gottes; sie
schaute in den Anliegen der Menschen die Sorge Gottes um seine liebsten
Geschopfe.

3. Konnen wir heute diese Weltschau nachvollziehen? Sicher nicht in der
Weise, wie Hildegard die Welt erblickte. Ihr Geist war nicht nur mit einer
intuitiven Kraft begabt, die uns heute fremd geworden ist. Gott hat sie
auch begnadet zur , prophetissa“, zur schauenden Heiligen.

Aber etwas von dieser Gabe des Schauen-Konnens ist jedem Menschen
aufgegeben. Wir zeigten es schon: Eigentlich iibersteigt jedes wahre
Schauen schon die reine Tatsache der Dingwelt. Jedes Schauen entdeckt
Zusammenhinge und Ordnungen, die dasjenige iiberragen, was man mit
Feststellen und Vergleichen aufschreiben kann. Jedes wahre ,,Schauen®
sieht schon einen Sinn in den Dingen und sieht in diesem .,Sinn“ schon die
Spur Gottes.

Das ist die erste Lehre, die uns Hildegard in die Gegenwart hinein
spricht: Schaut und lernt das Schauen! Ubt euch, stehenzubleiben und hinzu-
sehen auf die unscheinbaren Dinge dieser Welt. Kann nicht ein Grashalm
von Gottes Liebe kiinden? Ist nicht ein Wassertropfen voll von Geheimnis?
Liegt nicht auf einem Saatkorn der Segen, den Gott der Welt gegeben hat?

Aber dann tiefer: Hildegard sieht in der Gestalt des Menschen einen
~Mikrokosmos“, das heifdt, die Welt im Kleinen. Und sie bewundert diesen
Mikrokosmos als Bild des Makrokosmos, als Bild der Welt im Grofien.
Und wiederum tut sich ein Bezug auf zur Ewigkeit Gottes, die diesen Men-
schen geschaffen, in ihm die Welt abgebildet und dahinein ein Stiick der
ewigen Schonheit gelegt hat.

GewiB, so alles umfassend und zugleich liebevoll das Einzelne anfassend
wie bei Hildegard wird unser Schauen niemals werden. Aber ist nicht doch
jedes neue Schauen mit den Augen des Leibes und darin den Augen der
Liebe eine Bestdtigung des Glaubens an Gott, der diese Welt schuf und sie
gut nannte? Und konnen wir iiberhaupt den Glauben an Gott, den Schép-



Josef Sudbrack 348

fer der Welt, im Herzen tragen, wenn wir ihn nicht stiitzen und nihren mit
dem Schauen, das unseren Alltag begleitet?

Der Mensch — schauend in der Ordnung Gottes

Man wird solchen Gedanken, die fiir eine Meditation im Schauen pladie-
ren, vorhalten: Das sind Traume, das sind Utopien. In Wirklichkeit ist die
Welt nicht schén, sondern haflich; in Wirklichkeit triagt der Lauf der
Dinge keinen Sinn in sich, sondern offenbart letzte Sinnlosigkeit.

Was du Schauen nennst, ist Selbstbetrug. Du machst dir vor, dafl da
Ordnung sei und daff diese Ordnung in einer Mitte ruht, die du Gott
nennst. Doch wenn du die Augen o6ffnest, siehst du, dafl diese Welt voll
Unordnung ist, und du mufit zugeben, daf diese Unordnung zusammen-
schldgt zur vélligen Sinnlosigkeit. Du bist in ein iiberholtes Weltbild ver-
liebt, das Hildegard noch fiir richtig halten konnte, das aber heute — durch
Naturwissenschaft und Philosophie, am meisten aber durch die Bosheit der
Menschen — ad absurdum gefithrt worden ist. Dein ,Meditieren im
Schauen® ist Selbstbetrug.

1. Auf solche Vorhaltungen gibt es keine von auflen her beweisende,
sondern nur eine von innen her iiberzeugende Antwort. Auch Hildegard
von Bingen meinte nicht nur, es sei da eine schone geordnete Welt, ein Kos-
mos, in dem der Mensch spazieren diirfe wie im Garten Eden. Sie wufite
von Unordnung, Gefdhrdung und Sinnlosigkeit.

Und deshalb geht ihre symbolische Weltschau nicht nur nach auflen in
die gottliche Ordnung hinein, sondern ebenso nach innen, in den Auftrag
an den Menschen, in sich selbst Ordnung zu schaffen.

Im dritten Teil des Liber Scivias, in der sechsten Schau sieht Hildegard
Grundhaltungen des Menschen als Frauengestalten, die im Inneren einer
Burg stehen: Die Enthaltsamkeit, die Hochherzigkeit und die Hingabe.
Von letzterer schaut sie: ,Auf ihrer Brust wird ein Engel sichtbar, mit
einem Fligel an jeder Schulter; das will besagen, daff der Mensch in sei-
nem Erkennen stets die Ordnung der Engel nachahmen soll, eine jede An-
ordnung Gottes liebend; mit dem Paar der Fliigel erhebt er sich in guten
wie in schlechten Tagen; denn durch deren Doppelkraft wird er sich vor
dem einen Gott weder im Guten tiber das Mafl erheben, noch véllig danie-
dersinken im Bésen. Er erhebt sich im Flug, was besagt: Gott anschauen
in der Reinheit des Herzens, so sich iiber sich selbst erheben und nicht zu
Boden sinken.“13

13 Scivias (Anm. 11), ITI 6, 762-771 (Bd. II 453-454).



Meditieren und Schauen 349

Nur der kann die Ordnung Gottes in der Welt erblicken, der im eigenen
Inneren Ordnung hat. Diese Korrespondenz von Aufien und Innen, von
erblickter Schonheit und Schonheit des Erblickens, von sinnerfiillter Welt
und sinnbejahender innerer Haltung ist ein Grundzug des Denkens und
Schauens der Hildegard von Bingen.

Nur der wird die Schonheit der Welt und deren Gipfel in Gottes Schon-
heit schauen, der in sich selbst, in seinem Leben und Streben diese Schon-
heit zu verwirklichen sucht. In alter Terminologie gesagt: Es gibt einen
inneren Zusammenhang von menschlicher Tugendhaftigkeit und dem Auf-
spiiren Gottes in der Welt; in moderner Terminologie ausgedriickt: Nur
wer versucht, in sich selbst einen Sinn zu schaffen, wird auch den Sinn in
dieser Welt finden; nur wer in sich selbst versucht, Gott zu begegnen, wird
Gott auch in dieser Welt begegnen.

Es geht um die Ordnung Gottes fir diese Welt — nur der wird ihr begeg-
nen, der sich bemiiht, in der eigenen Welt Ordnung zu schaffen. Nur der
erkennt im Makrokosmos Gottes Fligung, der sich im eigenen Mikrokosmos
der Fugung Gottes beugt.

2. Das sind Wahrheiten, die uns Menschen von heute in den groflen Di-
mensionen — hier Gottes Weltordnung, da ethische Ordnung des Menschen
— vielleicht fremd und iibertrieben scheinen. Aber in der kleinen Welt des
Alltags ist die Korrespondenz fiir jedermann einsichtig.

Nur der erblickt die Schonheit der Welt, der in innerer Harmonie lebt;
wer in sich selbst gestort ist, wird auch in der Welt Triimmern begegnen.
Das Kind, das die Obhut der Mutter mit sich trdgt, wird auch der Welt ver-
trauen; das Kind aber, das sich innerlich im Stich gelassen fithlt, wird auch
in seinem dufleren Leben Angst und Furcht erfahren. Theodor Adorno hat
diese Lebensweisheit einmal boshaft karikierend auf den Kopf gestellt:
,Der Balken im eigenen Auge ist das beste Vergrofierungsglas fiir den
Splitter im fremden.“ So wie du in dir selbst gestimmt bist, so schaust du
die Welt und ihre Menschen.

Damit aber werden Ethik und Kosmologie, die Entsprechung von inne-
rer und duflerer Ordnung, bei Hildegard zu einer Forderung an den Men-
schen. Wer die Welt als sinnvoll erschauen will, muf} in sich selbst sinnvoll
leben; wer die Welt in ihrer Ordnung erfahren will, mufl in sich selbst
Ordnung schaffen. ,

Das im Vorangehenden beschriebene Schauen wird nur dem Menschen
geschenkt, der die Ordnung des Geschauten auch in sich selbst realisiert.

3. Es sind alte Weisheiten; die Hl. Schrift ist voll von ihnen. Hildegard
aber beschreibt sie in der visionaren Kraft ihrer Bilder.
Selbst dann, wenn sie in einer grofiartigen Schau das Geheimnis Gottes



Josef Sudbrack 350

selbst erblickt, sein inneres, dreieiniges Leben, korrespondiert dieser Schau
in Gott hinein das fromme ehrfiirchtige Anbeten in Hildegards eigener
Seele.

»Vergifl nicht deines Schopfers . . .“, mahnt Hildegard, ,in deinem gei-
stigen Sinnen gedenke jenes, der dich aufrichtete - als du namlich wihrend
der Zeit deines falschen Zutrauens glaubtest, da du nach deinem eigenen
Verlangen einhergehen konntest, dich zur Hohe erhobst und dich in die
Tiefe hinabwarfst, als du im Gliick aufrecht standest, aber in Ungliick hin-
fielst . . . Das soll der treue Mensch machen: die kindischen Torheiten ver-
lassen und zur Fille der Tugenden aufsteigen; . . . So, o0 Mensch, umfasse
deinen Gott im Licht deiner Stirke ... Wer aber wachenden Auges sicht
und wessen Ohren von der Stimme klingen, der reiche diesen geheimnis-
vollen (mysticis) Worten von mir den umarmenden Kuf; mir namlich, dem
Lebendigen, entstromen sie.“14

Es gibt keine Schau des Unsichtbaren im Sichtbaren, keine Erfahrung
Gottes in dieser Welt, die sich nicht in der moralischen Haltung des Men-
schen spiegelt . . . oder den Menschen, der da schaut und erfahrt, beflagelt,
ein guter Mensch zu werden.

Nur der gute Mensch sieht Gottes Giite in dieser Welt, nur der glaubige
Mensch erfahrt das Gliick des Glaubens an Gott.

Der Mensch — ausschauend in Hoffnung

Dennoch bleibt die bisher gezeichnete Harmonie vom Mikrokosmos des
guten Menschen mit dem Makrokosmos der guten Welt zu leicht. Wieviele
gute Menschen leben in einer bésen Umgebung! Menschen, die sich um die
rechte Ordnung mithen und denen die Welt dennoch furchtbar und grau-
sam entgegentritt!

Doch firr Hildegard ist die Korrespondenz von innerer und duflerer
Ordnung keine Gegenwartsidylle. Ihre Bilder sind erfiillt von Hoffnung.
Thre Visionen schlieflen die Zukunft Gottes ein, in dessen Hand allein die
endgiiltige Ubereinstimmung von innerer und &dufierer Ordnung liegt.
Hildegard ist eine Prophetin, die aus der Zukunft Gottes die Gegenwart
anschaut.

Zwar kann ein moderner Mensch die Einheit von gegliickter Zukunft
und harrender Gegenwart kaum noch so geschlossen schauen, wie es Hilde-
gard gegeben war. Aber wer von ihr lernen will, wer auch nur ein wenig
mit ihr ,,schauen® maochte, mufl diesen dritten Pol zur inneren Haltung und
dufleren Ordnung, nimlich Gott, mitschauen. Dann erst beginnen Hilde-
gards Bilder zu sprechen.

14 Scivias (Anm. 11), I 2, 201-236 (Bd. I 130-132).



Meditieren und Schauen 351

Im letzten Teil von Scivias sieht sie ,das Gebaude des Heils“, eine To-
tal-Vision der Menschheitsgeschichte. In der siidlichen Mitte der Burg steht
die tragende ,Sdule der Menschheit des Erlosers®, ,das Mysterium des
menschgewordenen Gottessohnes, wie mir damals in geheimnisvoller Dar-
stellung bedeutet wurde®.

An dieser Siule sind Figuren beschiftigt, die die sieben menschlichen
Grundhaltungen darstellen. Eine darunter ist die Hoffnung.

»Auf den Glauben gegriindet, erhebt sie sich einem Leben entgegen, das
nicht schon auf Erden besessen, sondern im Himmel auf die Zeit immer-
wiahrender Belohnung hin verborgen bleibt. Die Hoffnung seufzt ihm in
ihrer ganzen Sehnsucht entgegen — so wie der Arbeiter nach der Belohnung
und der Sohn nach seinem rechtmifligen Erbe Ausschau hilt. Darum auch
ist die Hoffnung in mattfarbenes Gewand gekleidet. Die Zuversicht ihres
Wirkens ist gleichsam von Schatten umhiillt; denn noch hat sie nicht den
Lohn, sondern seufzt nach ihm in stindigen Sehnsuchtsrufen, erwartet die
Zukuntft unter vielen Mithen. Aber das Leidenskreuz meines gekreuzigten
Sohnes zeigt sich ihr in der Luft; zu ihm erhebt sie voll Inbrunst Augen und
Hénde. So also erweckt die Hoffnung in den Herzen der Glaubigen, die
ihre Sehnsucht nach oben, gleichsam in die Luft richten, eine tberreiche
Zuversicht auf das Todesleiden meines Erstgeborenen. Denn auf ihn hin
richten sie den inneren Blick des Glaubens und das leuchtende Wirken
ihres Abmiihens — in demiitiger und aufrichtiger Hinneigung.“%

Hildegards Schauungen sind keine in sich stehende Visionen, bringen
auch keine humanitiren Appelle an rein-menschliches Ethos, sondern
wachsen im Glauben an Gott und seinen Jesus Christus. Die Kraft, die Zu-
versicht, die Geschlossenheit und die Sicherheit ihrer Bilder griindeten in
der christlichen Hoffnung, die sich — wie die Vision zeigt — an die Sdule der
Menschheit Jesu klammert und das Kreuz vor Augen sieht.

Wenn wir heute uns nur ein wenig in die Meditation des Schauen einle-
ben wollen, mit der Hildegard die Welt erfuhr, dann kénnen und dirfen
wir es in Ehrlichkeit nur tun, wenn uns die Sdule der Menschheit Jesu tragt.
Das ist eine gesamtchristliche Erfahrung: Jeder menschliche Optimismus,
jede positive Weltsicht, die im Kreuz Christi, an seinem Tod, vorbeischaut,
wird an der Brutalitdt der Gegenwart und an der eigenen Arglosigkeit
zerschellen.

Die grandiose Vision der Hildegard lebt aus der Zuversicht, daf} die
gute Zukunft in Gottes Hand verborgen liegt; lebt aus dem Kreuz Christi,
in dem sich Gott mit dieser Welt verbunden hat; lebt aus der Hoffnung,
die das helleuchtende Gewand des Himmels tragen darf.

15 Scivias (Anm. 11), IIT 8, 1090-1105 (Bd. II 510).



Josef Sudbrack 352

Deshalb sind alle Bilder Hildegards mit dem Wort verbunden. Den letz-
ten Brief, den sie an ihren spiteren Sekretdr Wibert von Gembloux, ab-
sendet, leitet sie folgendermafien ein:

»In der geistgewirkten Schau meiner Seele sah und horte ich folgende
Worte: O Sohne der Liebe! Getrankt aus dem unausschopflichen, ins ewige
Leben hinibersprudelnden Quell, entziindet an der nie verloschenden
Leuchte des Wortes Gottes, sucht ihr unermudlich in reinem Glauben, was
Gottes ist, und verlangt danach, es zu finden.“1¢

Die Schauungen der Hildegard tiberzeugen nur, weil sie das Hoéren ein-
schlieflen, weil sie sich in das Wort der Verheilungen Gottes hinein 6ffnen.
Bei der kurzen Phanomenbeschreibung des Schauens und des Horens zeigte
sich gerade das Horen als Element des Noch-nicht-Greifens, des Unter-
wegs-Seins; unterwegs zu Gott, dessen Gegenwart in unserer Zeit gepragt,
durchzogen ist vom Kreuz und Leiden seines Sohnes. Die Schauungen der
Hildegard sind Visionen der Hoffnung und des Weges. Nicht umsonst
spielt das Bild des Weges eine so grofie Rolle in ihren Visionen. Durch
Hoéren wird der Schliissel zum Verstdndnis der Bilder aus der eigenen Be-
findlichkeit in das Wort Gottes hineingelegt; oder anders gesagt: der
Wegweiser, der den Sinn des Gehens aufzeigt, richtet sich auf ein Ziel, das
erst am Ende des Weges aufleuchtet; den Sinn der Gegenwart kann nur
der schauen, der sich iber die Gegenwart nach Gott hin ausstreckt.

Eine Meditation im Schauen, die wir von Hildegard lernen sollten,
bleibt nur ehrlich und gegenwartsnah, wenn sie sich 6ffnet zur Hoffnung,
zu einer Hoffnung, die gestiitzt ist auf Gottes Verheiflungen. — Worauf
auch sonst!

Thr Buch Scivias beginnt Hildegard mit einer Schau:

»Und siehe! Im dreiundvierzigsten Jahre meines Lebenslaufes war ich —
in grofler Furcht und zitternder Aufmerksamkeit — gebannt von einer
himmlischen Schau.“t

Aber sie beendet es mit dem Héren auf Worte:

» Wer aber scharfe Ohren hat zum inneren Verstehen, der lechze in bren-
nender Liebe meines Spiegelbildes (der Kirche) nach diesen Worten und
schreibe sie sich in den Grund seiner Seele ein. Amen.“!8

Wir sollten von Hildegard lernen, dafl die Welt und die Menschen zum
Schauen da sind; dafl wir sie anschauend meditieren sollen; meditierend
inihre Tiefe eindringen — ob sich nicht ein Weg 6ffnet zur ewigen Ordnung
Gottes.

16 Briefwechsel (Anm. 5), 230.
17 Scivias (Anm. 11), Protestificatio 5-7 (Bd. I 3).
18 Scivias (Anm. 11), IT1 18, 671-696 (Bd. II 636).



Zum Sinn des Alters 353

Wir sollten von Hildegard lernen, daf nur der die Ordnung Gottes
schauen kann, der sich um die eigene Ordnung bemiiht, dafl nur ein helles
Auge die Helligkeit der Welt erblicken kann.

Wir sollten aber auch von Hildegard lernen, dafl dies alles nur méglich
ist in dem Glauben an Gott, der iiber dem Lauf der Welt stehend die Ge-
schicke der Welt lenkt, dafl dies alles nur moglich ist im Hoéren auf das
Wort, in dem der Sohn zu uns spricht. Sein Kreuz, so schreibt Hildegard, ist
,das Heilmittel fiir alle Wunden“?8, Es ist das Heilmittel, an dem die Me-
ditation unseres Schauens, an dem unser Auge genesen kann.

Zum Sinn des Alters

Eine christlich-philosophische Meditation

Jorg Splett, Offenbach

Die Bibel, das heilige Buch Israels und der Christen, ist voll von Bitten um
langes Leben als Zeichen des Segens Gottes. Aber — wie der kaum nur
platte Spruch besagt — wer nicht jung sterben will, muf alt werden. Und
das ist kein geringer Preis. — Die Gebote vom Sinai richten sich bekanntlich
nicht zuerst und eigentlich an Kinder, sondern an Erwachsene, und denen
wird auferlegt, Vater und Mutter zu ehren — dann ndmlich, wenn es sich
nicht mehr wie von selbst versteht, wenn die Eltern nicht mehr achtungge-
bietend und kaum noch ehrfurchteinfléffend wirken, eben dann aber Ehr-
erbietung und Achtung um so nétiger brauchen.

Aus dieser Not ruft der bewegende Psalm 71 (9) zu Gott: ,, Verwirf mich
nicht [schleudere nimmer mich fort, heifit es bei Martin Buber], wenn ich
alt bin; verlaf mich nicht, wenn meine Krafte schwinden.

Es stimmt zwar, was Robert Spaemann anmerkt, dafl ,Zivilisationen
dem Lebensgliick abtrdglich {sind], die in der allgemeinen Schitzung des
Menschen, seiner Einflufl- und Wirkungsméglichkeiten, eine Pramie auf
Jugend setzen und so erstens das Gefiihl erzeugen, die Zeit auf hektische
Weise nutzen zu miissen, zweitens aber das Gefiihl, dafl es vorwiegend
bergab geht“.! Doch inwieweit ist auch dort, wo sie gewahrt wird, die ,Pra-

1 Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben, in: G. Bien (Hrsg.), Die Frage nach dem
Gliick, Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1978, 1-19, 12.





