Zum Sinn des Alters 353

Wir sollten von Hildegard lernen, daf nur der die Ordnung Gottes
schauen kann, der sich um die eigene Ordnung bemiiht, dafl nur ein helles
Auge die Helligkeit der Welt erblicken kann.

Wir sollten aber auch von Hildegard lernen, dafl dies alles nur méglich
ist in dem Glauben an Gott, der iiber dem Lauf der Welt stehend die Ge-
schicke der Welt lenkt, dafl dies alles nur moglich ist im Hoéren auf das
Wort, in dem der Sohn zu uns spricht. Sein Kreuz, so schreibt Hildegard, ist
,das Heilmittel fiir alle Wunden“?8, Es ist das Heilmittel, an dem die Me-
ditation unseres Schauens, an dem unser Auge genesen kann.

Zum Sinn des Alters

Eine christlich-philosophische Meditation

Jorg Splett, Offenbach

Die Bibel, das heilige Buch Israels und der Christen, ist voll von Bitten um
langes Leben als Zeichen des Segens Gottes. Aber — wie der kaum nur
platte Spruch besagt — wer nicht jung sterben will, muf alt werden. Und
das ist kein geringer Preis. — Die Gebote vom Sinai richten sich bekanntlich
nicht zuerst und eigentlich an Kinder, sondern an Erwachsene, und denen
wird auferlegt, Vater und Mutter zu ehren — dann ndmlich, wenn es sich
nicht mehr wie von selbst versteht, wenn die Eltern nicht mehr achtungge-
bietend und kaum noch ehrfurchteinfléffend wirken, eben dann aber Ehr-
erbietung und Achtung um so nétiger brauchen.

Aus dieser Not ruft der bewegende Psalm 71 (9) zu Gott: ,, Verwirf mich
nicht [schleudere nimmer mich fort, heifit es bei Martin Buber], wenn ich
alt bin; verlaf mich nicht, wenn meine Krafte schwinden.

Es stimmt zwar, was Robert Spaemann anmerkt, dafl ,Zivilisationen
dem Lebensgliick abtrdglich {sind], die in der allgemeinen Schitzung des
Menschen, seiner Einflufl- und Wirkungsméglichkeiten, eine Pramie auf
Jugend setzen und so erstens das Gefiihl erzeugen, die Zeit auf hektische
Weise nutzen zu miissen, zweitens aber das Gefiihl, dafl es vorwiegend
bergab geht“.! Doch inwieweit ist auch dort, wo sie gewahrt wird, die ,Pra-

1 Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben, in: G. Bien (Hrsg.), Die Frage nach dem
Gliick, Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1978, 1-19, 12.



Jorg Splett 354

mie auf Alterwerden® nicht doch im Grunde eine Art Trostpreis? Auch in
Athen, wo nach Solons Gesetzen alle Macht bei den Alten lag, lachte das
Publikum im Theater aus vollem Halse aber ldcherliche Greise.

Ich will im folgenden bewufit von der Sondersituation unserer gegen-
wartigen Leistungs- und Konsumgesellschaft absehen. Man wirft ihr vor,
nicht blofl den alten Menschen zu Ausschufl und Abfall zu deklarieren, son-
dern vor allem den jungen und erwachsenen Menschen daran zu hindern,
daf er auf der Lebenshohe jene Interessen, Werte und Ziele entdecke, aus
denen heraus er dann auch sein Alter zu leben vermochte®.

So erschwerend und belastend diese Dinge sind und so dringend not-
wendig die Bemithung, hier Wandel zu schaffen: in unserer Meditation soll
es um die Frage nach Wesen und Sinn menschlichen Alters iiberhaupt ge-
hen, die dem konkreten Ruf der Stunde noch voransteht — und die sich
darum weiter jedem Alternden stellt, auch wenn die Gegenwarts-Aufgabe
befriedigend gelost sein sollte.

I

Auf diese Wesensfrage hat es allen Ernstes Jean Améry abgestellt, in sei-
nem bitteren Essay ,Uber das Altern“, dem er den Untertitel ,Revolte
und Resignation“ gegeben hat?®. — ,Was da immer dem Alternden empfoh-
len wird, wie er sich mit dem Niedergang abfinden, ja diesem allenfalls
sogar Werte abgewinnen kénne — Adel der Resignation, Abendweisheit,
spite Befriedung —, es stand vor mir als niedertréichtige Diiperie.“ (10)

1. Alter, das besagt ithm: Zeitentdecken. Der junge Mensch hat nicht
eigentlich Zukunft, sondern Welt vor sich gehabt. Nun entdeckt man -
weltlos werdend — die Zeit. Sie vergeht, und das immer schneller — wobei
der Kern dieser Entdeckung darin besteht, der absoluten Unumkehrbarkeit
von Zeit bewuflt zu werden (13 ff.).

2. Uber solchem Schwinden wird der Alternde sich selber fremd (38 ff.).
Ein Begebnis, das in unzihligen Toilette- und Spiegel-Szenen dargestellt
worden ist. Ich mochte dazu nur an die Marschallin im ,Rosenkavalier®
erinnern®:

. . . wie kann das wirklich sein,
dafl ich die kleine Resi war
und daf ich auch einmal die alte Frau sein werd! . . .

2 Vgl. die gegenwartskritisch wie kulturgeschichtlich Gberaus materialreichen Analysen
von Simone de Beauvoir: Das Alter. Essays, Reinbek (Rowohlt) 1972.

s Stuttgart (Klett) 1968 (Seitenhinweise darauf im Text). Vgl. dhnliche Reflexionen
durchgehend im zweiten Tagebuch Max Frischs: Tagebuch 1966-1971, in: Ges. Werke in

zeitl. Folge, ¥rankfurt (Subrkamp) 1966,1 (Werkausg. 11).
4 H. v. Hofmannsthal, Ges. Werke in Einzelausgaben. Lustspiele VI, Stockholm (Ber-

mann-Fischer) 1947, 830 f.



Zum Sinn des Alters 355
‘Wie macht denn das der liebe Gott?

Und wenn ers schon so machen muf,
warum lafit er mich denn zuschaun dabei
mit gar so klarem Sinn?

Améry hebt die Zweideutigkeit im Selbstempfinden vor dem Spiegel
hervor: Genugtuung und Stolz, so lange durchgehalten zu haben — und
zugleich Fremdheit, Uberdruf.

Dieser Selbstdistanzierung entspricht eine zunehmende Distanzierung
der Welt — wobei der Genetiv in doppelter Richtung gelesen werden darf:
der alternde Mensch nimmt sich aus ihr zuriick und sie weicht ibrerseits
gleichsam vor ihm riickwérts, wenn sie nicht umgekehrt sich ihm anlastet
und wie aggressiv sich ihm aufdrangt. (Beides lauft auf das Gleiche hinaus:
Kommunikation wird zur Miihsal.)

Das beginnt beim eigenen Leib: ,Ich bin ich im Altern durch meinen
Korper und gegen ihn; ich war, als ich jung war, ohne meinen Leib und mit
ihm.“ (50) Es setzt sich fort beziiglich Berg und Wald, Meer und Wetter,
und erreicht seine quilende Spitze im Verhdltnis zu den anderen Men-
schen. , Welt“ bedeutet fiir uns ja vor allem Mit-welt, nicht ein Ding-Ge-
samt, sondern: ,die Anderen“ (63 ff.).

3. Diese Welt nun billigt dem Gealterten keine Zuflucht mehr zu, weil
ihn das allgemeine Urteil als den ,identifiziert“, der er geworden ist®. Und
das, was er derart unabanderlich ist, ist er obendrein in abnehmendem
Mafi:

Man wird nicht schoner, wenn man alter wird.
Wer andrer Ansicht ist, der irrt.?

Und um nicht bei ,, Auflerlichkeiten® hingen zu bleiben:

Man wird nicht besser mit den Jahren,
Wie sollt’ es auch . . 8

Dabei gilt das nicht blof} in den Augen der Jungen, sondern nicht min-
der in denen der Mitalternden, ja, wie schon angesprochen, vor allem fiir

5 Beides verquickt sich obendrein mit der komplizierenden Partnerproblematik in jener
Anekdote, die eine Frau vor dem Spiegel zu sich sagen 1a88t: ,Das Scheusal — gbnne ich
ihm.“

¢ Bedenkenswert, dafl man den Scharfblick des Hasses von dem der Liebe durch eine
dhnliche Zukunftsverweigerung zu unterscheiden versucht hat, wonach jener den anderen
~festlegt®, wihrend sie ihm offene Zukunft einrdumt.

7 E. Kastner An ein Scheusal im Abendkleid (Gesang zwischen den Stihlen), in: Ges.
Schriflen, Ziirich {(Atrium) o. J., I (Gedichte) 230.

8 Th. Fontane, Spriiche 10, in: Nymphenburger Taschenbuchausgabe, Miinchen 1969, 15,
292.



Jorg Splett 356

den sich neu begegnenden Einzelnen selbst. Fontane setzt in dem zitierten
Spruch darum fort:

... man wird bequem,

Und bringt, um sich die Reu zu sparen,

Die Fehler all in ein System.

Damit aber gehen nicht allein die Zukunft und von daher auch die je-
weilige Gegenwart verloren, sondern sogar die Vergangenheit selbst: Man
hat geglaubt, die Welt, in welch kleinem Maf und Umkreis auch immer,
pragen zu konnen; aber jede Pragung wird durch neue Prigungen iiber-
deckt und geldscht. Damit jedoch verblafit nicht blof} sie, sondern auch die
Basis ihrer gerechten Bewertung. Auf eine prignante Formel gebracht:
»Der Alte verliert eins der gréfiten Menschenrechte: er wird nicht mehr
von seinesgleichen beurteilt.“ (J. W. v. Goethe)?

4. Aus diesem Grund versteht umgekehrt auch der Alternde selbst in
wachsendem Mafl die Welt nicht mehr (87 ff.): Kleider- wie intellektuelle
Moden in Kunst, Literatur und Philosophie, Ernst und Eifer im Verfechten
neuer Programme, die stets neuen Insider-Sprachen und das Gewicht, das
man ihnen beilegt.

Dabei macht er in jedem Fall keine gute Figur, ob er das Neue nun ver-
teufelt, wie Ernest Ansermet die serielle Musik, Oskar Kokoschka die mo-
derne Malerei (oder Dietrich von Hildebrand die Kirche nach dem letzten
Konzil)*; oder ob er ,aufgeschlossen® mit der jeweiligen Avantgarde
Schritt zu halten versucht.

11

1. Soweit die knappen Ziige einer Skizze, die selbstverstindlich nach Um-
rifl wie nach Gehalt noch reichlich aufzufiillen wire. Wenn wir sie hier
statt dessen auf ihren Begriff bringen wollen, dann zeigt sich dem wohl
keine Formulierung dienlicher als: ,Mit dem Sterben leben® (111 ff.).

Rechtens wehrt Améry sich gegen die ,liebenswiirdige Metapher® vom
Herbst des Lebens (28); denn auf den Herbst folgt nach dem Winter der
Frithling. Nicht so fir den Menschen, der dem Tod entgegengeht, ja, der
ihn gleichsam neben, mit sich gehen spiirt und aus solcher Weg-Gemein-
schaft heraus sich selbst und alles andere zunehmend wie durch ein umge-
drehtes Fernglas anschaut.

® Maximen und Reflexionen (Hedker 371): Hamburger Ausgabe (Wegner) Bd. 12, 542
(Nr. 1334).

10 Karl Julius Weber, Demokritos, Stuttgart (Rieger) 1868, Bd. 8 (Das Alter. Die Fort-
setzung): ,Gott wird mich bewahren vor der Schwiche oder dem Stolze vieler Alten, die
jeden fiir einen Esel halten, der nicht grau ist* (17).



Zum Sinn des Alters 357

Bewuf}t habe ich dieser entschiedenen Stimme (die inzwischen, nach
einem Plidoyer fiir den Freitod, durch solchen verstummt ist) so viel Raum
gegeben. Denn mit Jean Améry bin ich der Uberzeugung, dafl man sich
nicht oberflichlich und falsch trosten diirfe — obwohl ich mir andererseits
bewuflt bin, daf} wir allesamt von unseren Inkonsequenzen leben — und dafl
Konsequenzmacherei eine Gefahr des Philosophierens ist, die es zu morde-
rischer Unmenschlichkeit kann degenerieren lassen.

2. Es gibt allerdings durchaus, was Améry im Vorwort als niedertrach-
tige Diiperie attackiert hat: Adel der Resignation, Abendweisheit, spate
Befriedung — und es ist gegen solche Verdachtigung nicht weniger ener-
gisch zu verteidigen. Die Bekundungen spaten Gliicks, meine ich, seien
ebenso ernst zu nehmen wie Amérys vehementer Protest.

Wir rithren hiermit an ein allgemeineres Phianomen, dafl namlich viele
geneigt sind, Ausbriiche von Ekel, Argwohn, Angst und Verzweiflung fir
ehrlich und ,authentisch“ zu halten, Zeugnisse des Gliicks, der Dankbar-
keit fiir Hingabe und Treue hingegen als Schonfarberei, im besten Fall als
naive Illusion abzutun. — Dagegen mdchte ich meinerseits protestieren.

Beziiglich nun unseres Themas hat man zum Beispiel gesagt, der junge
Mensch habe neben so vielem anderen auch das Leben selbst, das Lieben,
das Gliick erst noch zu lernen — so daf§ nur der Altere die diffizile Kunst be-
herrsche. Ein Satz, der des Nachdenkens wert ist.

In der Tat wiirden geniigend alte Menschen jeder der referierten Fest-
stellungen widersprechen. Sie haben nicht die Zeit, sondern — aus der
Rastlosigkeit zur Ruhe kommend — umgekehrt den Raum entdeckt, als In-
nenraum wie als Landschaft. Sie glauben, statt sich fremd geworden sein,
vielmehr sich endlich gefunden zu haben (oder wenigstens dabei zu sein, es
zu tun). Dies nicht zuletzt dank allméhlich erreichter Unabhdngigkeit vom
Urteil der anderen. Sie fangen jetzt erst an, sich und die Welt zu verste-
hen, um ihr nun verstdndnisvoll gerecht zu werden.

Sie ,leben mit dem Sterben“? Ja, und zwar mit allem Nachdruck auf
»leben“ — wihrend die Jiingeren vor lauter Flucht davor gar nicht zum
Leben kommen.

Ursula Ziebarth notiert: ,,. . . wo in der Jugend Glick zumeist noch eine
Art Treffer sein muf}, den man erst registriert, wenn heftig ein Zentrum
berihrt wird, bildet sich Wahrnehmungsvermdgen mit zunehmendem Al-
ter betrachtlich aus, das Sensorium verfeinert sich, die Tentakeln werden
beweglicher und erreichen Glick [,] wo es der Jugend unzuginglich ist.

1t Vgl. B. Pascal: ,,Unbekiimmert rennen wir in den Abgrund, nachdem wir etwas vor
uns aufgebaut baben, das uns hindert, ihn zu erblicken® (Pensées, Fr. Brunschvicg 183);
denn [166] ,der Tod, an den man nicht denkt, ist leichter zu ertragen als der Gedanke
an ihn, [auch] auferhalb jeder Gefahr.“



Jorg Splett 358

Die Méglichkeiten, gliicklich zu sein, multiplizieren sich mit der Anzahl
der Hirn- und Kérperzellen, die durch Lebenserfahrung fiir Gliick emfind-
lich gemacht wurden, was alle jungen Menschen abstreiten werden, bis sie
nicht mehr jung und weit gliicklicher sind.“2

3. Gleichwohl, muf} ich gestehen, gebe ich zuletzt Jean Améry gegen
solche Bekundungen besonnten Abends recht. Und bestitigt mich nicht die
grimmige Traunrigkeit der Altersprosa eines Arno Schmidt oder etwa des
»théatre amoureux“ Pablo Picassos, jener wie atemlos produzierten Gra-
vurenfolge aus dem Sommer 1968?

Mag man das Leben auch erst spit erlernt haben: zugleich stellt sich her-
aus, daf} es zu spét ist, da das Leben selbst dariiber hingegangen ist*.

Und wollte man mir jetzt entgegenhalten, zumindest habe man so das
Sterben gelernt, dann bin ich mir erstens dessen nicht sicher und frage
zweitens zuriick, was es verschlage. Wenn man gelebt hat, ohne es zu kon-
nen, wird man halt auch ungelernt zu sterben haben.

»Nur einen Moment noch, bitte! — Encore un moment, Monsieur le
bourreau*, soll die Comtesse du Barry auf dem Schaffott gerufen haben.
Doch auch nach diesem Moment und beliebig weiteren Momenten wire es
zu friih.

4. ,Essei denn -~  Ja, essei denn...“
schreibt Améry, man ,glaube an ein ewiges Leben und habe diesen Glau-
ben definiert.“ (119)

Allein von hier her — darum die quédlend ausfiihrliche Schrittfolge unse-
res bisherigen Gedankengangs, gegen letztlich unernste Berufung auf das
genufireiche oder titige Leben hinieden oder auf die Zukunft der anderen
(wie hin und wieder bei Ernst Bloch oder, mit metaphysikverachtender
Attitiide, bei Dorothee Sélle) —, allein von hier aus 148t sich ein Sinn des
Sterbens und so auch des Lebens mit dem Sterben, das das Alter ist, er-
blicken, der in Wahrheit zu tragen vermag.

? Weniger ,sensualistisch® Goethes Dialog aus dem ,Buch der Betrachtungen“ im
»West-gstlichen Divan“ (Hamburger Ausgabe, Bd. 2, 39):

»Die Jahre nahmen dir, du sagst, so vieles:

Die eigentliche Lust des Sinnenspieles,

Erinnerung des allerliebsten Tandes

Von gestern, weit- und breiten Landes

Durchschweifen frommt nicht mehr; selbst nicht von oben

Der Ehren anerkannte Zier, das Loben,

Erfreulich sonst. Aus eignem Tun Behagen

Quillt nicht mehr auf, dir fehlt ein dreistes Wagen!

Nun wiiflt’ ich nicht was dir Besondres bliebe?“

Mir bleibt genug! Es bleibt Idee und Liebe!

3 Vgl. Dolf Sternbergers , petite perception® beim Binden des erst kiirzlich neu gelernten
» Windsor-Knotens“. Vor dem Spiegel trifft ihn fein und scharf der Blitz: ,Ich werde



Zum Sinn des Alters 359
111

Allein von solchem Glauben aus (der hier und jetzt nicht dargelegt und
gerechtfertigt werden kann, nicht theologisch und auch philosophisch
nicht!4), — allein von ihm aus letztlich, so aber in Tat und ‘Wahrheit konnen
nun auch die anderen Wortmeldungen — gegen Amérys Protest — ihr Recht
erhalten.

1. Zuallererst wire wohl gewil auf jene Zeugnisse zu verweisen, die
1968 noch nicht in der Breite vorlagen wie heute: dafl namlich Sterben
»ganz anders“ sein kann'®.

Zwar ist der ,klinisch Tote“ nicht im Ernste tot gewesen. Doch er ist am
weitesten ins fahle Zwischenreich des Sterbens vorgedrungen. Und es hat
zweifellos hochstes Gewicht, hier zu lesen, dafl Menschen aufgrund solcher
Grenzerfahrung alle Todesfurcht verloren haben, ohne stattdessen in Resi-
gnation verfallen zu sein; daf vielmehr immer wieder die Worte ,Licht*
und ,Wirme“, ,Leichtwerden® und ,Seligkeit® auftauchen, um eine an
sich unbeschreibliche Erfahrung zu bezeugen.

Also doch ,besonntes Leben; freilich in ernsterem Sinn. —FErscheint hier-
durch die Grundbestimmung ,Mit dem Sterben Leben“ in einem neuen
Licht, dann bietet es sich an, auch die genannten Finzelziige, die uns vorhin
zu dieser Bestimmung gefithrt haben, in diesem Licht von neuem zu be-
trachten. — Gehen wir also unseren fritheren Weg in umgekehrter Richtung
noch einmal.

2. Der letztgenannte Aspekt: ,Die Welt nicht mehr verstehen.” — Das ist
schmerzlich; aber was genauerhin, was eigentlich versteht der Alterwer-
dende nicht mehr? Offenbar doch, dafl der jeweils letzte Schrei fiir endgil-
tig, fiir die erste wirkliche Losung und darum auch fiir die letzte Auflésung
eines zur Rede stehenden Problems gehalten wird; daf} die Jungen anschei-
nend nicht zu sehen vermogen, wie peripher, d. h. voriibergehend, ist, wo-
fiir sie sich engagieren. (Voriibergang ist biblisch ,Pessach®.)

Deutlich die Doppelgefahr: entweder sich verzweifelt doch an das
Entgehende zu klammern oder nicht minder verzweifelt es als eitel abzu-
tun. — Doch ebenso deutlich auch die Chance: das Irdische gelassen ,sein®

sterben. Du wirst dich, ich werde mich dieser Kunst nicht mehr lang erfreuen. Lange hast
du, habe ich gebraucht, sie zu erlernen, nun kennst du sie, nun kenne ich sie, aber das wird
nicht dauern.* Uber den Tod, Frankfurt/M. (Insel) 1977, 11-17, 13.

14 Siche J. Splett, Konturen der Freiheit. Zum christlichen Sprechen vom Menschen,
Frankfurt/M. (Knecht) 1974, Kap. 5 (Sterbliche Freiheit: End-giiltigkeit). — Zur Rigorosi-
tat des yallein® siche: Verf., Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des
Menschseins, ebd. 1978, bes. Kap. 1.

15 E. Wiesenhiitter, Blick nach driiben. Selbsterfahrungen im Sterben, Gitersloh (Mobn/
Siebenstern) 41977; J. Ch. Hampe, Sterben ist doch ganz anders. Erfahrungen mit dem
eigenen Tod, Stuttgart (Kreuz) *1976.



Jorg Splett 360

zu lassen, und das meint jetzt nicht, ihm den Riicken zu kehren, vielmehr
ihm in Freiheit zugetan zu sein und ihm gehérigen Entwicklungsraum ein-
zuraumen. Es heifit, Dinge, Verhiltnisse, Menschen nicht in die Kategorien
eigener Absichten und Interessen zu zwingen, sondern sie behutsam zu sich
selbst sich entfalten zu lassen, nach deren statt dem eigenen Verstindnis.

Bedauerlich, wem die Erfahrung nie zuteil geworden sein sollte, bei
cinem alten Menschen solcher Giite zu begegnen: sie urteilt nicht, weil sie
sich kein volles Verstindnis und schon gar kein Besserwissen anmafit; zu-
gleich aber konfrontiert sic wie ein Licht den jungen Menschen mit sich
selbst, und statt ihm alles ,durchgehen zu lassen®, bringt ihr schweigendes
Zuhoren sein Reden in einer Weise unter das Geheif} der Wahrheit, wie es
kein noch so unwiderleglicher Einspruch verméchte.

3. Damit hat sich auch die vorhergehende Bestimmung verwandelt: , Der
Blick der anderen”, wobei es Améry vor allem darauf ankam, dafl dieser
Blick den Alternden und Alten eigentlich gar nicht mehr trifft, weil er in
der geschiftigen Welt ,nicht mehr zihlt*.

Wiederum ist die Schmerzlichkeit dieser Beobachtung ebenso unbestreit-
bar wie die Doppelgefahr einer verfehlten Reaktion auf diese Erfahrung:
entweder eines peinlichen Bemithens um Auffilligkeit oder verletzt
schmollenden Riickzugs.

Doch wiederum glaube ich eben vor dieser Folie die eigentliche Chance
benennen zu kénnen. Sie bietet das Amt jenes hilfreichen Zuhérers an, der
in der Diskretion der eigenen ,Unsicitbarkeit“ nicht blof dem jungen
Menschen verldfiliche Zuflucht gewihrt.

Das Sich-Messen der Blicke zwischen mdglichen Rivalen gehért der Ver-
gangenheit an, und auch den Blick eines (zu)messenden Richters verhiingt
hier barmherzig das Alter wie Gitter und Tuch im Dunkel des Beichtstuhls.
Sorgen und Hoffnungen, Niederlagen und Triumphe kann man solchen
Menschen anvertrauen — und man muf sie nicht ~sehen®, weil man ihre
Anteilnahme spiirt. Sie aber, obzwar nicht angeblickt, diirfen ihrerseits
splren, wie der Jungere in ihrem Hoéren daheim ist.

4. Er bleibt nicht daheim und ist mit seinen Gedanken nicht eigentlich
hier, sondern beim Leben draufien und bricht von daheim immer neu dort-
hin auf. Darum widerspreche ich auch beziiglich dieser Situation der Dia-
gnose Amérys ,Sich fremd werden® nicht. Denn will der Mensch nicht doch
geschen werden und braucht er es nicht, um sich nicht selbst zu verlieren?

Es tut weh, sich fremd zu werden. So klammern die einen sich an das
vertraute Selbstbild von gestern — aber waren das sie? Oder nicht blo (ich
denke etwa an Marilyn Monroe in ihrem Ungliick) das Bild der anderen
von ihnen (also erst recht Entfremdung, um so entfremdender, da nicht ein-
mal als solche gewufit)?



Zum Sinn des Alters 361

Andere flichten in eine panikartige Jagd nach neuer Identitét, im Wech-
sel von Lebensentwurf und Partner, als liefle Identitit sich nicht allein
durch Treue gewinnen statt durch Verrat!®. Oder die Entfremdung miindet
in resignierten Zynismus.

Die positive Chance mdchte ich mit der Parole ,Selbst-Begegnung®,
oder besser mit dem Wort ,Selbstannahme“ bezeichnen!’. — Der junge
Mensch (nach der Krise der Pubertit, die eine erste, vor-laufige Chance
dhnlicher Art geboten hat) und der erwachsen Tétige waren nicht so sehr
bei sich als bei der Sache, um die es ihnen ging. Sie identifizierten sich eher
mit ihrer Aufgabe oder dem zu leistenden Werk als mit sich. Nun hat das
Leben sie im Umweg zu sich selbst gefiihrt.

Man kann diese Begegnung als Selbstfindung bezeichnen; weithin nennt
man heute das, worum es jetzt geht, Selbst-Verwirklichung. Aber mir
scheinen beide Worter nicht gliicklich. Erstens verdecken sie ndmlich das
Fremdheits-Moment, auf dem Jean Améry zu Recht besteht. Sie klingen
viel zu schlicht ,identisch®. — Sodann aber und vor allem fehlt ihnen eine -
entscheidende Bezugsdimension.

Bei ,Selbstfindung” und ,Selbstverwirklichung“ hat es das Selbst nur
mit sich selbst zu tun. Und hier taucht angesichts der sich einstellenden
Entfremdung die in der Tat gar nicht so befremdliche Frage auf, ob der
Fund sich denn lohne, ob die Verwirklichung den Preis wert sei, den man
selbst und gegebenenfalls auch andere dafiir erlegen miifiten.

Annahme aber bringt eine weitere Beziehung ins Spiel: zu jener Macht,
von der, aus deren Hinden man sich anzunechmen hitte. Der Wert einer
Gabe bestimmt sich wesentlich nicht aus ihrem An-sich-Sein, ihrer Schon-
heit, Seltenheit, Nutzlichkeit und so fort, sondern vom Geber und dessen
Zuwendung her.

Jenseits des Funktionalen und der Zwiénge des gesellschaftlichen Bedin-
gungsgeflechts tut sich hier die Freiheit un-bedingter Bejahung auf, mit
dem Angebot, sich aus solch unbedingter Bejahung heraus nun auch selbst
ohne Selbstwert- oder -unwert- Angste zu akzeptieren.

16 Es versteht sich, daB damit weder blofer Gewohnheit oder bequemer ,, Alterssicherung*®
das Wort geredet werden noch der Ernst von Bekehrung und der Mut entschiedenen Neu-
anfangs denunziert werden soll. Zuvor ist schon auf das biblische Pessach hingewiesen
worden; ihm zuvor wire von Abrahams Aufbrnch ans dem Gewohnten zn sprechen.
Doch dem Trend verdffentlichter Meinung gegeniiber scheint mir heute vor allem die
Klirung vonnoten, dafl der Preis der Freiheit Trene heifit. , Wer frei sein will, muf treu
sein. Der Freie steht zu der von ihm antonom gesetzten Verbindlichkeit {schlichter gesagt:
zn seinem Versprechen], und in eben dieser Standhaftigkeit bewdhrt sich Freiheit. Damit
ist das Wort vom Preis der Freiheit nmkehrbar: Der Preis, den die Treune gewinnt, ist die
Freiheit.“ H. Krings, Der Preis der Freikeit, in: A. Paus (Hrsg.), Werte, Rechte, Normen,
Kevelaer-Graz (Butzon & Bercker ~ Styria) 1979, 11-27, 27.
17 R. Guardini, Die Annakme seiner selbst, Wiirzburg (Werkbund) 1960.



Jorg Splett 362

5. Darauf scheint mir eigentlich die Rede von den groferen Gliicksmog -
lichkeiten im Alter zu zielen, erst recht die Goethesche Formel ,Idee und
Liebe“. Jedenfalls finden sie hier ihren Rechtsgrund. Das heifit, der
Mensch ist achtsamer auf jene kleinen Zeichen geworden (,,Spuren nennt
sie Ernst Bloch), in denen solches Ja sich bekundet.

»Klein“ meint dabei das Gegenteil sich bescheidender Resignation.
Biblisch ist es der Windhauch verwehenden Schweigens, in dem statt in
Beben und Feuersturm dem Propheten Elija Jahwe erscheint (1 Kén 19,
11-18). Und im ,Gegen-Evangelium“ Friedrich Nietzsches erlebt Zara-
thustra ,Mittags“, dafl nicht etwa wenig zum Gliick geniigt, sondern ,das
wenigste gerade, das Leiseste, Leichteste . . . — wenig . . . die Art des besten
Glicks“ macht?®.

Das gilt darum, weil hier nicht mehr Greifbares das Ungreifbare ver-
deckt; weil nun kein fir greifbar gehaltenes Unbegriffenes mehr zu unge-
duldiger Jagd nach ihm verleitet und so den Menschen aus jener Stille
herausreifit, in der allein er des Unbegreiflichen inne zu werden vermag,
das bereit ist, ihm Heimat zu schenken.

6. Inder Tat ist derart das Alter, und damit sind wir zum Ausgangspunkt
unserer Uberlegung gekommen, die Erfahrung der Zeit. Thres Verge-
hens - gewif}, doch nicht weniger ihres Auf-uns-Zukommens von Augen-
blick zu Augenblick und ihres Auf-uns-zugekommen-Seins.

Dies ist sogar das Erste und Fundamentale. Denn ur-spriinglich ist alle
Zeit Zu-kunft: Auf mich kommt zu, mir wird zuteil, was ich nicht habe, mir
nicht machen und erzwingen kann und worauf ich keinerlet Rechtsanspruch
habe. Darum ist alle Zeit, was Paulus von einer bestimmten Zeit schreibt:
»Zeit der Gnade“ (2 Kor 6, 2).

Sie wird uns gewdhrt, ohne dafl wir sie uns selbstherrlich nehmen oder
sie festzuhalten vermachten; wir konnen sie einzig annehmen und nur so —
im Maf sie uns gegeben ist — sie uns fir andere oder anderes ,nehmen®.
Solches Entgegennehmen aber ist der Grundvollzug von Dank?®.

Darum entsprechen der Zeit vor allem anderen Dank und Gedenken.
Von Dank und Gedachtnis (kultisch gesagt: von Eucharistie und Memoria
oder Anamnese) lebt das Vertrauen, und das Vertrauen begriindet die
Hoffnung beziiglich weiterer Zeit, tiber gestern und heute hinaus — ja hin-
aus auch iiber das Morgen, auf jenes hin, das wir nicht wissen und kennen,
das sich aber in jeder uns gewahrten Stunde ,angeldlich“ (2 Kor 1, 22)
ansagt.

18 Werke in drei Binden (Schlechta) 11, Miinchen (Hanser) 1955, 514.

19 Vgl. J. Splett, Lernziel Menschlichkeit, Frankfurt/M. (Knecht) 1976, 127 ff. (Wort zur
Antwort: Gebet). Franz von Baader bestimmt einmal Danken als ,die Prasenz des Gebers
in der Gabe Anerkennen® (Simtl. Werke, Leipzig 1851-1860 [Nachdruck Aalen (Scien-
ta) 1963] IX 387).



Zum Sinn des Alters 363
v

Hier erreichen Gefihrdung und Sinn des Alters wohl ihre intensivste Ver-
dichtung. Seine Gefahr heifit Verzweiflung: sei es verzweifelte Jagd hin-
ter Hoffnungen her, die den Gehetzten immer neu zum Narren halten, sei
cs larmoyante, weinerliche oder zynische Resignation.

Chance und Sinn dieser Situation aber wire, durch die Ent-tduschung
beziiglich solcher Hoffnungen (der ,espoirs“) hindurch, das Sich-einlassen
auf die Hoffnung (,espérance“)®. Und Sinn wie Chance gelten fiir den
Alternden selbst wie fiir die Jiingeren, die mit ihm umgehen und von ihm
lernen kénnen.

Alt sein konnte demnach, biblisch ausgedriickt, besagen: In der Welt,
doch nicht mehr von ihr sein (Joh 15, 19; 17, 16). Eine Formulierung, die
bedenkenswerterweise aus den Abschiedsreden des johanneischen Jesus
stammt.

Der alte Mensch mag sich zuzeiten wie lebendig ,abgeschieden vorkom-
men (von Schmerz und Not sprechen ja auch diese Abschiedsreden durch-
aus); aber es geht gerade nicht um ein (letztlich schmerzloses) Tot-sein,
sondern um ein Leben ergriffener Abschiedlichkeit. — Entsprechend ist das
Zielwort dieser Reden: ,Freude®.

, Was ist die Freude? Das urspriingliche Wesen der Freude ist das Hei-
mischwerden in der Nihe zum Ursprung“ (Martin Heidegger)®. Im Dienst
dieser zu erkennenden Nihe steht all das leidvolle Fremdwerden, das wir
erwogen haben.

Das wire nun zu entfalten. Doch breche ich mit diesen sparsamen Ver-
weisen ab.

,In Gottes Namen®, sagt am Schlul des ,Rosenkavaliers® die Mar-
schallin®, und auf Faninals Wort ,,Sind halt aso, die jungen Leut’ “: Ja,
ja***. Dem 71. Psalm aber erwidert Psalm 73 (20-25). Ich zitiere ihn (dort
ist es nach der Zihlung der Vulgata Ps. 72) in der Ubersetzung von Ro-
mano Guardini:

... als mir der Geist verbittert ward,
und verwundet das Herz,
war ich ein Tor und erkannte nicht;

20 Sjche zu dieser Unterscheidung, im Riickgriff auf Gabriel Marcel, Paul Ludwig Lands-
berg und Maine de Biran, Herbert Pliigge (den auch Améry mit hohem Respekt nennt):
Woklbefinden und Mifbefinden. Beitrige zu einer medizinischen Anthropologie, Tiibin-
gen (Niemeyer) 1962, 38-50 (Uber die Hoffnung).

21 Erlguterungen zu Hélderlins Dichtung, Frankfurt/M. (Klostermann) 31965, 24. (Vgl.
von Verf.: Wagnis der Freude, Frankfurt/M. [Knecht] 1975.)

2 A, a. 0. 434.

2 Im Opernbuch.



Alfred Lipple 364

wie ein unverniinftiges Tier war ich vor Dir.

Nun aber will ich allezeit bei Dir sein,

denn Du hast meine Rechte erfafit.

Nach Deinem Ratschluf} geleitest Du mich,

und am Ende nimmst Du mich auf in die Herrlichkeit.
Wen hab ich im Himmel, wenn nicht Dich?

Und bin ich bei Dir, dann freut mich die Erde nicht
[Buber: aber bei dir habe ich nicht Lust auf die Erde].
Mein Leib und mein Herz vergehn,

Gott aber ist meines Herzens Fels, mein Anteil in Ewigkeit.

Therese von Lisieux —
eine Ermutigung fiir unsere Zeit:

Alfred Lapple, Argelsried

Von Walter Nigg stammt das Wort: ,Die Heiligen sind wie ein Geliute.
Jede Glodke hat ihren Klang, aber erst alle zusammen ergeben die ganze
Tonfiille.“* Es wird sicherlich recht groffe Unterschiede geben zwischen der
Bewertung von Heiligen, wie sie von Menschen und wie sie von Gott selbst
vorgenommen wird. Manches kleine, bimmelnde Glodkchen wird sich sub
specie aeternitatis (im Angesicht der Ewigkeit) als michtig schwingende
Glocke erweisen und so mancher Heilige, dem die Geschichtsbiicher und
Heiligenleben den Beinamen ,der Grofie® verlichen haben, wird ,im
zweiten Glied” stehen.

Es 1488t sich auflerdem feststellen, dafl Heilige im irdischen Bewertungs-
pegel nicht immer gleich eingeschitzt werden. Ein Heiliger, der jahrzehn-
telang unter einem Verehrungsboom stand, kann in einer ganz anderen
Epoche in fast villige Vergessenheit geraten. Was bedeutete frither etwa
die Gestalt des heiligen Aloysius von Gonzaga, und wie verstaubt ist heute
nicht nur die Basilika in Castiglione (stidlich des Gardasees), wo sein
Haupt aufbewahrt wird, sondern auch sein Andenken in der Frommigkeit
der jungen Generation von heute! In dhnlicher Weise hat es etwa bis hin
zum Beginn des Zweiten Weltkrieges einen wahren Theresien-Boom ge-

1 Walter Nigg, Grofie Heilige. Ziirich 21947, 30.





