
Zum Sinn des Alters 353 

Wir sollten von Hildegard lernen, daß nur der die Ordnung Gottes 
schauen kann, der sich um die eigene Ordnung bemüht, daß nur ein helles 
Auge die Helligkeit der Welt erblicken kann. 

Wir sollten aber auch von Hildegard lernen, daß dies alles nur möglich 
ist in dem Glauben an Gott, der über dem Lauf der Welt stehend die Ge- 
schicke der Welt lenkt, daß dies alles nur möglich ist im Hören auf das 
Wort, in dem der Sohn zu uns spricht. Sein Kreuz, so schreibt Hildegard, ist 
•das Heilmittel für alle Wunden"18. Es ist das Heilmittel, an dem die Me- 
ditation unseres Schauens, an dem unser Auge genesen kann. 

Zum Sinn des Alters 

Eine christlich-philosophische Meditation 

Jörg Splett, Offenbach 

Die Bibel, das heilige Buch Israels und der Christen, ist voll von Bitten um 
langes Leben als Zeichen des Segens Gottes. Aber - wie der kaum nur 
platte Spruch besagt - wer nicht jung sterben will, muß alt werden. Und 
das ist kein geringer Preis. - Die Gebote vom Sinai richten sich bekanntlich 
nicht zuerst und eigentlich an Kinder, sondern an Erwachsene, und denen 
wird auferlegt, Vater und Mutter zu ehren • dann nämlich, wenn es sich 
nicht mehr wie von selbst versteht, wenn die Eltern nicht mehr achtungge- 
bietend und kaum noch ehrfurchteinflößend wirken, eben dann aber Ehr- 
erbietung und Achtung um so nötiger brauchen. 

Aus dieser Not ruft der bewegende Psalm 71 (9) zu Gott: •Verwirf mich 
nicht [schleudere nimmer mich fort, heißt es bei Martin Buber], wenn ich 
alt bin; verlaß mich nicht, wenn meine Kräfte schwinden." 

Es stimmt zwar, was Robert Spaemann anmerkt, daß •Zivilisationen 
dem Lebensglück abträglich [sind], die in der allgemeinen Schätzung des 
Menschen, seiner Einfluß- und Wirkungsmöglichkeiten, eine Prämie auf 
Jugend setzen und so erstens das Gefühl erzeugen, die Zeit auf hektische 
Weise nutzen zu müssen, zweitens aber das Gefühl, daß es vorwiegend 
bergab geht".1 Doch inwieweit ist auch dort, wo sie gewährt wird, die •Prä- 
1 Philosophie als Lehre vom glücklichen Leben, in: G. Bien (Hrsg.), Die Frage nach dem 
Glück, Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1978, 1-19, 12. 



Jörg Splett 354 

mie auf Älterwerden" nicht doch im Grunde eine Art Trostpreis? Auch in 
Athen, wo nach Solons Gesetzen alle Macht bei den Alten lag, lachte das 
Publikum im Theater aus vollem Halse über lächerliche Greise. 

Ich will im folgenden bewußt von der Sondersituation unserer gegen- 
wärtigen Leistungs- und Konsumgesellschaft absehen. Man wirft ihr vor, 
nicht bloß den alten Menschen zu Ausschuß und Abfall zu deklarieren, son- 
dern vor allem den jungen und erwachsenen Menschen daran zu hindern, 
daß er auf der Lebenshöhe jene Interessen, Werte und Ziele entdecke, aus 
denen heraus er dann auch sein Alter zu leben vermöchte2. 

So erschwerend und belastend diese Dinge sind und so dringend not- 
wendig die Bemühung, hier Wandel zu schaffen: in unserer Meditation soll 
es um die Frage nach Wesen und Sinn menschlichen Alters überhaupt ge- 
hen, die dem konkreten Ruf der Stunde noch voransteht - und die sich 
darum weiter jedem Alternden stellt, auch wenn die Gegenwarts-Aufgabe 
befriedigend gelöst sein sollte. 

I 

Auf diese Wesensfrage hat es allen Ernstes Jean Amery abgestellt, in sei- 
nem bitteren Essay •Über das Altern", dem er den Untertitel •Revolte 
und Resignation" gegeben hat3. - •Was da immer dem Alternden empfoh- 
len wird, wie er sich mit dem Niedergang abfinden, ja diesem allenfalls 
sogar Werte abgewinnen könne - Adel der Resignation, Abendweisheit, 
späte Befriedung -, es stand vor mir als niederträchtige Düperie." (10) 

1. Alter, das besagt ihm: Zeitentdecken. Der junge Mensch hat nicht 
eigentlich Zukunft, sondern Welt vor sich gehabt. Nun entdeckt man - 
weltlos werdend - die Zeit. Sie vergeht, und das immer schneller - wobei 
der Kern dieser Entdeckung darin besteht, der absoluten Unumkehrbarkeit 
von Zeit bewußt zu werden (13 ff.). 

2. Über solchem Schwinden wird der Alternde sich selber fremd (38 ff.). 
Ein Begebnis, das in unzähligen Toilette- und Spiegel-Szenen dargestellt 
worden ist. Ich möchte dazu nur an die Marschallin im •Rosenkavalier" 

iern4: 
. . . wie kann das wirklich sein, 
daß ich die kleine Resi war 
und daß ich auch einmal die alte Frau sein werd! . . . 

2 Vgl. die gegenwartskritisch wie kulturgeschichtlich überaus materialreichen Analysen 
von Simone de Beauvoir: Das Alter. Essays, Reinbek (Rowohlt) 1972. 
3 Stuttgart (Klett) 1968 (Seitenhinweise darauf im Text). Vgl. ähnliche Reflexionen 
durchgehend im zweiten Tagebuch Max Frischs: Tagebucli 1966-1971, in: Ges. Werke in 
zeitl. Folge, Frankfurt (Suhrkamp) 1966,1 (Werkausg. 11). 
4 H. v. Hofmannsthal, Ges. Werke in Einzelausgaben. Lustspiele VI, Stockholm (Ber- 
mann-Fischer) 1947, 330 f. 



Zum Sinn des Alters 355 

Wie macht denn das der liebe Gott? 

Und wenn ers schon so machen muß, 
warum laßt er mich denn zuschaun dabei 
mit gar so klarem Sinn? 

Amery hebt die Zweideutigkeit im Selbstempfinden vor dem Spiegel 
hervor: Genugtuung und Stolz, so lange durchgehalten zu haben - und 
zugleich Fremdheit, Überdruß5. 

Dieser Selbstdistanzierung entspricht eine zunehmende Distanzierung 
der Welt - wobei der Genetiv in doppelter Richtung gelesen werden darf: 
der alternde Mensch nimmt sich aus ihr zurück und sie weicht ihrerseits 
gleichsam vor ihm rückwärts, wenn sie nicht umgekehrt sich ihm anlastet 
und wie aggressiv sich ihm aufdrängt. (Beides läuft auf das Gleiche hinaus: 
Kommunikation wird zur Mühsal.) 

Das beginnt beim eigenen Leib: •Ich bin ich im Altern durch meinen 
Körper und gegen ihn; ich war, als ich jung war, ohne meinen Leib und mit 
ihm." (50) Es setzt sich fort bezüglich Berg und Wald, Meer und Wetter, 
und erreicht seine quälende Spitze im Verhältnis zu den anderen Men- 
schen. •Welt" bedeutet für uns ja vor allem Mit-welt, nicht ein Ding-Ge- 
samt, sondern: •die Anderen" (63 ff.). 

3. Diese Welt nun billigt dem Gealterten keine Zuflucht mehr zu, weil 
ihn das allgemeine Urteil als den •identifiziert", der er geworden ist6. Und 
das, was er derart unabänderlich ist, ist er obendrein in abnehmendem 
Maß: 

Man wird nicht schöner, wenn man älter wird. 
Wer andrer Ansicht ist, der irrt.7 

Und um nicht bei •Äußerlichkeiten" hängen zu bleiben: 

Man wird nicht besser mit den Jahren, 
Wie sollt' es auch . . .8 

Dabei gilt das nicht bloß in den Augen der Jungen, sondern nicht min- 
der in denen der Mitalternden, ja, wie schon angesprochen, vor allem für 
5 Beides verquickt sich obendrein mit der komplizierenden Partnerproblematik in jener 
Anekdote, die eine Frau vor dem Spiegel zu sich sagen läßt: •Das Scheusal - gönne ich 
ihm." 
8 Bedenkenswert, daß man den Scharfblick des Hasses von dem der Liebe durch eine 
ähnliche Zukunftsverweigerung zu unterscheiden versucht hat, wonach jener den anderen 
•festlegt", während sie ihm offene Zukunft einräumt. 
7 E. Kästner An ein Scheusal im Abendkleid (Gesang zwischen den Stühlen), in: Ges. 
Schriften, Zürich (Atrium) o. J., I (Gedichte) 230. 
8 Th. Fontane, Sprüche 10, in: Nymphenburger Taschenbuchausgabe, München 1969, 15, 
292. 



Jörg Splett 356 

den sich neu begegnenden Einzelnen selbst. Fontane setzt in dem zitierten 
Spruch darum fort: 

... man wird bequem, 
Und bringt, um sich die Reu zu sparen, 
Die Fehler all in ein System. 

Damit aber gehen nicht allein die Zukunft und von daher auch die je- 
weilige Gegenwart verloren, sondern sogar die Vergangenheit selbst: Man 
hat geglaubt, die Welt, in welch kleinem Maß und Umkreis auch immer, 
prägen zu können; aber jede Prägung wird durch neue Prägungen über- 
deckt und gelöscht. Damit jedoch verblaßt nicht bloß sie, sondern auch die 
Basis ihrer gerechten Bewertung. Auf eine prägnante Formel gebracht: 
•Der Alte verliert eins der größten Menschenrechte: er wird nicht mehr 
von seinesgleichen beurteilt." (J. W. v. Goethe)9 

4. Aus diesem Grund versteht umgekehrt auch der Alternde selbst in 
wachsendem Maß die Welt nicht mehr (87 ff.): Kleider- wie intellektuelle 
Moden in Kunst, Literatur und Philosophie, Ernst und Eifer im Verfechten 
neuer Programme, die stets neuen Insider-Sprachen und das Gewicht, das 
man ihnen beilegt. 

Dabei macht er in jedem Fall keine gute Figur, ob er das Neue nun ver- 
teufelt, wie Ernest Ansermet die serielle Musik, Oskar Kokoschka die mo- 
derne Malerei (oder Dietrich von Hildebrand die Kirche nach dem letzten 
Konzil)10; oder ob er •aufgeschlossen" mit der jeweiligen Avantgarde 
Schritt zu halten versucht. 

II 

1. Soweit die knappen Züge einer Skizze, die selbstverständlich nach Um- 
riß wie nach Gehalt noch reichlich aufzufüllen wäre. Wenn wir sie hier 
statt dessen auf ihren Begriff bringen wollen, dann zeigt sich dem wohl 
keine Formulierung dienlicher als: •Mit dem Sterben leben" (111 ff.). 

Rechtens wehrt Amery sich gegen die •liebenswürdige Metapher" vom 
Herbst des Lebens (28); denn auf den Herbst folgt nach dem Winter der 
Frühling. Nicht so für den Menschen, der dem Tod entgegengeht, ja, der 
ihn gleichsam neben, mit sich gehen spürt und aus solcher Weg-Gemein- 
schaft heraus sich selbst und alles andere zunehmend wie durch ein umge- 
drehtes Fernglas anschaut. 

9 Maximen und Reflexionen (Hecker 371): Hamburger Ausgabe (Wegner) Bd. 12, 542 
(Nr. 1334). 
10 Karl Julius Weber, Demokritos, Stuttgart (Rieger) 1868, Bd. 3 (Das Alter. Die Fort- 
setzung): •Gott wird midi bewahren vor der Schwäche oder dem Stolze vieler Alten, die 
jeden für einen Esel halten, der nicht grau ist" (17). 



Zum Sinn des Alters 357 

Bewußt habe ich dieser entschiedenen Stimme (die inzwischen, nach 
einem Plädoyer für den Freitod, durch solchen verstummt ist) so viel Raum 
gegeben. Denn mit Jean Amery bin ich der Überzeugung, daß man sich 
nicht oberflächlich und falsch trösten dürfe - obwohl ich mir andererseits 
bewußt bin, daß wir allesamt von unseren Inkonsequenzen leben - und daß 
Konsequenzmacherei eine Gefahr des Philosophierens ist, die es zu mörde- 
rischer Unmenschlichkeit kann degenerieren lassen. 

2. Es gibt allerdings durchaus, was Amery im Vorwort als niederträch- 
tige Düperie attackiert hat: Adel der Resignation, Abendweisheit, späte 
Befriedung - und es ist gegen solche Verdächtigung nicht weniger ener- 
gisch zu verteidigen. Die Bekundungen späten Glücks, meine ich, seien 
ebenso ernst zu nehmen wie Amerys vehementer Protest. 

Wir rühren hiermit an ein allgemeineres Phänomen, daß nämlich viele 
geneigt sind, Ausbrüche von Ekel, Argwohn, Angst und Verzweiflung für 
ehrlich und •authentisch" zu halten, Zeugnisse des Glücks, der Dankbar- 
keit für Hingabe und Treue hingegen als Schönfärberei, im besten Fall als 
naive Illusion abzutun. - Dagegen möchte ich meinerseits protestieren. 

Bezüglich nun unseres Themas hat man zum Beispiel gesagt, der junge 
Mensch habe neben so vielem anderen auch das Leben selbst, das Lieben, 
das Glück erst noch zu lernen - so daß nur der Ältere die diffizile Kunst be- 
herrsche. Ein Satz, der des Nachdenkens wert ist. 

In der Tat würden genügend alte Menschen jeder der referierten Fest- 
stellungen widersprechen. Sie haben nicht die Zeit, sondern - aus der 
Rastlosigkeit zur Ruhe kommend - umgekehrt den Raum entdeckt, als In- 
nenraum wie als Landschaft. Sie glauben, statt sich fremd geworden sein, 
vielmehr sich endlich gefunden zu haben (oder wenigstens dabei zu sein, es 
zu tun). Dies nicht zuletzt dank allmählich erreichter Unabhängigkeit vom 
Urteil der anderen. Sie fangen jetzt erst an, sich und die Welt zu verste- 
hen, um ihr nun verständnisvoll gerecht zu werden. 

Sie •leben mit dem Sterben"? Ja, und zwar mit allem Nachdruck auf 
•leben" - während die Jüngeren vor lauter Flucht davor gar nicht zum 
Leben kommen11. 

Ursula Ziebarth notiert: •. . . wo in der Jugend Glück zumeist noch eine 
Art Treffer sein muß, den man erst registriert, wenn heftig ein Zentrum 
berührt wird, bildet sich Wahrnehmungsvermögen mit zunehmendem Al- 
ter beträchtlich aus, das Sensorium verfeinert sich, die Tentakeln werden 
beweglicher und erreichen Glück [,] wo es der Jugend unzugänglich ist. 

11 Vgl. B. Pascal: •Unbekümmert rennen wir in den Abgrund, nachdem wir etwas vor 
uns aufgebaut haben, das uns hindert, ihn zu erblicken" (Pensees, Fr. Brunschvicg 183); 
denn [166] •der Tod, an den man nicht denkt, ist leichter zu ertragen als der Gedanke 
an ihn, [auch] außerhalb jeder Gefahr." 



Jörg Splett 358 

Die Möglichkeiten, glücklich zu sein, multiplizieren sich mit der Anzahl 
der Hirn- und Körperzellen, die durch Lebenserfahrung für Glück emfind- 
lich gemacht wurden, was alle jungen Menschen abstreiten werden, bis sie 
nicht mehr jung und weit glücklicher sind."12 

3. Gleichwohl, muß ich gestehen, gebe ich zuletzt Jean Amery gegen 
solche Bekundungen besonnten Abends recht. Und bestätigt mich nicht die 
grimmige Traurigkeit der Altersprosa eines Arno Schmidt oder etwa des 
•theatre amoureux" Pablo Picassos, jener wie atemlos produzierten Gra- 
vurenfolge aus dem Sommer 1968? 

Mag man das Leben auch erst spät erlernt haben: zugleich stellt sich her- 
aus, daß es zu spät ist, da das Leben selbst darüber hingegangen ist13. 

Und wollte man mir jetzt entgegenhalten, zumindest habe man so das 
Sterben gelernt, dann bin ich mir erstens dessen nicht sicher und frage 
zweitens zurück, was es verschlage. Wenn man gelebt hat, ohne es zu kön- 
nen, wird man halt auch ungelernt zu sterben haben. 

•Nur einen Moment noch, bitte! - Encore un moment, Monsieur le 
bourreau", soll die Comtesse du Barry auf dem Schaffott gerufen haben. 
Doch auch nach diesem Moment und beliebig weiteren Momenten wäre es 
zu früh. 

4. •Es sei denn   -      Ja, es sei denn ..." 
schreibt Amery, man •glaube an ein ewiges Leben und habe diesen Glau- 
ben definiert." (119) 

Allein von hier her - darum die quälend ausführliche Schrittfolge unse- 
res bisherigen Gedankengangs, gegen letztlich unernste Berufung auf das 
genußreiche oder tätige Leben hinieden oder auf die Zukunft der anderen 
(wie hin und wieder bei Ernst Bloch oder, mit metaphysikverachtender 
Attitüde, bei Dorothee Solle) -, allein von hier aus läßt sich ein Sinn des 
Sterbens und so auch des Lebens mit dem Sterben, das das Alter ist, er- 
blicken, der in Wahrheit zu tragen vermag. 

12 Weniger •sensualistisch" Goethes Dialog aus dem •Buch der Betrachtungen" im 
•West-östlichen Divan" (Hamburger Ausgabe, Bd. 2, 39): 

•Die Jahre nahmen dir, du sagst, so vieles: 
Die eigentliche Lust des Sinnenspieles, 
Erinnerung des allerliebsten Tandes 
Von gestern, weit- und breiten Landes 
Durchschweifen frommt nicht mehr; selbst nicht von oben 
Der Ehren anerkannte Zier, das Loben, 
Erfreulich sonst. Aus eignem Tun Behagen 
Quillt nicht mehr auf, dir fehlt ein dreistes Wagen! 
Nun wüßt' ich nicht was dir Besondres bliebe?" 
Mir bleibt genug! Es bleibt Idee und Liebe! 

13 Vgl. Dolf Sternbergers •petite perception" beim Binden des erst kürzlich neu gelernten 
•Windsor-Knotens". Vor dem Spiegel trifft ihn fein und scharf der Blitz: •Ich werde 



Zum Sinn des Alters 359 

III 

Allein von solchem Glauben aus (der hier und jetzt nicht dargelegt und 
gerechtfertigt werden kann, nicht theologisch und auch philosophisch 
nicht14), - allein von ihm aus letztlich, so aber in Tat und Wahrheit können 
nun auch die anderen Wortmeldungen - gegen Amerys Protest - ihr Recht 

erhalten. 
1. Zuallererst wäre wohl gewiß auf jene Zeugnisse zu verweisen, die 

1968 noch nicht in der Breite vorlagen wie heute: daß nämlich Sterben 

•ganz anders" sein kann15. 
Zwar ist der •klinisch Tote" nicht im Ernste tot gewesen. Doch er ist am 

weitesten ins fahle Zwischenreich des Sterbens vorgedrungen. Und es hat 
zweifellos höchstes Gewicht, hier zu lesen, daß Menschen aufgrund solcher 
Grenzerfahrung alle Todesfurcht verloren haben, ohne stattdessen in Resi- 
gnation verfallen zu sein; daß vielmehr immer wieder die Worte •Licht" 
und •Wärme", •Leichtwerden" und •Seligkeit" auftauchen, um eine an 
sich unbeschreibliche Erfahrung zu bezeugen. 

Also doch •besonntes" Leben; freilich in ernsterem Sinn. -Erscheinthier- 
durch die Grundbestimmung •Mit dem Sterben Leben" in einem neuen 
Licht, dann bietet es sich an, auch die genannten Einzelzüge, die uns vorhin 
zu dieser Bestimmung geführt haben, in diesem Licht von neuem zu be- 
trachten. - Gehen wir also unseren früheren Weg in umgekehrter Richtung 

noch einmal. 
2. Der letztgenannte Aspekt: •Die Welt nicht mehr verstehen." - Das ist 

schmerzlich; aber was genauerhin, was eigentlich versteht der Älterwer- 
dende nicht mehr? Offenbar doch, daß der jeweils letzte Schrei für endgül- 
tig, für die erste wirkliche Lösung und darum auch für die letzte Auflösung 
eines zur Rede stehenden Problems gehalten wird; daß die Jungen anschei- 
nend nicht zu sehen vermögen, wie peripher, d. h. vorübergehend, ist, wo- 
für sie sich engagieren. (Vorübergang ist biblisch •Pessach".) 

Deutlich die Doppelgefahr: entweder sich verzweifelt doch an das 
Entgehende zu klammern oder nicht minder verzweifelt es als eitel abzu- 
tun. - Doch ebenso deutlich auch die Chance: das Irdische gelassen •sein" 

sterben. Du wirst dich, ich werde mich dieser Kunst nicht mehr lang erfreuen. Lange hast 
du, habe ich gebraucht, sie zu erlernen, nun kennst du sie, nun kenne ich sie, aber das wird 
nicht dauern." Über den Tod, Frankfurt/M. (Insel) 1977, 11-17, 13. 
14 Siehe J. Splett, Konturen der Freiheit. Zum christlichen Sprechen vom Menschen, 
Frankfurt/M. (Knecht) 1974, Kap. 5 (Sterbliche Freiheit: End-gültigkeit). - Zur Rigorosi- 
tät des •allein" siehe: Verf., Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des 
Mensdiseins, ebd. 1978, bes. Kap. 1. 
15 E. Wiesenhütter, Blick nach drüben. Selbsterfahrungen im Sterben, Gütersloh (Mohn/ 
Siebenstern) 4 1977; J. Ch. Hampe, Sterben ist doch ganz anders. Erfahrungen mit dem 
eigenen Tod, Stuttgart (Kreuz) 41976. 



Jörg Splett 360 

zu lassen, und das meint jetzt nicht, ihm den Rücken zu kehren, vielmehr 
ihm in Freiheit zugetan zu sein und ihm gehörigen Entwicklungsraum ein- 
zuräumen. Es heißt, Dinge, Verhältnisse, Menschen nicht in die Kategorien 
eigener Absichten und Interessen zu zwingen, sondern sie behutsam zu sich 
selbst sich entfalten zu lassen, nach deren statt dem eigenen Verständnis. 

Bedauerlich, wem die Erfahrung nie zuteil geworden sein sollte, bei 
einem alten Menschen solcher Güte zu begegnen: sie urteilt nicht, weil sie 
sich kein volles Verständnis und schon gar kein Besserwissen anmaßt; zu- 
gleich aber konfrontiert sie wie ein Licht den jungen Menschen mit sich 
selbst, und statt ihm alles •durchgehen zu lassen", bringt ihr schweigendes 
Zuhören sein Reden in einer Weise unter das Geheiß der Wahrheit, wie es 
kein noch so unwiderleglicher Einspruch vermöchte. 

3. Damit hat sich auch die vorhergehende Bestimmung verwandelt: •Der 
Blick der anderen", wobei es Amery vor allem darauf ankam, daß dieser 
Blick den Alternden und Alten eigentlich gar nicht mehr trifft, weil er in 
der geschäftigen Welt •nicht mehr zählt". 

Wiederum ist die Schmerzlichkeit dieser Beobachtung ebenso unbestreit- 
bar wie die Doppelgefahr einer verfehlten Reaktion auf diese Erfahrung: 
entweder eines peinlichen Bemühens um Auffälligkeit oder verletzt 
schmollenden Rückzugs. 

Doch wiederum glaube ich eben vor dieser Folie die eigentliche Chance 
benennen zu können. Sie bietet das Amt jenes hilfreichen Zuhörers an, der 
in der Diskretion der eigenen •Unsichtbarkeit" nicht bloß dem jungen 
Menschen verläßliche Zuflucht gewährt. 

Das Sich-Messen der Blicke zwischen möglichen Rivalen gehört der Ver- 
gangenheit an, und auch den Blick eines (zu)messenden Richters verhängt 
hier barmherzig das Alter wie Gitter und Tuch im Dunkel des Beichtstuhls. 
Sorgen und Hoffnungen, Niederlagen und Triumphe kann man solchen 
Menschen anvertrauen - und man muß sie nicht •sehen", weil man ihre 
Anteilnahme spürt. Sie aber, obzwar nicht angeblickt, dürfen ihrerseits 
spüren, wie der Jüngere in ihrem Hören daheim ist. 

4. Er bleibt nicht daheim und ist mit seinen Gedanken nicht eigentlich 
hier, sondern beim Leben draußen und bricht von daheim immer neu dort- 
hin auf. Darum widerspreche ich auch bezüglich dieser Situation der Dia- 
gnose Amerys •Sich fremd werden" nicht. Denn will der Mensch nicht doch 
gesehen werden und braucht er es nicht, um sich nicht selbst zu verlieren? 

Es tut weh, sich fremd zu werden. So klammern die einen sich an das 
vertraute Selbstbild von gestern - aber waren das sie? Oder nicht bloß (ich 
denke etwa an Marilyn Monroe in ihrem Unglück) das Bild der anderen 
von ihnen (also erst recht Entfremdung, um so entfremdender, da nicht ein- 
mal als solche gewußt)? 



Zum Sinn des Alters 361 

Andere flüchten in eine panikartige Jagd nach neuer Identität, im Wech- 
sel von Lebensentwurf und Partner, als ließe Identität sich nicht allein 
durch Treue gewinnen statt durch Verrat16. Oder die Entfremdung mündet 
in resignierten Zynismus. 

Die positive Chance möchte ich mit der Parole •Selbst-Begegnung", 
oder besser mit dem Wort •Selbstannahme" bezeichnen17. - Der junge 
Mensch (nach der Krise der Pubertät, die eine erste, vor-läufige Chance 
ähnlicher Art geboten hat) und der erwachsen Tätige waren nicht so sehr 
bei sich als bei der Sache, um die es ihnen ging. Sie identifizierten sich eher 
mit ihrer Aufgabe oder dem zu leistenden Werk als mit sich. Nun hat das 
Leben sie im Umweg zu sich selbst geführt. 

Man kann diese Begegnung als Selbstfindung bezeichnen; weithin nennt 
man heute das, worum es jetzt geht, Selbst-Verwirklichung. Aber mir 
scheinen beide Wörter nicht glücklich. Erstens verdecken sie nämlich das 
Fremdheits-Moment, auf dem Jean Amery zu Recht besteht. Sie klingen 
viel zu schlicht •identisch". - Sodann aber und vor allem fehlt ihnen eine 
entscheidende Bezugsdimension. 

Bei •Selbstfindung" und •Selbstverwirklichung" hat es das Selbst nur 
mit sich selbst zu tun. Und hier taucht angesichts der sich einstellenden 
Entfremdung die in der Tat gar nicht so befremdliche Frage auf, ob der 
Fund sich denn lohne, ob die Verwirklichung den Preis wert sei, den man 
selbst und gegebenenfalls auch andere dafür erlegen müßten. 

Annahme aber bringt eine weitere Beziehung ins Spiel: zu jener Macht, 
von der, aus deren Händen man sich anzunehmen hätte. Der Wert einer 
Gabe bestimmt sich wesentlich nicht aus ihrem An-sich-Sein, ihrer Schön- 
heit, Seltenheit, Nützlichkeit und so fort, sondern vom Geber und dessen 
Zuwendung her. 

Jenseits des Funktionalen und der Zwänge des gesellschaftlichen Bedin- 
gungsgeflechts tut sich hier die Freiheit un-bedingter Bejahung auf, mit 
dem Angebot, sich aus solch unbedingter Bejahung heraus nun auch selbst 
ohne Selbstwert- oder -unwert-Ängste zu akzeptieren. 

16 Es versteht sich, daß damit weder bloßer Gewohnheit oder bequemer •Alterssicherung" 
das Wort geredet werden noch der Ernst von Bekehrung und der Mut entschiedenen Neu- 
anfangs denunziert werden soll. Zuvor ist schon auf das biblische Pessach hingewiesen 
worden; ihm zuvor wäre von Abrahams Aufbruch aus dem Gewohnten zu sprechen. 

Doch dem Trend veröffentlichter Meinung gegenüber scheint mir heute vor allem die 
Klärung vonnöten, daß der Preis der Freiheit Treue heißt. •Wer frei sein will, muß treu 
sein. Der Freie steht zu der von ihm autonom gesetzten Verbindlichkeit [schlichter gesagt: 
zu seinem Versprechen], und in eben dieser Standhaftigkeit bewährt sich Freiheit. Damit 
ist das Wort vom Preis der Freiheit umkehrbar: Der Preis, den die Treue gewinnt, ist die 
Freiheit." H. Krings, Der Preis der Freiheit, in: A. Paus (Hrsg.), Werte, Rechte, Normen, 
Kevelaer-Graz (Butzon & Bercker - Styria) 1979, 11-27, 27. 
17 R. Guardini, Die Annahme seiner selbst, Würzburg (Werkbund) 1960. 



Jörg Splett 362 

5. Darauf scheint mir eigentlich die Rede von den größeren Glücksmög- 
lichkeiten im Alter zu zielen, erst recht die Goethesche Formel •Idee und 
Liebe". Jedenfalls finden sie hier ihren Rechtsgrund. Das heißt, der 
Mensch ist achtsamer auf jene kleinen Zeichen geworden (•Spuren" nennt 
sie Ernst Bloch), in denen solches Ja sich bekundet. 

•Klein" meint dabei das Gegenteil sich bescheidender Resignation. 
Biblisch ist es der Windhauch verwehenden Schweigens, in dem statt in 
Beben und Feuersturm dem Propheten Elija Jahwe erscheint (1 Kön 19, 
11-13). Und im •Gegen-Evangelium" Friedrich Nietzsches erlebt Zara- 
thustra •Mittags", daß nicht etwa wenig zum Glück genügt, sondern •das 
wenigste gerade, das Leiseste, Leichteste ... - wenig ... die Art des besten 
Glücks" macht18. 

Das gilt darum, weil hier nicht mehr Greifbares das Ungreifbare ver- 
deckt; weil nun kein für greifbar gehaltenes Unbegriffenes mehr zu unge- 
duldiger Jagd nach ihm verleitet und so den Menschen aus jener Stille 
herausreißt, in der allein er des Unbegreiflichen inne zu werden vermag, 
das bereit ist, ihm Heimat zu schenken. 

6. In der Tat ist derart das Alter, und damit sind wir zum Ausgangspunkt 
unserer Überlegung gekommen, die Erfahrung der Zeit. Ihres Verge- 
hens - gewiß, doch nicht weniger ihres Auf-uns-Zukommens von Augen- 
blick zu Augenblick und ihres Auf-uns-zugekommen-Seins. 

Dies ist sogar das Erste und Fundamentale. Denn ur-sprünglich ist alle 
Zeit Zu-kunft: Auf mich kommt zu, mir wird zuteil, was ich nicht habe, mir 
nicht machen und erzwingen kann und worauf ich keinerlei Rechtsanspruch 
habe. Darum ist alle Zeit, was Paulus von einer bestimmten Zeit schreibt: 
•Zeit der Gnade" (2 Kor 6, 2). 

Sie wird uns gewährt, ohne daß wir sie uns selbstherrlich nehmen oder 
sie festzuhalten vermöchten; wir können sie einzig annehmen und nur so - 
im Maß sie uns gegeben ist • sie uns für andere oder anderes •nehmen". 
Solches Entgegennehmen aber ist der Grundvollzug von Dank19. 

Darum entsprechen der Zeit vor allem anderen Dank und Gedenken. 
Von Dank und Gedächtnis (kultisch gesagt: von Eucharistie und Memoria 
oder Anamnese) lebt das Vertrauen, und das Vertrauen begründet die 
Hoffnung bezüglich weiterer Zeit, über gestern und heute hinaus • ja hin- 
aus auch über das Morgen, auf jenes hin, das wir nicht wissen und kennen, 
das sich aber in jeder uns gewährten Stunde •angeldlich" (2 Kor 1, 22) 
ansagt. 
18 Werke in drei Bänden (Schlechta) II, München (Hanser) 1955, 514. 
19 Vgl. J. Splett, Lernziel Menschlichkeit, Frankfurt/M. (Knecht) 1976, 127 ff. (Wort zur 
Antwort: Gebet). Franz von Baader bestimmt einmal Danken als •die Präsenz des Gebers 
in der Gabe Anerkennen" (Sämtl. Werke, Leipzig 1851-1860 [Nachdruck Aalen (Scien- 
ta) 1963] 1X387). 



Zum Sinn des Alters 363 

IV 

Hier erreichen Gefährdung und Sinn des Alters wohl ihre intensivste Ver- 
dichtung. Seine Gefahr heißt Verzweiflung: sei es verzweifelte Jagd hin- 
ter Hoffnungen her, die den Gehetzten immer neu zum Narren halten, sei 
es larmoyante, weinerliche oder zynische Resignation. 

Chance und Sinn dieser Situation aber wäre, durch die Ent-täuschung 
bezüglich solcher Hoffnungen (der •espoirs") hindurch, das Sich-einlassen 
auf die Hoffnung (•esperance")20. Und Sinn wie Chance gelten für den 
Alternden selbst wie für die Jüngeren, die mit ihm umgehen und von ihm 
lernen können. 

Alt sein könnte demnach, biblisch ausgedrückt, besagen: In der Welt, 
doch nicht mehr von ihr sein (Joh 15, 19; 17, 16). Eine Formulierung, die 
bedenkenswerterweise aus den Abschiedsreden des johanneischen Jesus 
stammt. 

Der alte Mensch mag sich zuzeiten wie lebendig •abgeschieden" vorkom- 
men (von Schmerz und Not sprechen ja auch diese Abschiedsreden durch- 
aus); aber es geht gerade nicht um ein (letztlich schmerzloses) Tot-sein, 
sondern um ein Leben ergriffener Abschiedlichkeit. - Entsprechend ist das 
Zielwort dieser Reden: •Freude". 

•Was ist die Freude? Das ursprüngliche Wesen der Freude ist das Hei- 
mischwerden in der Nähe zum Ursprung" (Martin Heidegger)21. Im Dienst 
dieser zu erkennenden Nähe steht all das leidvolle Fremdwerden, das wir 
erwogen haben. 

Das wäre nun zu entfalten. Doch breche ich mit diesen sparsamen Ver- 
weisen ab. 

•In Gottes Namen", sagt am Schluß des •Rosenkavaliers" die Mar- 
schallin22, und auf Faninals Wort •Sind halt aso, die jungen Leut'": Ja, 
ja23". Dem 71. Psalm aber erwidert Psalm 73 (20-25). Ich zitiere ihn (dort 
ist es nach der Zählung der Vulgata Ps. 72) in der Übersetzung von Ro- 
mano Guardini: 

... als mir der Geist verbittert ward, 
und verwundet das Herz, 
war ich ein Tor und erkannte nicht; 

20 Siehe zu dieser Unterscheidung, im Rückgriff auf Gabriel Marcel, Paul Ludwig Lands- 
berg und Maine de Biran, Herbert Plügge (den auch Amery mit hohem Respekt nennt): 
Wohlbefinden und Mißbefinden. Beiträge zu einer medizinischen Anthropologie, Tübin- 
gen (Niemeyer) 1962, 38-50 (Über die Hoffnung). 
21 Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, Frankfurt/M. (Klostermann) 3 1965, 24. (Vgl. 
von Verf.: Wagnis der Freude, Frankfurt/M. [Knecht] 1975.) 
22 A. a. O. 434. 
23 Im Opernbuch. 



Alfred Läpple 364 

wie ein unvernünftiges Tier war ich vor Dir. 
Nun aber will ich allezeit bei Dir sein, 
denn Du hast meine Rechte erfaßt. 
Nach Deinem Ratschluß geleitest Du mich, 
und am Ende nimmst Du mich auf in die Herrlichkeit. 
Wen hab ich im Himmel, wenn nicht Dich? 
Und bin ich bei Dir, dann freut mich die Erde nicht 
[Buber: aber bei dir habe ich nicht Lust auf die Erde]. 
Mein Leib und mein Herz vergehn, 
Gott aber ist meines Herzens Fels, mein Anteil in Ewigkeit. 

Therese von Lisieux • 
eine Ermutigung für unsere Zeit? 
Alfred Läpple, Argeisried 

Von Walter Nigg stammt das Wort: •Die Heiligen sind wie ein Geläute. 
Jede Glocke hat ihren Klang, aber erst alle zusammen ergeben die ganze 
Tonfülle."1 Es wird sicherlich recht große Unterschiede geben zwischen der 
Bewertung von Heiligen, wie sie von Menschen und wie sie von Gott selbst 
vorgenommen wird. Manches kleine, bimmelnde Glöckchen wird sich sub 
specie aeternitatis (im Angesicht der Ewigkeit) als mächtig schwingende 
Glocke erweisen und so mancher Heilige, dem die Geschichtsbücher und 
Heiligenleben den Beinamen •der Große" verliehen haben, wird •im 
zweiten Glied" stehen. 

Es läßt sich außerdem feststellen, daß Heilige im irdischen Bewertungs- 
pegel nicht immer gleich eingeschätzt werden. Ein Heiliger, der jahrzehn- 
telang unter einem Verehrungsboom stand, kann in einer ganz anderen 
Epoche in fast völlige Vergessenheit geraten. Was bedeutete früher etwa 
die Gestalt des heiligen Aloysius von Gonzaga, und wie verstaubt ist heute 
nicht nur die Basilika in Castiglione (südlich des Gardasees), wo sein 
Haupt aufbewahrt wird, sondern auch sein Andenken in der Frömmigkeit 
der jungen Generation von heute! In ähnlicher Weise hat es etwa bis hin 
zum Beginn des Zweiten Weltkrieges einen wahren Theresien-Boom ge- 

Walter Nigg, Große Heilige. Zürich 21947, 30. 




