
Alfred Läpple 364 

wie ein unvernünftiges Tier war ich vor Dir. 
Nun aber will ich allezeit bei Dir sein, 
denn Du hast meine Rechte erfaßt. 
Nach Deinem Ratschluß geleitest Du mich, 
und am Ende nimmst Du mich auf in die Herrlichkeit. 
Wen hab ich im Himmel, wenn nicht Dich? 
Und bin ich bei Dir, dann freut mich die Erde nicht 
[Buber: aber bei dir habe ich nicht Lust auf die Erde]. 
Mein Leib und mein Herz vergehn, 
Gott aber ist meines Herzens Fels, mein Anteil in Ewigkeit. 

Therese von Lisieux • 
eine Ermutigung für unsere Zeit? 
Alfred Läpple, Argeisried 

Von Walter Nigg stammt das Wort: •Die Heiligen sind wie ein Geläute. 
Jede Glocke hat ihren Klang, aber erst alle zusammen ergeben die ganze 
Tonfülle."1 Es wird sicherlich recht große Unterschiede geben zwischen der 
Bewertung von Heiligen, wie sie von Menschen und wie sie von Gott selbst 
vorgenommen wird. Manches kleine, bimmelnde Glöckchen wird sich sub 
specie aeternitatis (im Angesicht der Ewigkeit) als mächtig schwingende 
Glocke erweisen und so mancher Heilige, dem die Geschichtsbücher und 
Heiligenleben den Beinamen •der Große" verliehen haben, wird •im 
zweiten Glied" stehen. 

Es läßt sich außerdem feststellen, daß Heilige im irdischen Bewertungs- 
pegel nicht immer gleich eingeschätzt werden. Ein Heiliger, der jahrzehn- 
telang unter einem Verehrungsboom stand, kann in einer ganz anderen 
Epoche in fast völlige Vergessenheit geraten. Was bedeutete früher etwa 
die Gestalt des heiligen Aloysius von Gonzaga, und wie verstaubt ist heute 
nicht nur die Basilika in Castiglione (südlich des Gardasees), wo sein 
Haupt aufbewahrt wird, sondern auch sein Andenken in der Frömmigkeit 
der jungen Generation von heute! In ähnlicher Weise hat es etwa bis hin 
zum Beginn des Zweiten Weltkrieges einen wahren Theresien-Boom ge- 

Walter Nigg, Große Heilige. Zürich 21947, 30. 



Therese von Lisieux 365 

geben, in dessen Mittelpunkt nicht der spanische •Adler", Teresa von 
Avila (1515-1582) stand, sondern die französische •Taube", die •kleine" 
Therese vom Kinde Jesus, die mit 24 Jahren am 30. September 1897 um 
19.20 Uhr im Karmel von Lisieux starb. Ist die Welt, in der die französi- 
sche Karmelitin lebte, eine so ganz andere gewesen, als die unserer Tage? 
Hat dieser heilige Teenager, der das Pech hatte, daß ihr •Bild von allem 
Anfang an der Devotionalienindustrie dieser kunstverlassensten Zeit in 
die Hände fiel"2, unserer Zeit wirklich nichts mehr zu sagen? Haben viel- 
leicht die frommen Karmelitinnen von Lisieux, wo Therese wie in einem 
•Schneewittchenschrein der Reliquienkapelle"3 verehrt wird, den Weg 
zum wahren, aber verstellten Gesicht ihrer Ordensheiligen selbst so er- 
schwert, daß man sich der nicht geringen, aber letztlich lohnenden Mühe 
unterziehen muß, einen wahrlich nicht kleinen Berg gutgemeinter, aber 
verstaubter Papierblumen wegzuräumen? 

1. Therese im Urteil von Vergangenheit und Gegenwart 

Als Therese von Lisieux 1897 im Sterben lag, urteilte eine ihrer •lieben" 
Mitschwestern über sie und zwar so laut, daß auch Therese diese Worte 
hören mußte: •Schwester Therese wird bald sterben. Was wird unsere 
Mutter Priorin in ihren Totenbrief schreiben können? Sie trat bei uns ein, 
lebte und starb - mehr ist wirklich nicht zu sagen."4 War Therese nur eine 
von vielen und wurde ihr Gedenken nur künstlich und ohne Zweifel auch 
propagandistisch wirksam hochgespielt? 

Es wird immer wieder auf die Bedeutsamkeit ihrer autobiographischen 
Schriften5, vor allem ihrer •Geschichte einer Seele" (L'histoire d'une äme) 
hingewiesen. Dieses Buch hat Therese vom Kinde Jesu im ausdrücklichen 
Auftrag ihrer Mutter Priorin niedergeschrieben. Vielfach wurde darüber 
geschrieben, daß es - wenigstens beim ersten Lesen - allein schon wegen 
des Schulmädchenstils eher abstößt als anzieht. •Von Größe verrät das 
berühmte Buch zunächst nicht die Spur. - Zunächst, sagen wir! Wie klein, 
wie klein, wie klein ist alles! Es ist, als müßte man sich bücken, um in eine 
Welt einzutreten, wo alles nach vogelzierlichen Maßen gedrechselt ist, lieb- 
lich, blaß und fragil wie die Spitzen, mit denen die Mutter der Heiligen 
handelte. Welch eingesperrte, leise parfümierte Luft weht uns entgegen, 
Luft aus geschonten bürgerlichen Stuben voller Nippsachen und Miniatu- 

2 Ida Friederike Görres, Das verborgene Antlitz. Wien, 1948, 14. 
3 Ida Friederike Görres, a. a. 0., 18. 
4 Zitiert nach Ida Friederike Görres, a. a. 0., 8. 
5 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Sdiriflen. Authentischer Text. Einsiedeln 
1958. Die Faksimile-Ausgabe erschien im April 1956 unter dem Titel: Manuscrits Auto- 
biographiques de Sainte Therese de VEnfant-Jesus. Office Central de Lisieux. 



Alfred Läpple 366 

ren, voll idealisierter Familienbildnisse in goldenen Rahmen, vor denen 
seidene Sträuße an blumigen Tapeten stehen; Duft nach Erinnerungen wie 
Saffianrücken alter Poesie - Alben!"6 

Und doch, ausgerechnet dieses Werk ist in kürzester Zeit zu einem Best- 
seller geworden. Bis zur Heiligsprechung im Jahre 1925 wurden allein in 
der französischen Ursprache fast 2M> Millionen Exemplare verkauft; 
außerdem wurde es in 35 Sprachen übersetzt. Daß es auch eine ganz andere 
Bewertung der literarischen Fähigkeiten der kleinen Therese gibt, zeigen 
die Worte, die Hans Urs von Balthasar, ein großer Kenner gerade der 
theologischen und mystischen Literatur der Vergangenheit und Gegenwart, 
geschrieben hat: •Mir ist in neuerer Zeit kein heiliggesprochener Christ 
bekannt, der ein solches dichterisches Vermögen gehabt hätte wie Therese 
von Lisieux. Die Bilder sprudeln unter ihrer Feder nur so hervor, immer 
originell, immer ins Schwarze treffend. Sie illustriert damit ihre Lehre vom 
,Kleinen Weg', die dadurch noch farbiger, verständlicher, anziehender 
wird. Gewiß muß man von zeitgebundenen Wendungen absehen können, 
aber das wird einem leicht gemacht durch die (zumal in den Briefen) quel- 
lende Fülle an Einfällen."7 

Man sollte nicht verkennen, daß Therese vom Kinde Jesus leider von 
einer Kunst •vermarktet" wurde, die dem süßen Kitsch verhaftet war und 
die außerdem das durchaus originale Wort vom Rosenwunder in einer 
kaum erträglichen Weise in knalligsten Gipsfiguren und sentimentaler 
Pose wiedergab. Eine erste Verkitschung geht ohne Zweifel auf Konto 
ihrer leiblichen Schwester Celine, die im gleichen Konvent zu Lisieux war. 
Sie war es, die die süßlich-abstoßende •Verklärung", das honigsüße Lä- 
cheln, das rosenumhüllte Kreuz durch fragwürdige Malereien mit dem Le- 
ben und der Erinnerung ihrer Schwester verbunden hat, so daß es für nicht 
wenige geradezu selbstverständlich sein mußte, die kitschige Verzuckerung 
mit der wirklichen Therese zu verbinden. 

Ein anderes, kritisches Urteil, das zunächst nicht auf Therese vom Kinde 
Jesus abzielte, hat ihr englischer Zeitgenosse, John Henry Kardinal New- 
man (1801-1890), über jugendliche Heilige abgegeben. •Alte Menschen 
sind in der Seele ebenso steif, ausgetrocknet und blutlos wie ihre Körper, 
soweit nicht die Gnade sie erfüllt und erweicht. Und dazu bedarf es einer 
Flut von Gnade. Ich bewundere alte Heilige immer mehr. Der heilige 
Aloysius, der heilige Franz Xaver oder der heilige Karl sind nichts neben 
dem heiligen Philipp Neri."8 Was hätte Newman erst über eine Heilige 

6 Ida Friederike Görres, a. a. O., 19. 
7 Hans Urs von Balthasar, Der •kleine Weg". Zum hundertsten Geburtstag der Therese 
von Lisieux am 2. Januar 1973. In: Deutsche Tagespost vom 5./6. Januar 1973, Seite 14. 
8 John Henry Cardinal Newman, Ausgewählte Werke. Band IX. Mainz 1929, 266 f. 



Therese von Lisieux 367 

gesagt, die mit 24 Jahren an galoppierender Schwindsucht in einem Kloster 
starb, in das sie schon mit 15 Jahren eingetreten war? 

Aus der Reihe der wohlwollenden, ernstzunehmenden Autoren hat Karl 
Rahner das wohl kritischste Wort über Therese vom Kinde Jesus geschrie- 
ben, das sicherlich auch die großen Unterschiede ebenso des Alters wie auch 
der Denk- und Frömmigkeitsstruktur aufzeigt. Er spricht gewiß mit sicht- 
lichem Respekt vom geglückten Tod dieser Heiligen. Gleichzeitig kann er 
es nicht verschweigen, daß •vieles an dieser Heiligen und an ihren Schrif- 
ten mich nur gereizt macht oder mich einfach langweilt"9. Ja, es ist ihm 
•widerwärtig"10. Er spricht unverhohlen von einer •kleinbürgerlich-christ- 
lichen Dressiertheit"11 der kleinen Therese und ärgert sich über •das from- 
me Gesumse, (das) auch noch um diesen Tod herum produziert"12 wurde. 

Hans Urs von Balthasar wiederum sieht in der kleinen Therese eine der 
•großen Heiligen für unsere Zeit". Joseph Ratzinger wie auch P. Josef 
Sudbrack SJ sehen - sicherlich zum Erstaunen der meisten, die Therese 
vom Kinde Jesus nur in den traditionellen Vorstellungen und Überliefe- 
rungen kennen! - in den Erfahrungen der Gottesfinsternis und der Nacht 
des Glaubens, unter denen Therese gerade in den letzten Lebensjahren 
stand, eine Chance, mit dem angefochtenen und ausgetrockneten Glauben 
vieler Christen von heute, ja vielleicht sogar mit dem Atheismus in ein 
ehrliches Gespräch zu kommen. 

Dieses bunte Kaleidoskop widersprüchlichster Meinungen über Therese 
vom Kinde Jesu läßt die Frage laut werden: Wie war Therese wirklich13? 
Was bleibt, wenn der ärgerniserregende Stuck späterer Verfremdungen 
und Vereinnahmungen radikal abgeschlagen ist? 

2. Tabellarischer Personalakt 

Aus der Fülle der überlieferten Daten sollen nur die wichtigsten heraus- 
gestellt werden14. 

1873 (2. Januar) Therese geboren als 9. Kind des Ehepaares Ludwig Jo- 
seph Stanislaus Martin und seiner Frau Maria Zelie (geb. Guerin) in 
Alencon (Normandie). Von den neun Kindern der Familie Martin - 
zwei Buben und sieben Mädchen - starben die beiden Buben und 

8 Karl Rahner, Therese, eine große Heilige. In: Münchener katholische Kirchenzeitung 
vom 24. Dezember 1972, Seite 8. 
10 Karl Rahner, a. a. 0., 8. 
11 Karl Rahner, a. a. O., 8. 
12 Karl Rahner, a. a. 0., 8. 
13 P. Francois de Sainte-Marie, Therese von Lisieux. Wie sie wirklich war. Authentische 
Photographien. Einsiedeln 1961. 
14 Ein detaillierter Personalakt findet sich in Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographi- 
sche Schriften, a. a. O., 283-287. 



Alfred Läpple 368 

auch zwei Mädchen sehr früh; vier Töchter traten in den Karmel von 
Lisieux ein, eine wurde Salesianerin. 

1877 (28. August) Tod der Mutter 

1884 (8. Mai) Empfang der ersten heiligen Kommunion 
(14. Juni) Empfang der Firmung durch Msgr. Hugonin, Bischof von 
Bayeux 

1887 (31. Oktober) Vorsprache beim Bischof von Bayeux, um den Eintritt 
in den Karmel zu erbitten 
(20. November) Audienz bei Papst Leo XIII., dem Therese ihre Bitte 
um vorzeitigen Eintritt in den Karmel unterbreitet 

1888 (9. April) Eintritt in den Karmel von Lisieux 

1889 (10. Januar) Einkleidung Thereses, unter Vorsitz des Bischofs von 
Bayeux, Msgr. Hugonin 

1890 (8. September) Profeß von Therese 
(24. September) Schleierfest Thereses 

1894 (29. Juli) Tod des Vaters im Schloß von la Müsse 

1896 (2./3. April) Erstes Bluthusten von Therese 

1897 (30. Juli) Um 6 Uhr abends Empfang der Krankensalbung 
(19. August) Empfang der letzten Hl. Kommunion 
(30. September) Tod Thereses um 7 Uhr 20 abends 

1923 (29. April) Seligsprechung durch Papst Pius XL 
1925 (17. Mai) Heiligsprechung durch Papst Pius XL 

Diesem nüchternen Zahlenmaterial soll in knappen Strichen eine Skizze 
des inneren Bildes der kleinen Therese angefügt werden. Vater und Mut- 
ter wie auch die Geschwister haben die Menschlichkeit wie auch die Fröm- 
migkeit von Therese entscheidend mitgeprägt. Als letztes Kind war sie der 
verwöhnte Sonnenschein der Familie Martin. Als sie mit knapp vier Jah- 
ren ihre Mutter verlor (28. August 1877), war sie bis in die letzten Wurzeln 
ihrer Existenz getroffen. Vielleicht ist damals schon - wenngleich in der 
unbewußten Tiefe - die Grundentscheidung ihres Lebens und ihres späteren 
Ordensberufes gefallen. Therese suchte Heimat und Geborgenheit. Dies 
wird geradezu in ihrer Entscheidung greifbar, daß sie am Tag nach dem 
Tod der Mutter ihre ältere Schwester Pauline zu ihrer zweiten Mutter 
wählte. Als diese aber fünf Jahre später (2. Oktober 1882) in den Karmel 
von Lisieux eintrat, war Therese wiederum heimatlos, liebesleer. Der Kar- 
mel von Lisieux, wo ihre zweite Mutter Pauline lebte, wurde seither zum 
Ziel der Sehnsucht, zur Erfüllung der Liebe. 

Therese war ein froher Mensch, der nach außen hin mit naiver Unkom- 
pliziertheit seinen Weg ging. Wenn von ihr gesagt wurde, sie habe stets 



Therese von Lisieux 369 

•aufs unnachahmlichste gelächelt"15, so ist doch erstaunlich, aus welchen 
inneren und kaum ausschöpfbaren Reserven sie es vermochte, schwerste 
Prüfungen und religiöse Herzensdürre tapfer zu tragen. Aus dieser inne- 
ren Tiefe und Mitte lebte sie und ertrug im letzten Jahr ihres Lebens uner- 
hörte Schmerzen mit einer selbstverständlichen Tapferkeit. 

In ihren autobiographischen Schriften leuchtet eine Frömmigkeit auf, die 
sich sehr gerne an den lieben Gott-Papa richtet. Hinter dem •Papa le bon 
Dieu" wird das Bild des von Therese heißgeliebten nach einem längeren 
Aufenthalt in der Irrenanstalt von Caen verstorbenen (29. Juli 1894) Va- 
ters sichtbar. Die natürliche Tochter-Vater-Beziehung wird zur selbstver- 
ständlichen Grundmelodie ihres Sprechens mit Gott. 

Klein bleiben heißt, sein Nichts erkennen, alles vom lieben Gott er- 
warten, wie ein kleines Kind alles von seinem Vater erwartet; sich 
über nichts beunruhigen . . . Jesus gefällt es, mir den einzigen Weg 
zu zeigen, der zu diesem göttlichen Glutofen führt. Dieser Weg ist 
die Hingabe des ganz kleinen Kindes, das ohne Bangen in den Ar- 
men seines Vaters einschlummert ... Es ist der Weg der geistigen 
Kindheit, der Weg des Vertrauens und der völligen Hingabe. 

Ob mit der häufig verwendeten Bezeichnung •lieber Gott" von Therese 
nur an Gott-Vater gedacht war oder ob bisweilen auch Jesus, der mensch- 
gewordene Sohn Gottes, mitgemeint war, müßte wohl von Fall zu Fall 
überprüft werden. Die Tochter-Vater-Beziehung, verbunden, ja verschärft 
durch die schwache und anfällige körperliche Konstitution, hat sicherlich 
auch den Grundton für den •kleinen" Weg ergeben, der für Therese vom 
Kinde Jesu typisch ist. 

Die Heiligkeit ist nicht in dieser oder jener Übung, sie besteht in 
einer Haltung des Herzens, die uns demütig und klein macht in den 
Armen Gottes, unserer Schwäche bewußt und bis zur Kühnheit ver- 
trauend auf die Güte des Vaters. 

Man kann geradezu sagen: Therese konnte von ihrer gesamten, natürlichen 
wie religiösen Veranlagung her kaum einen anderen Weg gehen als den 
•Weg der geistigen Kindheit". 

In der deutschsprachigen Beschäftigung mit Therese von Lisieux ist bis- 
her kaum auf die epochalen Ausstrahlungen eingegangen worden, die - 
wenn auch nur geringfügig - doch auch bei ihr mitschwingen und eine ganz 
bestimmte Einfärbung ihrer Frömmigkeit und ihrer Lieblings-•Heiligen" 
bewirkt haben. Therese ist unmittelbar nach dem für Frankreich verlore- 
nen Krieg 1870/71 geboren. Ist es daher nicht verständlich, wenn ihr und 
vielen französischen Christen der damaligen Zeit die Jungfrau von Or- 

15 Walter Nigg, a. a. O., 400. 



Alfred Läpple 370 

leans ein religiöses wie auch nationales Leitbild war! Wer weiß, daß The- 
rese selbst für eine Theateraufführung im Karmel von Lisieux ein kleines 
Singspiel •Die selige Jeanne d'Arc" verfaßt und selbst die Titelrolle ge- 
spielt hat? Aus einer kurzen Passage aus diesem Theaterstück wird überaus 
deutlich, wie sehr Therese sich mit Jeanne d'Arc identifizierte: 

Ich werde zum Gott der Heerscharen beten, 
ich werde den Fremden verjagen, zertreten - 
Ich liebe mein Frankreich, mein Vaterland, 
ich will ihm den Glauben retten, 
ich weih' ihm mein Leben, mein Herz, meine Hand. 
Ich will für den König streiten. 
Nein, vor dem Tode furcht' ich mich nicht, 
ich hoffe auf Ewigkeiten.16 

Häufiger als man vermutet klingt die Erinnerung an Jeanne d'Arc bei 
Therese auf. Angesichts eines Bildes ihrer Lieblingspatronin wird sie zu 
den Worten inspiriert: 

Nicht auf Schlachtfeldern soll ich streiten . . . 
Mein Schwert ist die Liebe. 

Auch von der Mission, die Therese nach ihrem Tode zu erfüllen hat, 
schreibt sie in bewußter Parallele zur Jeanne d'Arc: 

Was meine Mission angeht, wird sich, wie bei Jeanne d'Arc, der 
Wille Gottes der menschlichen Eifersucht zum Trotz erfüllen. 

Thereses Gottes- und Christusbild nährte sich - was gerade in der dama- 
ligen Zeit keine Selbstverständlichkeit war! - nicht aus der allzu frommen 
Devotionsliteratur, auch nicht aus den damals so beliebten Jesus-Legenden 
und Jesus-Apokryphen. Ihre Bibliothek war das Neue Testament. 

Ich finde nichts mehr in den Büchern, das Evangelium genügt mir . . . 
O, wie würde ich mich ärgern, hätte ich all diese Bücher gelesen! Ich 
hätte mir bloß den Kopf zerbrochen und kostbare Zeit verloren, die 
ich einfach damit verbracht habe, Gott zu lieben . . . Was mir wohl- 
tut, was mir hilft, das ist gar nicht das Zeug, das man uns erzählt - 
was man so alles annimmt. Zum Beispiel, daß das Jesulein Vögelchen 
aus Lehm knetete und sie anhauchte und daß sie lebendig wurden. 
Nein, solche unnütze Wunder hat das Jesuskind nicht gewirkt! War- 
um wären sie dann nicht einfach durch ein Wunder nach Ägypten 
versetzt worden - das wäre wenigsten nützlich gewesen und möchte 

16 Zitiert nach der Übersetzung von Ida Friederike Görres, a. a. 0., 359 f. Von diesen 
Theateraufführungen sind auch Photographien erhalten, die Therese als Jeanne d'Arc 
zeigen; siehe P. Francois de Sainte-Marie, a. a. 0., 55 f. und vor allem die wiedergege- 
benen Fotos Nr. 11-15 A 



Therese von Lisieux 371 

einem doch für den lieben Gott leicht erscheinen - in einem Augen- 
zwinkern wären sie dort gewesen! Aber nein, so war es nicht, ihr 
Leben war ganz wie das unsre. 

Therese versteht es, die biblischen Texte für ihr Leben •auszuwerten" und 
in den berichteten Ereignissen und Erfahrungen der Evangelien immer 
wieder Verständnis und zugleich Tröstung für ihre eigene Existenz zu 
finden. 

0, niemals habe ich den Schmerz der seligsten Jungfrau und des hei- 
ligen Josef so gut begriffen, da sie das göttliche Kind Jesus in den 
Straßen von Jerusalem suchten. Ich fand mich plötzlich in einer 
schrecklichen Wüste, oder vielmehr glich meine Seele einem gebrech- 
lichen Kahn, der ohne Steuermann der Gnade und Ungnade der 
stürmischen Fluten ausgeliefert ist. Ich weiß wohl, Jesus war da, er 
schlief in meinem Nachen, aber wie ihn sehen in einer so finsteren 
Nacht? Wenn das Gewitter richtig ausgebrochen wäre, hätte viel- 
leicht ein Blitz meine Wolken gefurcht. . . Aber nein, es war Nacht! 
Tiefe Nacht, vollständiges Verlassensein, ein wahrer Tod! Wie der 
göttliche Meister im Garten der Todesangst fühlte ich mich allein und 
fand nirgends Trost, weder auf Erden noch vom Himmel. 

Daß es eine •ganz andere" Therese von Lisieux gibt, als es die süßlichen 
Gipsfiguren ahnen lassen, wird erst erkennbar, wenn man die wirkliche 
Not, die monatelange Schwunglosigkeit und Herzensdürre ihres Betens 
kennt. Wie kommt es, daß Therese über die Mauern des Karmels und über 
ihr eigenes Krankenlager sich selbstvergessend hinwegschaut und von dem 
•armen, kranken Bruder Friedrich Nietzsche" gesprochen hat, den sie in ihr 
Beten und Leiden einschloß? Gibt es bei aller Unterschiedlichkeit doch eine 
Ahnung, ja vielleicht sogar ein eigenes und bedrückendes Erlebnis der 
Gottesfinsternis, unter dem auch Friedrich Nietzsche stand? Man wagt es 
kaum, die Karmeliterin Therese mit dem Antichristen Nietzsche in paralle- 
len Erfahrungen zu sehen. Die autobiographischen Schriften zeigen aber 
ein Bild, das uns näher steht, als jene allzu glatten und kräftig retuschier- 
ten Gemälde, auf denen Therese mit einem leuchtenden Blick zum Himmel 
und mit Tränen in ihrem Gesicht zu sehen ist. 

Einer Mitschwester gegenüber gesteht Therese vom Kinde Jesu: 
O, wenn Sie wüßten, was für abscheuliche Gedanken mich dauernd 
bedrängen • das Räsonieren der schlimmsten Materialisten zwingt 
sich meinem Geist auf ... Ich glaube nicht mehr an das ewige Leben - 
alles ist verschwunden, es bleibt nur mehr die Liebe. O, wenn Sie nur 
einmal fünf Minuten lang die Prüfung durchmachen müßten, in der 
ich stecke! ... Wenn Sie wüßten, in was für Finsternisse ich getaucht 
bin. 



Alfred Läpple 372 

In einer anderen Notiz, die an Selbstgespräche im Sinne Nietzsches erin- 
nern, spricht Therese von jenen dichtesten Finsternissen und auch von den 
bitteren Argumenten und Einschmeichelungen, die aus dem Lager der 
Atheisten und Materialisten ihr Herz beunruhigten. 

Er gestattete, daß meine Seele von dichtester Finsternis überwältigt 
wurde und daß der Gedanke an den Himmel, mir von frühester 
Kindheit an so süß, zum Gegenstand von Qual und Kämpfen wurde. 
Die Dauer dieser Prüfung war nicht auf ein paar Tage oder Wochen 
beschränkt; schon sind es Monate, daß ich daran leide, und noch warte 
ich auf die Stunde meiner Befreiung . .. Ich möchte ausdrücken kön- 
nen, was ich erlebe - aber es ist unmöglich! Man muß durch diesen 
finsteren Tunnel gewandert sein, um seine Dunkelheit zu begrei- 
fen . . . Will ich mein Herz, ermattet von den umringenden Finster- 
nissen, durch die stärkende Erinnerung an ein künftiges und ewiges 
Leben erquicken, so verdoppelt sich meine Qual. Dann scheint mir, 
als liehen sich die Finsternisse die Stimmen der Gottlosen und sprä- 
chen mir höhnend zu: •Du träumst von Licht, von einer balsamischen 
Heimat, du träumst vom ewigen Besitz des Schöpfers dieser Herr- 
lichkeiten, du glaubst eines Tages den Nebeln, in denen du schmach- 
test, zu entkommen! Nur zu! nur zu! freu dich auf den Tod, der dir 
nicht das, was du erhoffst, sondern noch tiefere Nacht, die Nacht des 
Nichts bringen wird!" . . . dieses Bild meiner Prüfung ist so unvoll- 
ständig wie eine Skizze im Vergleich zu ihrem Urbild - aber ich will 
nicht mehr darüber schreiben . . ., ich müßte fürchten, Lästerungen 
auszusprechen - ich fürchte schon, zuviel geschrieben zu haben -. O, 
möge Gott mir verzeihen! 

3. Ermutigungen zum •kleinen Weg" 

Es ist Zeit, das wahre Bild von Therese zu enthüllen, um die erstaunliche, 
ja frappierende Parallelität zu erkennen, die sie mit Menschen des ausge- 
henden 20. Jahrhunderts besitzt. Gewiß gibt es in der Persönlichkeit wie 
auch in den Schriften der Karmeliterin von Lisieux manches Zeitbedingte 
und Zeitgebundene. Dies darf aber nicht davon abhalten, ihre Botschaft 
für unsere Zeit zu entdecken; wobei hinzugefügt werden muß, daß diese 
Entdeckungen Nicht-Bekanntes, ja Nicht-Vermutetes zu Tage fördern. Es 
soll daher wiederum mit ihren eigenen Worten Therese von Lisieux 
zitiert werden, um den Verdacht auszuräumen, sie werde jetzt zu einer 
anderen gemacht, um für ganz andere Situationen und Konflikte des 20. 
Jahrhunderts aufs neue vermarktet zu werden. 



Therese von Lisieux 373 

Therese gehört - wie viele unserer Christen - zu jenen, •die aus der 
großen Drangsal kommen" (Offb 7,14). Was an ihr wohltut, ist die restlose 
Ehrlichkeit ihrer Selbsteinschätzung und ihr abgrundtiefes Vertrauen auf 
Gott. Ihre Sprache ist kein Feuerwerk eines sensationellen, abstrakten und 
gesellschaftskritisch angereicherten Instrumentariums. Sie spricht und 
schreibt, wie ihr Herz redet. Sie stellt nicht eine Vielzahl von Reflexionen 
an, um ihr wahres Gesicht zu verbergen. Was sie schreibt, ist sie selbst. Sie 
ist von einer selbstverständlichen Klugheit, die die Wirklichkeiten so 
nimmt, wie sie sind. Gewiß war der Karmel von Lisieux ihr einziges 
Wunsch- und Lebensziel. Alle Prüfungen und Enttäuschungen konnten 
jedoch ihre Treue zum Beruf nicht erschüttern. 

Das Leben im Kloster erscheint mir in seiner ganzen Wirklichkeit als 
ein Leben der kleinen Abhängigkeiten und kleinen Opfer, von denen 
niemand weiß. Wie leicht kann es geschehen, daß man sich dabei in 
sich selbst verfängt und das erhabene Ziel der Berufung vergißt. 

Aus einer realistischen Selbsteinschätzung entwirft Therese ihre Lehre vom 
•kleinen Weg". Sie will nicht das Außergewöhnliche nur gewöhnlich tun, 
sondern das Alltägliche, das Immer-Gleiche mit der großen Kraft des 
Außergewöhnlichen verrichten. Es geht ihr um die Grundhaltung des Kin- 
des vor Gott, das keine elegante Buchführung der guten Werke vorlegt, 
sondern (fast in ähnlicher Intention, wie sie bei Martin Luther aufscheint) 
sich ganz allein in die Hand der Liebe und Barmherzigkeit Gottes fallen 
läßt. 

Am Abend dieser Tage werde ich mit leeren Händen vor dir erschei- 
nen, denn ich bitte dich nicht, o Herr, meine Werke zu zählen. All 
unsere Gerechtigkeit ist befleckt in deinen Augen! So will ich mich 
mit deiner eigenen Gerechtigkeit bekleiden und von deiner Liebe den 
ewigen Besitz deiner selbst empfangen. Ich will keinen anderen 
Thron, keine andere Krone als dich, mein Geliebter! 

Thereses Frömmigkeit charakterisiert der Mut zum Unscheinbaren. Sie 
hat keine Richtlinien der Spiritualität oder der Meditation entworfen. Was 
will Gott hier und heute von mir? Das Heute muß zuerst im Geiste Christi 
erfüllt sein, dann erst wird ein neuer, gottgeschenkter Tag auf uns zukom- 
men, mit seiner neuen Plage, aber auch mit seinen neuen Gnaden. Die kon- 
krete Situation und das konkrete Milieu und in beiden die konkrete 
Aufgabe - das ist der kleine Weg. 

Was bei Therese von Lisieux überrascht, sind ihre immensen Schwierig- 
keiten beim Gebet. Monatelang findet sie sich in der Wüste der inneren 
Trockenheit, ja bisweilen sogar auch des Unglaubens und der bitteren 
Gottesferne vor. 



Alfred Läpple 374 

In meinen Beziehungen zu Jesus: nichts! Trockenheit! Schläfrigkeit! 
. . . Ich kann ihm nichts sagen, und vor allem - Jesus sagt mir ganz 
und gar nichts mehr. Beten Sie für mich, daß diese Einkehrtage trotz- 
dem dem Herzen dessen gefallen, der in den Tiefen der Seele liest! 

Man ist geneigt, Therese unter dem Blickwinkel einer emotional angerei- 
cherten Frömmigkeit zu sehen, weil in ihren Schriften so häufig das Wort 
•Liebe" vorkommt. Wiederum ist es erstaunlich, welche Ratschläge sie sich 
selbst und gewiß auch vielen Menschen gibt, die unter der Trockenheit 
ihres Glaubens und Betens leiden. 

Wenn ich in Trockenheit bin, unfähig zu beten, die Tugend zu üben, 
dann suche ich kleine Gelegenheiten, nichtssagende Dinge, um Jesus 
Freude zu machen: z. B. ein Lächeln, ein liebes Wort, wenn ich lieber 
schweigen oder Unmut zeigen möchte. Habe ich dazu keine Gelegen- 
heit, so will ich ihm wenigstens oft wiederholen, daß ich ihn liebe. 

Ist es nicht tröstlich für viele Christen, wenn sie solche Worte der Ermuti- 
gung hören! Therese schreibt wiederholt: 

Vor allem hatte ich nur bittere Trockenheit als tägliches Brot meiner 
Seele. 
Meine Seele ist reifer geworden im Schmelztiegel innerer und äuße- 
rer Prüfungen. 

Therese hat in einer theologischen Epoche, die gerade in den harten Aus- 
einandersetzungen mit dem Materialismus, Pragmatismus, Positivismus 
und Materialismus mit dem scharfen Seziermesser der Ratio zu arbeiten 
hatte, in Erinnerung gebracht, was (freilich auf einer ganz anderen geistes- 
geschichtlichen Warte) Blaise Pascal (1623-1662) ausgesprochen hatte: 
•Das Herz hat seine Gründe, welche die Vernunft nicht kennt". Sie ist die 
Heilige mit dem offenen Herzen, die gegen eine Männertheologie des nur 
sezierenden, analysierenden und alles hinterfragenden Verstandes ihre 
theologia cordis, ihre Theologie aus dem Herzen, stellte - eine meditie- 
rende, betende, anbetende, leidensbereite und sterbensfähige Theologie. 

Ich habe dem lieben Gott nie etwas anderes als Liebe gegeben. Er 
wird mir mit Liebe vergelten. Nach meinem Tod werde ich einen Ro- 
senregen fallen lassen. 

Diese Theologie der Liebe ist aber dadurch besonders charakterisiert, daß 
sie von einer ungeahnten und zwar realistischen Weite ist. Wie ein Grund- 
akkord läßt sich in den Schriften von Therese die Einsicht verfolgen, Got- 
tes- und Nächstenliebe lassen sich nicht trennen, nicht gegeneinander aus- 
spielen. Wahre Gottesliebe kann nicht am Nächsten vorbei gelebt werden. 
Jesus Christus kann daher auch nicht am Mitbruder in Not und an unserem 
Lebensweg vorbei gefunden und geliebt werden. Diese Liebe strahlte 
gleichzeitig in einer profunden Hoffnung aus. Trotz aller Prüfungen und 



Therese von Lisieux 375 

Enttäuschungen ist Therese getragen von einer ungebrochenen Hoffnung, 
von einer fraglosen Sicherheit in Gott. 

Glauben Sie an die Wahrheit meiner Worte: man kann niemals zu- 
viel Vertrauen auf den lieben Gott haben, der so mächtig und so 
barmherzig ist. Man erhält von ihm soviel, als man erhofft. 

Diese kindliche Hoffnung wird auch dann nicht erschüttert, wenn Therese 
monatelang unter der Nicht-Erfahrbarkeit Gottes steht und leidet. Gott 
ist auch dann da, wenn er nicht erfahren wird und wenn er nicht unsere 
Gefühle spürbar berieselt. 

Ich danke Jesus dafür, daß er mich im Finstern wandeln läßt, ich bin 
dabei in tiefem Frieden. Gerne willige ich darin ein, mein ganzes 
Ordensleben in diesem unterirdischen Dunkel zu verbringen, in das 
er mich geführt hat; ich wünsche nur, daß meine Finsternisse den 
Sündern das Licht erwirken. 

Wie sehr Therese von Lisieux in ihrer konkreten, katholischen Kirche lebte, 
betete und ihren Auftrag verstand, ist in der selbstverständlichen Einbin- 
dung ihrer Gottes- und Nächstenliebe in den mystischen Leib Christi er- 
sichtlich. Man sollte daher aufhören, ihr eine individualistisch überhitzte 
und überreizte Frömmigkeit vorzuhalten, sondern sich vielmehr öffnen 
gerade für die spezifische und unverwechselbare Färbung ihrer Liebe, die 
tiefe, ekklesiologische Wurzeln besitzt. 

Ich betrachte den mystischen Leib der heiligen Kirche und konnte 
mich in keinem der Glieder wiederfinden, die der Apostel (Paulus) 
beschreibt, oder vielmehr, ich hätte mich in allen erkennen mögen. 
Da gab mir die Liebe den Schlüssel zu meiner Berufung. Ich verstand, 
daß, wenn die Kirche als Leib aus verschiedenen Gliedern gebaut ist, 
das notwendigste, das edelste Organ ihr nicht fehlen kann; ich 
verstand, daß sie ein Herz hat und daß dieses Herz vor Liebe bren- 
nen muß; ich begriff, daß allein die Liebe die Glieder bewegt, daß, 
wenn die Liebe erlöscht, die Apostel nicht mehr das Evangelium ver- 
künden würden, die Märtyrer sich weigerten, ihr Blut zu vergießen. 
Ich begriff, daß die Liebe alle Berufungen umschließt, daß die Liebe 
alles ist, daß sie alle Zeiten und Räume umfängt, weil sie ewig ist. 
Da rief ich aus, im Übermaß meiner trunkenen Liebe: O Jesus, meine 
Liebe!, endlich habe ich meine Berufung gefunden!, meine Sendung 
ist die Liebe! Ja, ich habe meinen Platz im Schoß der Kirche gefun- 
den, und du, mein Gott, hast mir diesen Platz gegeben. Im Herzen 
meiner Mutter, der Kirche, soll ich die Liebe sein! So werde ich alles 
sein; so erfüllt sich mein Traum. 

Therese von Lisieux - vielleicht steht gerade sie, die so verkitscht und ver- 
zeichnet wurde, den Nöten und Konflikten unserer Zeit näher, als man es 



Im Spiegel der Zeit 376 

hinter der Kutte einer Karmeliterin vermutet. Nur einige Andeutungen 
ihrer wahren Aktualität konnten anskizziert werden, die nicht nur ein 
neues Interesse für Therese von Lisieux wecken möchten, sondern die vor 
allem eine kräftige Ermutigung vermitteln wollen, auch in einer Epoche 
der Gottesfinsternis, der pausenlosen Anfechtungen und der religiösen 
Schwunglosigkeit - in allem und trotz allem - zu leben, zu glauben, zu 
beten. •Die großen Heiligen sind zweifellos Signale, die der Heilige Geist 
in die Geschichte der Kirche hineingibt, um ihr theologisch und praktisch 
den Weg zu weisen, den sie selber anders gewählt oder beinah verfehlt 
hätte. Sie sind deshalb, weltlich gesehen, unerwünschte, ungeliebte, unzeit- 
gemäße, oft auch wenig oder zu spät (erst nach ihrem Tod) befolgte Si- 
gnale. Kanonisierungen sind oft ein Mittel für die Kirche, die Winke des 
Heiligen Geistes zu archivieren."17 

17 Hans Urs von Balthasar, Therese von Lisieux. In: zur debatte. Themen der Katholi- 
schen Akademie in Bayern. 3. Jahrg. (1973), Nr. 1/2, Seite 10 f. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Kreative Meditation 

Über einen Versuch Geistlicher Übungen1 

An den Schluß eines jeden Exerzitientages stellt Ignatius von Loyola eine Me- 
ditation, die normalerweise als •Anwendung der Sinne" bezeichnet wird: 

Es ist nützlich, mit den fünf Sinnen der Vorstellungskraft durch die Be- 
trachtungen des Tages zu gehen: Mit der Sicht der Vorstellungskraft die 
Personen sehen, indem man über ihre Umstände im einzelnen sinnt und 
betrachtet und irgendeinen Nutzen aus der Sicht zieht. Mit dem Gehör 
hören, was sie sprechen oder sprechen könnten ... Mit dem Geruch und mit 
dem Geschmack riechen und schmecken die unendliche Sanftheit und Süße 
der Gottheit, der Seele und ihrer Tugenden und vor allem gemäß der je- 
weiligen Person, die man betrachtet. Sich dabei auf sich selbst zurückbe- 

1 Herzlich sei gedankt meinem Mitbruder, Josef Sudbrack SJ, für die Gespräche, die 
diesem Versuch vorangingen, und die Unterstützung und Kritik bei diesem Bericht. 




