
Im Spiegel der Zeit 376 

hinter der Kutte einer Karmeliterin vermutet. Nur einige Andeutungen 
ihrer wahren Aktualität konnten anskizziert werden, die nicht nur ein 
neues Interesse für Therese von Lisieux wecken möchten, sondern die vor 
allem eine kräftige Ermutigung vermitteln wollen, auch in einer Epoche 
der Gottesfinsternis, der pausenlosen Anfechtungen und der religiösen 
Schwunglosigkeit - in allem und trotz allem - zu leben, zu glauben, zu 
beten. •Die großen Heiligen sind zweifellos Signale, die der Heilige Geist 
in die Geschichte der Kirche hineingibt, um ihr theologisch und praktisch 
den Weg zu weisen, den sie selber anders gewählt oder beinah verfehlt 
hätte. Sie sind deshalb, weltlich gesehen, unerwünschte, ungeliebte, unzeit- 
gemäße, oft auch wenig oder zu spät (erst nach ihrem Tod) befolgte Si- 
gnale. Kanonisierungen sind oft ein Mittel für die Kirche, die Winke des 
Heiligen Geistes zu archivieren."17 

17 Hans Urs von Balthasar, Therese von Lisieux. In: zur debatte. Themen der Katholi- 
schen Akademie in Bayern. 3. Jahrg. (1973), Nr. 1/2, Seite 10 f. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Kreative Meditation 

Über einen Versuch Geistlicher Übungen1 

An den Schluß eines jeden Exerzitientages stellt Ignatius von Loyola eine Me- 
ditation, die normalerweise als •Anwendung der Sinne" bezeichnet wird: 

Es ist nützlich, mit den fünf Sinnen der Vorstellungskraft durch die Be- 
trachtungen des Tages zu gehen: Mit der Sicht der Vorstellungskraft die 
Personen sehen, indem man über ihre Umstände im einzelnen sinnt und 
betrachtet und irgendeinen Nutzen aus der Sicht zieht. Mit dem Gehör 
hören, was sie sprechen oder sprechen könnten ... Mit dem Geruch und mit 
dem Geschmack riechen und schmecken die unendliche Sanftheit und Süße 
der Gottheit, der Seele und ihrer Tugenden und vor allem gemäß der je- 
weiligen Person, die man betrachtet. Sich dabei auf sich selbst zurückbe- 

1 Herzlich sei gedankt meinem Mitbruder, Josef Sudbrack SJ, für die Gespräche, die 
diesem Versuch vorangingen, und die Unterstützung und Kritik bei diesem Bericht. 



Im Spiegel der Zeit 377 

sinnen und Nutzen daraus ziehen. Mit dem Tastsinn berühren, etwa die 
Orte umfangen und küssen, auf die diese Personen treten und sich nieder- 
lassen .. .2 

In Zeiten des •Alles-begreifen-wollens" rätselte man, was damit gemeint sei. 
Denn es ließ sich nicht daran zweifeln: Ignatius spricht hier aus reicher - eigener 
und auch fremder - Erfahrung und geschult an der christlichen Überlieferung. 
Man suchte Erklärungen in zwei Richtungen. 

Die einen dachten an eine Art Erholung: nachdem sich der Exerzitant im Ver- 
lauf eines Tages viermal meditierend, nachsinnend und betend bemüht habe, in 
die Geheimnisse des Lebens Jesu einzudringen, stehe ihm am Abend eine erhol- 
same Betrachtung zu. Mit heutigen Vorstellungen könnte man ironisch sagen: 
klassische Musik mit hübschen Bildern. 

Die andere Gruppe der Interpreten kam Ignatius sicherlich näher mit ihrer 
Vorstellung, die •Anwendung der Sinne" sei eine Art sublimer Mystik; hier 
werde eine Erfahrung direkter Begegnung des Meditierenden mit Jesus und den 
heiligen Personen beschrieben. 

Aber wohl keine der beiden Deutungen trifft ganz das von Ignatius Gemeinte3. 
Mit dem Instrumentarium seiner Zeit - das sich natürlich nicht mit dem heutigen 
deckt - bemüht sich Ignatius, durch diese Anweisungen alle Fähigkeiten des Men- 
schen einzubeziehen in die existenzielle Begegnung mit Jesus. Daß er das nicht 
so ausdrückte, wie wir es uns wünschten, liegt nicht zuletzt daran, daß es ihm und 
seiner Zeit selbstverständlich war, ganzheitlich zu meditieren. Man denke nur 
an die Kirchen des Barock oder an das Theater der Zeit, das wesentlich von den 
Jesuiten als Mittel zur Verlebendigung des Glaubens gefördert wurde. 

Heute stellt sich für den Meditierenden also die Frage, wie er für die Geist- 
lichen Übungen und Exerzitien diese Ganzheit zurückgewinnen kann, ohne sich 
dabei in ein Vielerlei zu verzetteln. Sicher ist es eine vordringliche Aufgabe heu- 
tiger Exerzitienpraxis, Zurückgezogenheit und Stille wieder zu vereinen mit dem 
ganzmenschlichen Einsatz, den zu finden für den heutigen Menschen noch schwerer 
ist als die Kraft der Sammlung. Es gibt viele Wege zu diesem Ziel, aber alle 
stehen unter dem einen Gesetz: •Innerlich die Dinge zu verspüren und zu schmek- 
ken", die den Gang der Exerzitien ausmachen. Je breiter und tiefer das Funda- 
ment der Erfahrung ist, desto gültiger und bewußter kann das •Ja" zu Christus 
und seinem Aufruf gesprochen werden. Ein solcher Weg sei im folgenden be- 

schrieben. 

I. Die Kunst des Ikebana 

Ikebana, die japanische Kunst, Blumen und Zweige zu Arrangements zu ordnen, 
ist in Japan seit etwa dem 7. Jahrhundert beheimatet. In seiner Entwicklung hat 
es bis heute die verschiedensten Ausformungen gefunden. Die älteren Stilformen 

2 Nach der Übersetzung der •Geistlichen Übungen" von Peter Knauer SJ, Graz 1978, 59 f. 
3 Zur theoretischen Begründung vgl. Josef Sudbrack SJ, Die Exerzitienerfahrung von 
heute als Ermutigung und Weisung christlicher Meditation. Ordenskorrespondenz 1976, 
337-348. 



Im Spiegel der Zeit 378 

sind durch strenge Regeln gekennzeichnet, während die jüngeren, die sich mit der 
Öffnung Japans zum Westen im 19. Jahrhundert herausbildeten, der individuel- 
len Gestaltung durch den Ikebana-Künstler größeren Raum lassen. Die enge 
Bindung des Shintoismus an die •Natur" macht begreiflich, daß für den Japaner 
diese Kunst immer auch einen religiösen Aspekt besitzt4. 

Das Kunstwerk einer Ikebana-Skulptur besteht zwar aus einem lebenden und 
vergänglichen Material, aber dennoch ist es Ausdruck dessen, der es schuf, Aus- 
sage einer Erfahrung. Angesichts der starken Intellektualisierung des Christen- 
tums seit dem 19. Jahrhundert, angesichts der Schwierigkeit so vieler Christen, 
ihren Glauben •greifbar" auszudrücken und damit zu be-•greifen", reifte der 
Gedanke, die Ikebana-Kunst als eine Methode zu benutzen, den Glauben •voll- 
ziehbar" und •anschaulich" zu machen. Das kreative Arbeiten an einer Ikebana- 
Skulptur sollte in moderner Weise die •Anwendung aller Sinne" in einem Exer- 
zitienkurs werden. 

II. Ein Exerzitienkurs mit Ikebana 

Das Katholische Bildungshaus Lainz in Wien - seit Jahren auch Veranstalter von 
Kursen •Ikebana und Meditation" - war bereit, das Experiment zu wagen. Das 
Echo war über Erwarten groß. Die Zahl der Teilnehmer mußte auf 10 begrenzt 
werden. Vorbedingung für die Teilnahme: zumindest Grundkenntnisse in der 
Kunst des Ikebana. Fünf Wochen vor dem eigentlichen Beginn wurden allen 
Exerzitanten zwölf Psalmen mit jeweils ein bis zwei Seiten Betrachtungsstoff für 
die vorgesehenen vollen vier Tage übersandt. Die Psalmen - ihrer Bildhaftigkeit 
wegen besonders geeignet - waren so ausgewählt und der Betrachtungsstoff so 
gefaßt, daß sie dem Aufbau von Kurzexerzitien entsprachen. Jeder Teilnehmer 
hatte also über Wochen Zeit, sich mit den Texten auseinanderzusetzen und sich 
Entwürfe für mögliche Ikebana-Skulpturen zu überlegen. Damit war eine hin- 
führende Einstimmung - eine Art von Vorexerzitien - gefordert. 

Als Ort für die eigentlichen Exerzitien Ende Mai 1979 konnte das Augustiner- 
Chorherrenstift Vorau/Steiermark gefunden werden. Durch seine schöne histori- 
sche Architektur bei gleichzeitig modernster Ausstattung erwies es sich als idealer 
Rahmen. Der Ablauf entsprach dem Exerzitiengeschehen: als fester Tagesrahmen 
die hl. Messe (lVa Stunden vor dem Mittagessen), ein Wortgottesdienst am Nach- 
mittag und natürlich die Mahlzeiten. Dazu für jeden verpflichtend 15 Minuten 
Gesprächszeit täglich beim Exerzitienbegleiter. 

Diese weitmaschige Ordnung wurde gewählt, um den einzelnen Teilnehmern, 
von denen der größere Teil noch nie an Exerzitien teilgenommen hatte, einen 
möglichst weiten Raum für die eigene Tageseinteilung zu bieten. Die verbleibende 
Zeit zwischen den allgemeinen Veranstaltungen und den Einzelgesprächen stand 
bis in den Abend als freie Gesprächszeit beim Exerzitienbegleiter zur Verfügung 
und wurde von Beginn an ausgenutzt. 

4 Der Verfasser beschäftigt sich mit der Kunst des Ikebana seit mehr als 15 Jahren und 
hatte das Glück, diese Kunst bei einer Japanerin studieren zu können. 



Im Spiegel der Zeit 379 

Nun das Neue: jeder Teilnehmer arrangierte morgens und nachmittags jeweils 
ein Ikebana, die sich thematisch auf zwei der drei •Tagespsalmen" bezogen, und 
brachte es in die Hauskapelle. Während der Messe am Vormittag wurde zum 
Wortgottesdienst der entsprechende Psalm als 1. Lesung vorgetragen. Nach dem 
Evangelium und einer kurzen Homilie des Exerzitienbegleiters wanderte die 
ganze Gruppe von Arrangement zu Arrangement. Jeder Teilnehmer gab zu sei- 
nem eigenen eine kurze Deutung - einige am Anfang noch sehr verhalten, viel- 
leicht nur den Text zitierend, der zu der Ikebana-Skulptur inspiriert hatte. Aber 
überraschend schnell wuchs der Mut, aus sich selbst herauszugehen und mit Hilfe 
des Mediums Ikebana von persönlichen Schwierigkeiten, von Grenzerfahrungen 
und Freuden den anderen zu berichten. Diese Bereitschaft wuchs so schnell und 
wurde von der Gruppe so positiv aufgenommen, daß man allein schon dieses 
•Sich-Aussprechen" als Erfolg bewerten darf. Der Exerzitienbegleiter beschränkte 
sich dabei - von gelegentlichen, kurzen Bemerkungen abgesehen - aufs Zuhören. 
Das Erlebte floß darauf unmittelbar ein in die Fürbitten. Nach dem Ende der 
Messe blieb noch ausreichend Zeit, schweigend - wie in diesen ganzen Tagen - 
die einzelnen Arrangements anzuschauen und zu meditieren. Der Wortgottes- 
dienst am Nachmittag verlief ähnlich wie der Wortgottesdienst der Messe am 

Morgen. 

III. Weiterführende Überlegungen 

Der Erfolg dieser Tage war - weit über die Erwartungen des Exerzitienbegleiters 
hinaus - überwältigend. Und das unter zwei Hinsichten! Ausnahmslos jeder 
Exerzitant durchlebte in dieser vier Tagen einen großen Teil seiner persönlichen 
Möglichkeiten und Begrenzungen. Jeder wagte es, sich die Frage nach seinem 
Verhältnis zu Gott zu stellen. Die Antworten waren von überraschender Frische. 
Als entscheidend für diesen Prozeß erwies sich das Einzelgespräch jeden Tag, in 
dem viele Fragen und durchaus auch Gefahren aufgefangen werden konnten. Der 
eigentliche Kern dieser geistlichen Erfahrung aber war das meditative Gestalten 
der Ikebana-Skulpturen. Fast alle Teilnehmer hatten mit Meditationen keine Er- 
fahrung. Das Ikebana gab ihnen die Möglichkeit - unter anderer Rücksicht: 
•zwang" - das Gelesene, das Überlegte, die durchlebte Angst oder Freude aus 
sich selbst •herauszustellen" in das Gegenüber der Skulptur. Auch nach der 
eigentlichen kreativen Meditation blieb dieses Werk •da" - als •Gegenüber". 
Man konnte sich mit dem eigenen Werk konfrontieren, man konnte in der Be- 
gegnung mit anderen Arrangements die eigenen Erfahrungen besser verstehen. 

Der •Gesprächsfaden" riß nicht ab. 
Das andere großer Erlebnis dieser Tage war die Erfahrung, daß wir alle ge- 

meinsam •auf dem Weg" sind. Den Raum des gemeinsamen Gebetes erfuhr ein 
jeder sehr unmittelbar als Möglichkeit, sich - zunehmend ohne Vorbehalte - ne- 
ben die Anderen zu stellen, mit der eigenen Geschichte, mit den eigenen Erfah- 

rungen, mit Schmerz und Freude. 
Bei einem anschließenden Kurs •Ikebana und Meditation" in Wien mit einer 

größeren Teilnehmerzahl war unmittelbar zu spüren, wie die gemeinsame, per- 



Im Spiegel der Zeit 380 

sönliche Erfahrung die Teilnehmer an den Ikebana-Exerzitien zu einer Gruppe 
zusammengefügt hatte, die einander kennen, verstehen und stützen. 

Natürlich ist ein solcher Exerzitienkurs nur unter besonderen Voraussetzungen 
möglich: die Teilnehmer müssen einige Übung und Erfahrung haben in der Kunst 
des Ikebana. Der Exerzitienbegleiter muß in beidem erfahren sein: in der Kunst 
des Ikebana und als Exerzitienbegleiter. Letzteres vor allem auch deshalb, weil 
die Kreative Meditation innere Erfahrungen verlebendigen kann, die nicht in 
jeder Weise von •Geistlichen Übungen" freigesetzt werden. Doch die Erfahrung 
aus diesem Kurs sollte auch in anderen Formen fruchtbar werden: daß nämlich 
•kreatives Meditieren", daß Gestalten und schöpferisches Arbeiten5 eine hervor- 
ragende Weise der Exerzitienmeditation sein kann, eine •Anwendung der Sinne", 
die unseren heutigen Möglichkeiten entspricht. Horst Nising SJ 

5 Über ähnliche ganzheitliche Meditationserfahrungen vgl. Josef Sudbrack SJ, Verherr- 
licht Gott in eurem Leib, Bewegung und Leiberfahrung in der Liturgie, Gottesdienst 13, 
1979, 89-91. 

Gemeinsames Kommunique 

des Internationalen Ökumenischen Kongresses für Ordensleute 

In Loyola, Spanien, wurde vom 2. bis 9. August dieses Jahres ein Treffen 
für christliche Ordensgemeinschaften der verschiedenen Konfessionen abge- 
halten. 

In einem Brief an die Herausgeber von Geist und Leben betont Pfarrer 
Dr. J. Haikenhäuser, der Übersetzer des Kommuniques, die Fruchtbarkeit 
dieses Treffens; zugleich bedauert er aber auch, daß die deutschen Ordens- 
gemeinschaften beider Konfessionen so gut wie völlig bei diesem Treffen 
fehlten. Der vom Kongreß gemeinsam erarbeitete Originaltext ist auf Eng- 
lisch verfaßt, (die Hgg.) 

In Loyola, in der Provinz Guipuzcoa/Spanien, trafen sich vom 2. bis 9. August 
1979 fünfzig Mönche und Ordensleute aus der anglikanischen, der römisch- 
katholischen, der orthodoxen und der lutherischen Kirche zu einer Internationa- 
len ökumenischen Konferenz. Sie fand statt in der Heimat des hl. Ignatius, des 
Gründers der Gesellschaft Jesu, und die (dortigen) Jesuiten-Patres waren die 
Gastgeber. 




