Im Spiegel der Zeit 376

hinter der Kutte einer Karmeliterin vermutet. Nur einige Andeutungen
ihrer wahren Aktualitit konnten anskizziert werden, die nicht nur ein
neues Interesse fiir Therese von Lisieux wecken mochten, sondern die vor
allem eine kriftige Ermutigung vermitteln wollen, auch in einer Epoche
der Gottesfinsternis, der pausenlosen Anfechtungen und der religiésen
Schwunglosigkeit — in allem und trotz allem — zu leben, zu glauben, zu
beten. ,Die groflen Heiligen sind zweifellos Signale, die der Heilige Geist
in die Geschichte der Kirche hineingibt, um ihr theologisch und praktisch
den Weg zu weisen, den sie selber anders gewahlt oder beinah verfehlt
hatte. Sie sind deshalb, weltlich gesehen, unerwinschte, ungeliebte, unzeit-
gemifle, oft auch wenig oder zu spit (erst nach ihrem Tod) befolgte Si-
gnale. Kanonisierungen sind oft ein Mittel fiirr die Kirche, die Winke des
Heiligen Geistes zu archivieren.“¥

*7 Hans Urs von Balthasar, Therese von Lisicux. In: zur debaitte. Themen der Katholi-
schen Akademie in Bayern. 3. Jahrg. (1978), Nr. 1/2, Seite 10 {.

IM SPIEGEL DER ZEIT

Kreative Meditation

Uber einen Versuch Geistlicher Ubungen?

An den Schluf eines jeden Exerzitientages stellt Ignatius von Loyola eine Me-

ditation, die normalerweise als ,Anwendung der Sinne“ bezeichnet wird:
Es ist niitzlich, mit den fiinf Sinnen der Vorstellungskraft durch die Be-
trachtungen des Tages zu gehen: Mit der Sicht der Vorstellungskraft die
Personen sehen, indem man iiber ihre Umstinde im einzelnen sinnt und
betrachtet und irgendeinen Nutzen aus der Sicht zieht. Mit dem Gehér
héren, was sie sprechen oder sprechen kénnten . . . Mit dem Geruch und mit
dem Geschmack riechen und schmedken die unendliche Sanftheit und Siifle
der Gottheit, der Seele und ihrer Tugenden und vor allem gemafl der je-
weiligen Person, die man betrachtet. Sich dabei auf sich selbst zuriickbe-

! Herzlich sei gedankt meinem Mitbruder, Josef Sudbrack SJ, fiir die Gespriche, die
diesem Versuch vorangingen, und die Unterstiitzung und Kritik bei diesem Bericht.



Im Spiegel der Zeit 377

sinnen und Nutzen daraus ziehen. Mit dem Tastsinn beriihren, etwa die
Orte umfangen und kiissen, auf die diese Personen treten und sich nieder-
lagsen . . .2
In Zeiten des ,Alles-begreifen-wollens” ritselte man, was damit gemeint sei.
Denn es lief sich nicht daran zweifeln: Ignatius spricht hier aus reicher — eigener
und auch fremder — Erfahrung und geschult an der christlichen Uberlieferung.
Man suchte Erkldrungen in zwei Richtungen.

Die einen dachten an eine Art Erholung: nachdem sich der Exerzitant im Ver-
lauf eines Tages viermal meditierend, nachsinnend und betend bemiiht habe, in
die Geheimnisse des Lebens Jesu einzudringen, stehe ihm am Abend eine erhol-
same Betrachtung zu. Mit heutigen Vorstellungen konnte man ironisch sagen:
klassische Musik mit hiibschen Bildern.

Die andere Gruppe der Interpreten kam Ignatius sicherlich nidher mit ihrer
Vorstellung, die ,Anwendung der Sinne“ sei eine Art sublimer Mystik; hier
werde eine Erfahrung direkter Begegnung des Meditierenden mit Jesus und den
heiligen Personen beschrieben.

Aber wohl keine der beiden Deutungen trifft ganz das von Ignatius Gemeinte3.
Mit dem Instrumentarium seiner Zeit — das sich natiirlich nicht mit dem heutigen
deckt — bemiiht sich Ignatius, durch diese Anweisungen alle Fahigkeiten des Men-
schen einzubeziehen in die existenzielle Begegnung mit Jesus. Dafl er das nicht
so ausdriickte, wie wir es uns wiinschten, liegt nicht zuletzt daran, daf es ihm und
seiner Zeit selbstverstindlich war, ganzheitlich zu meditieren. Man denke nur
an die Kirchen des Barodk oder an das Theater der Zeit, das wesentlich von den
Jesuiten als Mittel zur Verlebendigung des Glaubens gefordert wurde.

Heute stellt sich fiir den Meditierenden also die Frage, wie er fiir die Geist-
lichen Ubungen und Exerzitien diese Ganzheit zuriickgewinnen kann, ohne sich
dabei in ein Vielerlei zu verzetteln. Sicher ist es eine vordringliche Aufgabe heu-
tiger Exerzitienpraxis, Zuriickgezogenheit und Stille wieder zu vereinen mit dem
ganzmenschlichen Einsatz, den zu finden fiir den heutigen Menschen noch schwerer
ist als die Kraft der Sammlung. Es gibt viele Wege zu diesem Ziel, aber alle
stehen unter dem einen Gesetz: ,Innerlich die Dinge zu verspiiren und zu schmek-
ken“, die den Gang der Exerzitien ausmachen. Je breiter und tiefer das Funda-
ment der Erfahrung ist, desto giiltiger und bewufiter kann das ,Ja* zu Christus
und seinem Aufruf gesprochen werden. Ein solcher Weg sei im folgenden be-
schrieben.

1. Die Kunst des Ikebana

Ikebana, die japanische Kunst, Blumen und Zweige zu Arrangements zu ordnen,
ist in Japan seit etwa dem 7. Jahrhundert beheimatet. In seiner Entwicklung hat
¢s bis heute die verschiedensten Ausformungen gefunden. Die dlteren Stilformen

2 Nach der Ubersetzung der ,Geistlichen Ubungen® von Peter Knauer S, Graz 1978, 59 1.
8 Zur theoretischen Begriindung vgl. Josef Sudbrack SJ, Die Exerzitienerfahrung von
heute als Ermutigung und Weisung christlicher Meditation. Ordenskorrespondenz 1976,
887-848.



Im Spiegel der Zeit 378

sind durch strenge Regeln gekennzeichnet, wihrend die jiingeren, die sich mit der
Uffoung Japans zum Westen im 19. Jahrhundert herausbildeten, der individuel-
len Gestaltung durch den Tkebana-Kinstler gréfieren Raum lassen. Die enge
Bindung des Shintoismus an die ,Natur“ macht begreiflich, daf fiir den Japaner
diese Kunst immer auch einen religiosen Aspekt besitzts,

Das Kunstwerk einer Ikebana-Skulptur besteht zwar aus einem lebenden und
verganglichen Material, aber dennoch ist es Ausdruck dessen, der es schuf, Aus-
sage einer Erfahrung. Angesichts der starken Intellektualisierung des Christen-
tums seit dem 19. Jahrhundert, angesichts der Schwierigkeit so vieler Christen,
ihren Glauben ,greifbar® auszudriicken und damit zu be-,greifen®, reifte der
Gedanke, die Tkebana-Kunst als eine Methode zu benutzen, den Glauben ,voll-
ziehbar® und ,anschaulich“ zu machen. Das kreative Arbeiten an einer Ikebana-
Skulptur sollte in moderner Weise die , Anwendung aller Sinne“ in einem Exer-
zitienkurs werden.

I1. Ein Exerzitienkurs mit Tkebana

Das Katholische Bildungshaus Lainz in Wien — seit Jahren auch Veranstalter von
Kursen ,Ikebana und Meditation“ — war bereit, das Experiment zu wagen. Das
Echo war iiber Erwarten grofl. Die Zahl der Teilnehmer mufite auf 10 begrenzt
werden. Vorbedingung fiir die Teilnahme: zumindest Grundkenntnisse in der
Kunst des Ikebana. Fiinf Wochen vor dem eigentlichen Beginn wurden allen
Exerzitanten zw6lf Psalmen mit jeweils ein bis zwei Seiten Betrachtungsstoff fiir
die vorgesehenen vollen vier Tage libersandt. Die Psalmen — ihrer Bildhaftigkeit
wegen besonders geeignet — waren so ausgewéhlt und der Betrachtungsstoff so
gefaflt, dafl sie dem Aufbau von Kurzexerzitien entsprachen. Jeder Teilnehmer
hatte also iber Wochen Zeit, sich mit den Texten auseinanderzusetzen und sich
Entwiirfe fir mégliche Tkebana-Skulpturen zu iiberlegen. Damit war eine hin-
fihrende Einstimmung — eine Art von Vorexerzitien — gefordert.

Als Ort fir die eigentlichen Exerzitien Ende Mai 1979 konnte das Augustiner-
Chorherrenstift Vorauw/Steiermark gefunden werden. Durch seine schéne histori-
sche Architektur bei gleichzeitig modernster Ausstattung erwies es sich als idealer
Rahmen. Der Ablauf entsprach dem Exerzitiengeschehen: als fester Tagesrahmen
die hl. Messe (1%/2 Stunden vor dem Mittagessen), ein Wortgottesdienst am Nach-
mittag und natiirlich die Mahlzeiten. Dazu fir jeden verpflichtend 15 Minuten
Gesprachszeit taglich beim Exerzitienbegleiter.

Diese weitmaschige Ordnung wurde gewihlt, um den einzelnen Teilnehmern,
von denen der groflere Teil noch nie an Exerzitien teilgenommen hatte, einen
moglichst weiten Raum fiir die eigene Tageseinteilung zu bieten. Die verbleibende
Zeit zwischen den allgemeinen Veranstaltungen und den Einzelgesprachen stand
bis in den Abend als freie Gesprachszeit beim Exerzitienbegleiter zur Verfiigung
und wurde von Beginn an ausgenutazt.

4 Der Verfasser beschiftigt sich mit der Kunst des Tkebana seit mebr als 15 Jahren und
hatte das Gliick, diese Kunst bei einer Japanerin studieren zu kénnen.



Im Spiegel der Zeit 379

Nun das Neue: jeder Teilnehmer arrangierte morgens und nachmittags jeweils
ein Ikebana, die sich thematisch auf zwei der drei ,Tagespsalmen® bezogen, und
brachte es in die Hauskapelle. Wihrend der Messe am Vormittag wurde zum
Wortgottesdienst der entsprechende Psalm als 1. Lesung vorgetragen. Nach dem
Evangelium und einer kurzen Homilie des Exerzitienbegleiters wanderte die
ganze Gruppe von Arrangement zu Arrangement, Jeder Teilnehmer gab zu sei-
nem eigenen eine kurze Deutung — einige am Anfang noch sehr verhalten, viel-
leicht nur den Text zitierend, der zu der Ikebana-Skulptur inspiriert batte. Aber
{iberraschend schnell wuchs der Mut, aus sich selbst berauszugehen und mit Hilfe
des Mediums Tkebana von personlichen Schwierigkeiten, von Grenzerfahrungen
und Freuden den anderen zu berichten. Diese Bereitschaft wuchs so schnell und
wurde von der Gruppe so positiv aufgenommen, dafl man allein schon dieses
,Sich-Aussprechen® als Erfolg bewerten darf. Der Exerzitienbegleiter beschrankte
sich dabei — von gelegentlichen, kurzen Bemerkungen abgesehen - aufs Zuhéren.
Das Erlebte flof darauf unmittelbar ein in die Fiirbitten. Nach dem Ende der
Messe blieb noch ausreichend Zeit, schweigend — wie in diesen ganzen Tagen —
die einzelnen Arrangements anzuschauen und zu meditieren. Der Wortgottes-
dienst am Nachmittag verlief dhnlich wie der Wortgottesdienst der Messe am
Morgen.

III. Weiterfithrende Uberlegungen

Der Erfolg dieser Tage war — weit iiber die Erwartungen des Exerzitienbegleiters
hinaus — iiberwiltigend. Und das unter zwei Hinsichten! Ausnahmslos jeder
Exerzitant durchlebte in dieser vier Tagen einen grofien Teil seiner persénlichen
Mbglichkeiten und Begrenzungen. Jeder wagte es, sich die Frage nach seinem
Verhiltnis zu Gott zu stellen. Die Antworten waren von uiberraschender Frische.
Als entscheidend fiir diesen Prozef erwies sich das Einzelgesprich jeden Tag, in
dem viele Fragen und durchaus auch Gefahren aufgefangen werden konnten. Der
cigentliche Kern dieser geistlichen Erfahrung aber war das meditative Gestalten
der Ikebana-Skulpturen. Fast alle Teilnehmer hatten mit Meditationen keine Er-
fahrung. Das Ikebana gab ihnen die Moglichkeit — unter anderer Riicksicht:
,zwang“ — das Gelesene, das Uberlegte, die durchlebte Angst oder Freude aus
sich selbst ,herauszustellen® in das Gegeniiber der Skulptur. Auch nach der
eigentlichen kreativen Meditation blieb dieses Werk ,da“ - als »Gegeniiber®.
Man konnte sich mit dem eigenen Werk konfrontieren, man konnte in der Be-
gegnung mit anderen Arrangements die eigenen Erfahrungen besser verstehen.
Der ,Gesprachsfaden® rif} nicht ab.

Das andere grofler Erlebnis dieser Tage war die Erfahrung, dafl wir alle ge-
meinsam ,auf dem Weg* sind. Den Raum des gemeinsamen Gebetes erfuhr ein
jeder sehr unmittelbar als Méglichkeit, sich — zunehmend ohne Vorbehalte — ne-
ben die Anderen zu stellen, mit der eigenen Geschichte, mit den eigenen Erfah-
rungen, mit Schmerz und Freude.

Bei einem anschlieBenden Kurs ,Ikebana und Meditation® in Wien mit einer
groferen Teilnehmerzahl war unmittelbar zu spiiren, wie die gemeinsame, per-



Im Spiegel der Zeit 380

sonliche Erfahrung die Teilnehmer an den Ikebana-Exerzitien zu einer Gruppe
zusammengefiigt hatte, die einander kennen, verstehen und stiitzen.

Natiirlich ist ein solcher Exerzitienkurs nur unter besonderen Voraussetzungen
moéglich: die Teilnehmer miissen einige Ubung und Erfahrung haben in der Kunst
des lkebana. Der Exerzitienbegleiter mufl in beidem erfahren sein: in der Kunst
des Ikebana und als Exerzitienbegleiter. Letzteres vor allem auch deshalb, weil
die Kreative Meditation innere Erfahrungen verlebendigen kann, die nicht in
jeder Weise von ,Geistlichen Ubungen* freigesetzt werden. Doch die Erfahrung
aus diesem Kurs sollte auch in anderen Formen fruchtbar werden: daf namlich
»Kreatives Meditieren®, dafl Gestalten und schépferisches Arbeiten’ eine hervor-
ragende Weise der Exerzitienmeditation sein kann, eine , Anwendung der Sinne®,
die unseren heutigen Moglichkeiten entspricht. Horst Nising S]

® Uber dhnliche ganzheitliche Meditationserfahrungen vgl. Josef Sudbrack SJ, Verherr-
licht Gott in eurem Leib, Bewegung und Leiberfahrung in der Liturgie, Gottesdienst 13,
1979, 89-91.

Gemeinsames Kommuniqué
des Internationalen Okumenischen Kongresses fiir Ordensleute

In Loyola, Spanien, wurde vom 2, bis 9. August dieses Jahres ein Treffen
fir christliche Ordensgemeinschaften der verschiedenen Konfessionen abge-
halten.

In einem Brief an die Herausgeber von Geist und Leben betont Pfarrer
Dr. ]J. Halkenhiuser, der Ubersetzer des Kommuniqués, die Fruchtbarkeit
dieses Treffens; zugleich bedauert er aber auch, daf die deutschen Ordens-
gemeinschaften beider Konfessionen so gut wie véllig bei diesem Treffen
fehlten. Der vom Kongref gemeinsam erarbeitete Originaltext ist auf Eng-
lisch verfafit. (die Hgg.)

In Loyola, in der Provinz Guipuzcoa/Spanien, trafen sich vom 2. bis 9. August
1979 finfzig Monche und Ordensleute aus der anglikanischen, der rémisch-
katholischen, der orthodoxen und der lutherischen Kirche zu einer Internationa-
len Okumenischen Konferenz. Sie fand statt in der Heimat des hl. Ignatius, des
Griinders der Gesellschaft Jesu, und die {dortigen) Jesuiten-Patres waren die
Gastgeber.





