Literaturbericht 387

iber den Alternativen steht, dal vor ihm jeder Vergleich zuriicktritt, dal Jesus
der Brautigam ist, auf den alle warten.

Auch Johannes ist seinen Weg gegangen, bis er dies erkannte und aussprechen
konnte. Ob dieser Weg nicht damals begann, als Johannes die Predigt Jesu grof3-
ziigig anerkannte, ohne ihn, den spiter Gekommenen, durch die eigene Autoritat
zu erdriicken? als er tolerant war, obgleich Jesus anders predigte und handelte
als er selbst. Fiir Johannes mag sich in einem solchen ersten Schritt die Erkenntnis
aufgetan haben, dafl Jesus mehr ist als nur ein anderer Téaufer und Prediger.
Fir Johannes wuchs diese Erkenntnis aus der Anerkennung Gottes, der ,allein
leitet* und neben dem ,kein fremder Gott“ ist. Kann nicht auch uns im Gelten-
Lassen, im Raum-Geben die Erfahrung geschenkt werden, dafl Jesus allein der
Bréutigam ist? und wird dies nicht dann geschehen, wenn wir anerkennen, dafl
Gott ,allein leitet“?

Im Rahmen des gottlichen Heilsplanes mufite der Taufer abnehmen, Jesus zu-
nehmen; die verschiedenen Prediger in Korinth werden relativiert durch den
einen Christus, der fiir alle gekreuzigt und auferstanden ist; das Volk Israel muf§
immer von neuem daran erinnert werden, daf es keine Gétter neben dem einen,
wahren Gott gibt.

Fir uns ist einzig wichtig die Frage: Vollziehen wir das nach, was der Taufer
tat, als er Jesus anerkannte? Damals wie heute bleibt alles menschliche Tun, auch
das schonste, das einen anderen Menschen zu Gott fithrt, nur anvertrautes Gut,
das der Mensch verwalten darf. Und das Gesetz gerade dieses Tuns heifit: ,Er
mufl wachsen, ich aber abnehmen.“ Jeder Dienst hat seine Zeit. Eines bleibt: Der
Herr selbst und seine Freundschaft — iiber allen Erfolg und allen Miflerfolg
hinaus. Marzella Welte OSB

LITERATURBERICHT

Fragen religioser Erfahrung — vorgestellt anhand neuer Biicher

I. Schon wegen der prominenten Mitarbeiter verdient die Festschrift fir P. Hugo
Makibi Enomiya Lassalle Beachtung: Bischof Hemmerle; P. Arrupe, General-
oberer der Gesellschaft Jesu; Sogen Omori, Rektor einer Universitit in Kyoto
und Zen-Meister (im Mitarbeiter-Verzeichnis genannt, aber mit unauffindbarem
Beitrag); Karlfried Graf Diirckheim; Karl Rahner u. a. Aber mehr noch lockt das
geschlossene Themen an — ,munen musc® — Ungegenstdndliche Meditation?. Das

1 Stachel, Giinter: munen musd, Ungegenstindliche Meditation, Festschrift fiir Pater
Hugo M. Enomiya-Lassalle SJ. Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag, 1978. 464 S., Ln,,



Literaturbericht 388

Vorwort legt Wert darauf: wir machen hier ,keinen Sammelband mit diesem
und jenem, etwa auch einem Aufsatz aus der Schublade.“ (9-10)
Vorausgeschickt sei, dafl die Person des Geehrten iiber allem Zweifel erhaben
ist; dariber ist fiiglicherweise nicht zu sprechen. Anzuerkennen ist auch, dafl die
oft iiblichen Ubertreibungen fehlen; andere Meditationsmethoden werden kaum
noch abqualifiziert; man beschwért nicht mehr das neue, paradiesische Zeitalter
eines gewandelten Welt-Bewufitseins; der elitire Ton ist nur noch hier und da zu
finden.
a) Doch die Diskussion wird nur selten gewagt. Meist taucht sie in Anmerkungen
auf, oder in gelegentlicher Polemik, aber ohne Namensnennung. Ein guter Ge-
sprachsbeitrag stammt von Jan van Bragt, ,Tangenten an einen vollkommenen
Kreis?“ (378-396); das Ergebnis ist mit der Unterscheidung dreier Ebenen formu-
liert ~ recht ahnlich, wie es B. Stachelin versucht: die Ebene des Alltagsbewuf3t-
seins; die Ebene der Transzendenz; die Ebene der Supertranszendenz. Zen- Reli-
giositdt kommt auf die zweite Ebene zu stehen. Dort habe das Christentum viel
zu lernen. Aber die Entscheidungen fallen auf der Ebene der Supertranszendenz:
»e€s handelt sich um den Bereich der Trinitdt — des wahren personlichen Gottes,
des ,Vaters® — des Kreuzes als Finheit von Tod und Auferstehung . .. des wahren
exzentrischen Selbst.“ (Exzentrisch = wegbezogen vom Selbst, intentional) Zen-
Buddhisten hingegen bleiben auf der zweiten Ebene stehen und qualifizieren ~
»oft unausgesprochen® — das Christentum als ,upaya“, als vorlaufig, anfinger-
haft. Wenn ,ungegenstdndlich® heifit, auf dieser dritten Ebene zu meditieren,
Erfahrungen zu suchen, wird kein ernstzunehmender Kritiker Einwinde machen.
Andere Diskussionsbeitrige — wie die Zuriicknahme der Behauptung durch
Hans Waldenfels (Christlicher Glaube und Zen, 405-418), dafl nach Ignatius
Erfahrung nur aus sich selbst beurteilt werden diirfe — sind so verklausuliert, dafl
man sie kaum entziffern kann.
b) Die Umschreibungen des mit ,ungegenstindlich® Gemeinten demonstrieren
die fehlende Auseinandersetzung. Shigeto Oshida zieht z. B. die Meditation des
Bibelwortes in den Raum des Gemeinten ein (Zen und das Wort, 36-41); Klaus
Hemmerle insistiert auf der unldsbaren Beziechung beider (Schweigen fiir das
Wort, 34-85). Hans A. Fischer-Barnicol, Denken in Meditation und Mystischer
Erfahrung, 243-267, meint sogar: , Allerdings wire es leichtsinnig, ja unsinnig,
von gegenstandslosen Erfahrungen in der Meditation und in der Mystik zu re-
den...“ Nicht das ,Gegeniiber-stehen®, sondern das ,Besitzen-wollen“ mochte
er aus der Meditation verbannen. J. B. Lotz zieht die Konsequenz und vermeidet
grundsétzlich das Titelwort der Festschrift und spricht nur von ,iber“-gegen-
standlich (Die transzendentale Erfahrung als Wurzel der iibergegenstindlichen
Meditation, 340-353). Hans Waldenfels Uibersetzt ,munen musé“ mit ,ohne Be-

DM 50,—. In unserer Zeitschrift wurde schon — auch von Autoren der Festschrift — deren
Anliegen in qualifizierter Weise erdrtert. Karlfried Graf von Dirdiheim, 45, 1972, 363—
382; 50, 1977, 458-467; Heinrich Domoulin, 26, 1953, 206-216; 50, 1977, 850-864; Hans
Waldenfels, 50, 1977, 241-251; Hans Urs von Balthasar, 50, 1977, 260-268; 51, 1978, 28
bis 88; Josef Sudbrack, 44, 1971, 424-438; 46, 1973, 206-216; 51, 1978, 99-117; Friedrich
‘Walf, 49, 1976, 461-468; 50, 1977, 59-68; 51, 1978, 226-232.



Literaturbericht 389

griffe, ohne Gedanken“. Und Cyrill vor Korvin-Krasinski meint enigmatisch:
~ungegenstindlich, aber nicht gegenstandslos®.

Andere Beitrage allerdings, wie der in GuL. 52 1979, 281 { zitierte Aufsatz von
Diirckheim, deuten ,ungegenstindlich” so, dafl das personale Gegeniiberstehen
Gottes, die Erfahrung von Gnade und Geschenkt-Erhalten als Oberflichenerfah-
rung des , Welt-Ich“ abgewertet werden.

Nicht reflektiert wurde, ob iiberhaupt das Gegeniberstehen von Ich und Du —
Mensch zu Mensch und mehr noch zu Gott — an den (Un)-Gegenstandskategorien
der Dingwelt gemessen werden darf. Nicht bedacht wurde der Unterschied von
Methode und Wirklichkeitserfahrung; ob nicht mancher Meditations-Weg vom
Christentum her neues Licht empfingt, ob nicht, wie Waldenfels zaghaft fragt,
aber nicht durchdiskutiert, ,das Dialogische unter Umstanden unterschitzt und
daher auf den Zugang und den Ausgang der Erfahrung beschrankt wird, folg-
lich der Erfahrung selbst das Dialogische oder zumindest die Offenheit firr das
Dialogische abgesprochen wird“. Kaum gesehen wurde die Zweideutigkeit des
Begriffs: ,ungegenstdndlich® als nichtmanipulierbar, als dem technischen Zugriff
enizogen; oder ,ungegenstandlich® als Aufldsen aller Vielheit und jeder Bezie-
hung.

So wird der Seufzer des Zen-Meisters von P. Lassalle, Koun Yamada, ver-
standlich (Die buddhistische Taufe, 110-126): ,Ich mochte Sie. .. bitten, ernst-
hatt zu liberdenken, in welcher Beziehung diese Tatsache der absoluten drei Klein-
ode zum Gott des Christentums . .. steht“. Das meint die buddhistische ,Erfah-
rung®, dafl ,der Inhalt allen Seins Null“ ist, dafl ,die Entfaltung der Phano-
mene blindlings der kalten Korrektheit des Gesetzes* folgt, dafl es ,nicht den
kleinsten Spalt (gibt), durch den sich Gefiihle wie gut und schlecht, Liebe oder
Haf} cindringen kdnnen®. Dieser Bitte des Buddhisten um ein wirkliches Ge-
sprich kann man sich nur anschliefen.
¢) Am stirksten enttduschen die historischen Analysen. Dazu einige Stichproben.
Vom Gebet des hl. Franz, ,Du unsere Hoffnung, unser Glaube®, wird gesagt: es
demonstriere die Uberwindung der ,Subjekt-Objekt-Spaltung® (164). Franzis-
kus singt so im ,Lobpreis Gottes von La Verna“, also der Vision des Gekreuzig-
ten und der Stigmatisation. Die Unangemessenheit des Sprechens von ,Ungegen-
stindlichkeit* und , Subjekt-Objekt-Spaltung® springt ins Auge. Die ,Methodo-
logie des Zen“ soll einen ,wirksamen® Weg in die sanjuanistische ,Nacht des
Glaubens® bahnen (166). Damit wird Johannes vom Kreuz auf den Kopf gestellt.
Die Fachleute sprechen geradezu von einer ,Anti-Methode“ (M. M. Mallory,
aber ebenso L. Cognet u. a.) als Quintessenz seiner ,Dunklen Nacht“. Ein kurzer
Blick auf einige Zitate bei christlichen Zen-Schillern (442) zeigt ebenso, wie sehr
man die sanjuanistische Einheit des gottlichen und menschlichen Willens ver-
kennt, wenn man sie ohne Vermittlung mit europdisierten buddhistischen Augen
liest.

Die Untersuchung iiber die ,Reinheit des Herzens® bei Jokannes Kassian (127-
155) hitte eigentlich zu deren Urspriingen (Kassian schreibt nur second-hand) bei
Evagrius usw. fithren missen und wére da auf cin Gesprich gestofien (v. Baltha-
sar, I. Hausherr), das fiir das Buchthema viel Aufschlufl gebracht hiitte. Statt des-



Literaturbericht 390

sen wird als Zeuge auf W. Vélker (,dazu und zu unseren ganzen Ausfithrungen®,
129) aufgerufen, dessen Fleifl- Arbeiten schon H. Rahner zugestanden hat, daf sie
im oberflichlich-Beschreiben hiangen bleiben. Der vornehme Artikel iber die
Wolke des Nichtwissens und Heinrich Seuse vermeidet konsequent das Wort
~ungegenstindlich“ und gibt mit dem ,Geschenkcharakter®, dem Kreuz und der
Christologie einige christliche Kriterien. Auch bei Nikolaus von Kues werden Fra-
gen gestellt. Aber gerade der Kardinal war Denker und keineswegs Mystiker
oder Erfahrener im heutigen Verstindnis. Ob nicht auch die Zen-Erfahrung zu-
erst einmal von un- und vor-bewufiten Denkhaltungen her zu verstehen ist?

d) Den widhtigsten Beitrag liefert K. Rahner. Man konnte ihn schon vor Erschei-
nen der Festschrift an verschiedenen Orten lesen. (Das Problem der Transzen-
denzerfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht, 354-368)

Rahner unterscheidet zwei in sich verschiedene Grunderfahrungen: eine ,Er-
fahrung tibernatiirlich-gnadenhafter Mystik“, in der Gott berihrt wird und die
selbstverstindlich auch auflerhalb der Offenbarung geschehen kann. Und eine
andere Erfahrung von Leiblichkeit, von biologischem Habitus, von Unterbe-
wufitsein, Tiefenbewufltsein, Archetypen, Eingebettetsein in kollektive Wirk-
lichkeit, was aber auch den Namen ,mystisch® verdient.

Wenn die eigentliche Gotteserfahrung ,weiselos®, ,gegenstandslos® geschieht,
dann nur als , Teilnahme am Tode Jesu.. ., der gerade in seinem realen Tod als
radikalem Untergang den endgiiltigen Aufgang Gottes selbst erreicht hat.” Es
erstaunt, daf zwei theologische Aufsdtze (Gebet als menschlicher Grundakt, 317-
339; Die transzendentale Erfahrung als Wurzel der iibergegenstindlichen Medi-
tation, 340-353) sich zwar ausdriicklich auf Rahner berufen, aber eben dieses
Kreuz-Kriterium fiir die Echtheit der Gotteserfahrung (man kdnnte auch andere
Kriterien: Entscheidung, Geschichte und Freiheit aufzeigen) auslassen. Fiir Rahner
auf jeden Fall darf es in echter Mystik nicht fehlen. Deshalb wird auch die igna-
tianische ,dritte Weise der Demut*, die nach P. Lassalle im Buddhismus fehlt
(Nikolaus Brantschen, Zazen und Christusnachfolge, 430-437), ein Zeichen da-
fiir sein, ob Gott oder nur ein transzendentes Selbst erfahren wird.

Auch Rahners radikale Reduzierung der speziellen ,mystischen® Erfahrung
auf psychologische Gegebenheiten, wobei das ,eigentliche Grundphinomen my-
stischer Transzendenzerfahrung auch schon. .. in der schlichten Tat des christli-
chen Lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe als innerster tragender Grund gege-
ben ist* (857), wire des Gesprichs wert gewesen. So bleibt vieles in — meist ak-
zeptablen — Allgemeinheiten stecken. Typisch dafiir ist auch, daff weder Psycho-
logie noch Exegese zu Wort kommen. In der abschliefenden Bibliographie fehlt
der wichtige Artikel — mit anschlieBendem Interview — aus ,,EntschlufS* (39, 1973/
4, 177-180. 226-234).

Verstandlich mag sein, daf die Festschrift die aktuelle Diskussion iibergeht.
Aber warum nimmt ein von so vielen Fachtheologen erstellter Band die Diskus-
sion und Ergebnisse der Vergangenheit nicht zur Kenntnis? Das auf zehn Binde
angewachsene Dictionnaire de Spiritualité wird im Zusammenhang mit Johannes
Kassian erwihnt, aber in der Fragestellung nicht eingebracht. Neuere Diskussio-
nen, iiber die Fr.-D. Maaf, Mystik im Gesprich, 1972, orientiert, fallen aus.



Literaturbericht 391

I1. Die Fruchtbarkeit einer verantwortungsbewufiten Aufarbeitung der Tradition
kann man an einer eben erschienenen Miinsteraner Doktorthese ersehen: Elmar
Salmann OSB, Gnadenerfahrung im Gebet, Zur Theorie der Mystik bei Anselm
Stolz und Alois Mager, 1979, Verlag Abtei Gerlevez. Das Buch hat die typischen
Vor- und Nachteile einer Doktorthese. Es zeigt eine immense Belesenheit, die
mit starker Ordnungskraft vorgestellt wird (fehlendes Sach- und Personen-Ver-
zeichnis, sowie ein uniibersichtliches, dezimales Inhaltsverzeichnis erschweren den
Zugang). Aber es zeigt auch die Vorliebe des Arbeitenden fiir sein Thema, die
manche Analysen (besonders bei Mager) zu uniibersichtlicher Lange anschwellen
18t, manche Wiederholungen hat und oft genug zuviel Neben-Material her-
beiholt. Die Theologie und die Diskussion der beiden Benediktinerpatres kann
fir das damalige Gesprich um religiése und mystische Glaubenserfahrung als
typisch angesehen werden.

Anselm Stolz (1900-1942, Abtei Gerleve) hat mit seiner ,Theologie der My-
stik“ (1936) einen unerwarteten Erfolg. Sein Anliegen war die Objektivitat des
Mysteriums. Er ging zuriick in die Theologie der Kirchenviter und zeigte, dafl
Gotteserfahrung als Riickkehr ins Paradies geschildert wurde; er erweckte die
griechische Trinititslehre zu neuem Leben: im Geist — durch den Sohn ~ zum Va-
ter; er zeigte, dafl Gotteserfahrung in der sakramentalen Teilnahme an der Li-
turgie, besonders an der Eucharistie, geschehe und zeichnete das Bild einer fast
himmlischen Kirche. Doch ihm gelang es kaum, all diesen zentralen theologischen
Einsichten einen Ort innerhalb der menschlichen Erfahrung zuzuweisen. Er sprach
von ,transpsychologisch“ und Erfahrungsjenseitigkeit — und verlegte die Glau-
benserfahrung so weit aus der menschlichen Erfahrung hinaus, da die Diskussion
abgebrochen schien. Deshalb auch fand Stolz keinen Zugang zur Mystik der gro-
fen Teresa und des Johannes vom Kreuz.

Alois Mager (1883-1946, Abtei Beuron) aber setzte gerade bei der spanischen
Miystik, besonders bei Teresa von Avila, und bei einer reichen Seelsorgeerfahrung
an. In Biichern und Aufsiitzen schilderte er breit sein Verstindnis der mystischen
Erfahrung. Er suchte eine Synthese zwischen den Schulen des eifrig gefithrten
franzésischen Gesprachs iiber Mystik. Einerseits stellte er, was die Erfahrung an-
betrifft, einen ,Artunterschied® zwischen gewdhnlichem und mystischem Gebet
des Menschen fest: aufgrund des von der Gnade getragenen Bemiihens des Men-
schen — oder aus der Anziehungskraft Gottes heraus, der die Erfahrung oft gegen
den menschlichen Willen in Beschlag nimmt. Auf der anderen Seite aber zeigte
er die einzige Linie der Liebe — vom zaghaften Glauben bis zur iiberschwenglichen
Erfahrung — auf. Damit wollte Mager zugleich die gefihrliche Fixierung auf Be-
schauung und ,Erfahrung® abbauen.

Um dies alles zu begreifen, berief sich Mager auf die Lehre von der ,Geist-
seele: Bei fortschreitender Verinnerlichung gibt es eine Stelle, wo die Secle
zu einer Selbstwahrnehmung und damit auch zu einer Wahrnehmung des in der

2 Elmar Salmann: Gnadenerfahrung im Gebet, Zur Theorie der Mystik bei Anselm Stolz
und Alois Mager. Billerbeck, Kunst- und Buchhandlung der Benediktinerabtei Gerleve,
1979., 469 S., kart., DM 28,—.



Literaturbericht 392

Seele natiirlich und Gbernatiirlich wirkenden Gottes kammt . . . das und nichts
anderes ist Mystik“. (122) Hier also erreicht der Mensch eine Tiefe im eigenen
Inneren, wo sein Geist sich gleichsam aus der Leibgebundenheit 16st und sich
selbst erkennt: die Geistseele. Hier aber spielen Wille und Liebe eine bestim-
mendere Rolle als Einsicht und Erfahrung.

Dariiber hinaus kann fiir Mager diese ,,Geistseele“ nicht zum Bewuftsein kom-
men, ,wirkte nicht Gott unmittelbar auf sie“ (273). Vom ,intentionalen Gefiihl*
her weiter denkend und in der Tradition der augustinischen Gedéichtnisspekula-
tion stehend spricht Mager von einer ,Art iibernatiirlichem Gefithlssinn®, also
ciner Tiefenerfahrung, in der sich der Mensch ganz und gar als empfangend
(Gnade) und deshalb als ausgerichtet auf Gott (Liebe) erfahrt. Das ist nach Mager
Mystik.

P. Elmar Salmann hat es nicht schwer, beide Deutungen zu kritisieren und ihren
Wahrheitskern freizulegen. Sein eigener, nur kurz skizzierter Weg ist der einer
ontologischen Phinomenologie von Liebe und Dialog — in Anlehnung an Martin
Buber, Romano Guardini, Ludwig Binswanger und andere.

Der dringende Wunsch muf} geduflert werden, dafl der junge Theologe seine
Arbeit zu Ende fithren kann. Aber wie diese auch weitergehen wird, eines hat P,
Salmann mit seiner Studie gezeigt: Wie wichtig und wie fruchtbar fiir das heutige
Nachsinnen iber Glaubenserfahrung und fiir das gegenwirtige Gesprach (mit
nichtchristlichen Gotteserfahrungen, worauf nur selten und meist zwischen den
Zeilen Bezug genommen wird) das verantwortungsbewuflite Aufgreifen der
christlichen Tradition ist.

III. Auch beim intensiven Gesprach itber Gotteserfahrung und Mystik in den
zwanziger und dreifliger Jahren unseres Jahrhunderts, woriiber Maaf} und Sal-
mann referieren, wurde die anbetende und schauende Gotteserfahrung Hilde-
gards von Bingen und dhnlicher Gestalten der Vergangenheit fast véllig iber-
sehen. Mit den in diesem Heft veréffentlichten Beitrigen ist es lohnend, auch die-
ser Mystik nachzugehen.

Die vorziiglichen Ubersetzungen ihrer Werke sind in dieser Zeitschrift zum
grofiten Teil schon vorgestellt worden®. Hildegards Gotteserfahrung spielt sich
im Objektiv-Liturgischen ab. Die Benediktinerin schaut ein Mysterienspiel von
Gott und Mensch, von Himmel und Erde, von guten und bésen Michten, von Tu-
genden und Lastern. Das ist ein objektiver Tatbestand — aber zugleich ist der
Mensch als Hérender, als Schauender, als Mitfeiernder der kosmischen Liturgie
ganz und gar einbezogen. Der Medizinhistoriker H. Schipperges, der sich um die
Ubersetzung und Aktualisierung der Werke Hildegards verdient gemacht hat,
schildert diese ganzheitliche Sicht von Gott und Welt, diese Ganzheitserfahrung

3 Liber Scivias — Wisse die Wege: GuL 51, 1978, 236; Liber Vitae Meritorum — Der
Mensch in der Verantwortung: GuL. 47, 1974, 74; De Operatione Dei — Welt und Mensch:
GulL 39, 1966, 318; die wichtigsten Briefe: GuL 39, 1966, 318; ihr Leben nach einer zeit-
gendssischen Darstellung GuL 41, 1968, 479 {; eine moderne, gut lesbare Darstellung ihres
Lebens und Wirkens von A. Fihrkotter, GuL 47, 1974, 73 f; die kiirzere Textauswahl von
H. Schipperges, GuL 51, 1978, 238.



Literaturbericht 393

Gottes und der gottlichen Weltordnung: ,Selbst die banalsten Probleme irdischer
Daseinsgestaltung verdichten sich in diesem Weltbild und werden zu exemplari-
schen Lebensmustern . . . Es ist im Grunde noch jene sakramentale, ganz auf Hei-
lung und Heil angelegte Lebensfithrung.“4 ,Hildegard will den Reichtum gerade
der natiirlichen Welt in einen Zusammenhang mit dem Gnadenleben bringen; sie
will damit nicht nur ihrer Zeit einen Spiegel vorhalten, sondern jeden einzel-
nen Menschen ansprechen und in seiner jeweiligen Situation vor eine Entschei-
dung stellen.“5

Das oben angesprochene Problem der Subjekt-Objekt-Spaltung und ihrer
Uberwindung ist in dieser Welterfahrung nicht mehr existent; es entpuppt sich
vor Hildegards Vision als ein Erbe des deutschen, romantischen Idealismus (von
Hegel bis Marx), woher auch die Terminologie der ,Gegenstandlichkeit” im mo-
dernen Sinn stammt. Bei Hildegard aber ist alles durchsichtig auf den letzten
Sinn, der Gott heif}t — ohne dafl die Vielfalt der Welt in Gefahr gerat, von die-
sem Sinn aufgezehrt zu werden. Der Bischof vorn Limburg fihrt in seinem Hir-
tenbrief zum Hildegard-Jubildum einen Satz von Romano Guardini an, um
diese Weltsicht zu erldutern: ,Der Mensch... mufl sechen — nicht nur denken,
nicht nur behaupten —, sondern mit den Augen sehen, dafl die Welt nicht nur
,Natur‘ ist, sondern Gottes Werk — nicht nur sich selbst geniigendes All, sondern
Wort, das vom Eigentlichen redet.“®

Die sakramentale Mystik Hildegards 1afit sich an ihrem reichen Leben und
Wirken aufzeigen. Thre naturkundlichen Biicher sind nicht nur Darstellungen der
Schépfungswirklichkeit und Anweisungen medizinischer Art, sie sind zugleich
auch Heils- und Gottes-Kunde?. Ihre gliiklicherweise iiberlieferten musikalischen
und hymnologischen Werke lassen den Urgrund ihrer Gotteserfahrung ahnen:
Harmonie, die in Gott griindet; Jubel, der aus den Herzen aufsteigt; Gesang, der
die Menschen zur Einsicht des Geistes zusammenbindet. So sieht und hért Hilde-
gard im SchlufRkapitel ihres Liber Scivias: ,Deshalb also klingt jener Schall har-
monisch zusammen (in harmonia symphonizat) wie die Stimme der Scharen zum
Lob der himmlischen Wohnungen. Denn Ruhm und Ehre der Himmelsbiirger
schallen wieder in dieser Symphonie von Einmiitigkeit und Herzens-Gleichheit. In

* Heilkunde als Heilkunst bei Hildegard von Bingen, Die Heilkunst 20, 1977, 1-6.

5 Die Engel im Weltbild Hildegards von Bingen, Verbum et Signum II, Beitrdge zur me-
didvistischen Bedeutungsforschung, Studien zur Semantik und Sinntradition im Mittel-
alter, Miinchen 1975, 99-117. 101; neben den Ubersetzungen stammen vom gleichen Autor:
Die Welt der Engel bei Hildegard von Bingen, Salzburg 1963 (Neuauflage in Vorberei-
tung); Das Menschenbild Hildegards von Bingen, Die anthropologische Bedeutung von
»Opus” in ihrem Weltbild, Leipzig 1961.

¢ Hildegard von Bingen, Brief des Bischofs von Limburg an die Gemeinden des Bistums
zur Fastenzeit 1979, Verlag des Bischéflichen Ordinariates, Limburg, 1979, 7.

7 Naturheilkande - Physica. Ubers. und erl. v. Peter Riethe, Salzburg® 1974. Heilkunde
— Causae et Curae. Ubers. und erl. v. Heinrich Schipperges, Salzburg® 1975. Das Buch von
den Steinen (iibersetzt und erliutert von Peter Riethe, ca. DM 47,~) wird in Kiirze im
gleichen Otto-Miiller-Verlag, Salzburg, erscheinen, in dem alle Ubersetzungen verdffent-
licht wurden.



Literaturbericht 394

ihr steigt zu den Hohen empor, was das Wort vortragt.“8 Hildegards Mitschwe-
stern von heute haben uns auf einer Schallplatte die Choralkompositionen von
neuem zugingig gemacht. Fachleute horen aus den Melodien schon die beginnende
Zeit einer neuen Musik heraus®.

Audh die 85 Miniaturen des Wiesbadener Codex des Liber Scivias, die ,nach-
weislich unter den Augen der heiligen Hildegard entstanden sind“, bezeugen die
sakramentale Mystik. In der neuen kritischen Ausgabe dieses ersten und Grund-
Buches der Mystik Hildegards?® sind sie in vorziiglichen Facsimiles greifbar ge-
macht worden. Es sind keine Kunstwerke allerersten Ranges; zweidimensionale
Bilder konnen auch niemals die sprudelnde Fiille der Schauungen Hildegards zur
Ginze wiedergeben. Aber auch auf diesen Bildern wird die Eigenart der My-
stik Hildegards sichtbar: Harmonie — gestimmt nach der Liebe Gottes, ténend
durch den Lauf der Weltgeschichte, wiederhallend im Herzen des Menschen, aus-
klingend im Schlufakkord der Ewigkeit. Rita Otto hat in mehreren Arbeiten ver-
sucht, diese Bilder aus zeitgendssischen Quellen heraus zu deuteni!.

Eine Festschrift12 vereinigt Fachleute und Bewunderer Hildegards. Sie kann z. B.
dokumentieren, dafl Gottfried Herzka, der meint, ,alle Werke Hildegards und
auch ihre Medizin entstammen dem himmlisch-visiondren Diktat“, einer sektie-

8 Hildegardis Scivias (Corp. Christ. CMXLIII A) III 13, 493-497 (II 630 f).

? Psal 242/040 479 stereo.

10 S, Anm. 8; dazu Rita Otto, Zu einigen Miniaturen einer Sciviashandschrift des 12. Jahr-
hunderts, Mainzer Zeitschrift 67/68, 1972/1973, 1, 128-137.

11 Vgl. (Anm. kI) und zu den gotischen Miniaturen einer Hildegardishandschrift in Lucca,
Mainzer Zeitschrift 71/72, 1976/1977, 110-126. Beide Aufsitze mit Bildtafeln.

12 Hildegard von Bingen, 1179-1979, Festschriff zum 800. Todestag der Heiligen, hrsg.
von Anton Ph. Briick (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschich-
te, Bd. 33). Mainz, Verlag der Gesellschaft fiir mittelrheinische Kirchengeschichte, 1979.
Geb. S. XVI1/461, 30 + 9 Abb. Die Festschrift gibt ein rundes Bild von Hildegard nnd
ihrem Weiterwirken bis heute, zusammengestellt von den ersten Fachleuten. In der Mitte
steht der iiber 50 Seiten lange Beitrag iiber Hildegards Theologie und Spiritualitdt von
M. Schmidt: Hildegard als Lehrerin des Glaubens. Speculum (Spiegel) als Symbol des
Transzendenten. Eng dazu gehdren die Aufsdtze iiber die Geschichte (ibrer Zeit, ibres
Lebens, ihrer Griindungen) und die geistige Leistung Hildegards (zu den Illustrationen,
ihre Auseinandersetzung mit den Héretikern, Musik, Dichtung, Sprache, ihr prophetisches
Predigen, Menschenkunde, Heilkunst usw.). Dann wird das ,Hildegardbild“ ausgeweitet
in ibr Fortwirken, bis zu einem kurzen Bericht iiber ,Das Leben in der Abtei St. Hildegard
heute ... Nicht alles wird uneingeschrankten Beifall finden (wie die Atacke gegen die
»Theologen und Katholiken angepafiter modernistischer Selbstprdgung, die mit ihrem
eigengefertigten Denkpulver in offener Betroffenheit unbehindert die klassischen Tradi-
tionen in der Philosophie aus den Fugen heben wollen“). Aber das sind Schonheitsfehler
an einem Werk, das weniger eine ,Festschrift“ als eine ,Gesamtschau® genannt zu wer-
den verdient.

Erwdhnenswert ist auch der preiswerte, vornehm ausgestattete ,Katalog zur internatio-
nalen Ausstellung vom 15. 9. — 21. 10. 1979 im Haus ,Am Rupertsberg, Bingen-Binger-
briick‘ (grofformatig, 63 Seiten, dazu 16 bunte Tafelbilder). Er enthilt eine ausgezeich-
nete, knappe Lebensbeschreibung und Wiirdigung der Heiligen (9-29). Auch die Beschrei-
bung der Ausstellungsstiicke bemiiht sich, mit Texten und Schilderungen von gréfieren
Zusammenhingen dem Leser einen Eindruck der Welt Hildegards zu geben.



Literaturbericht 395

rerischen modernen Wundersucht zum Opfer gefallen ist12. Hildegard schreibt
aus dem Bildungswissen ihrer Zeit heraus.

Doch die Welt Hildegards ist fiir den Menschen von heute nicht ohne weiteres
zugingig. So ist man dankbar fiir das breit angelegte Tonbild von Hans Ederer
und Adelgundis Fiihrkotter, Hildegard, Ein Mensch vor Gott'4, das einen Weg
zu Hildegard bahnen kann. Die erste Abfolge von Bild-Text-Musik geht dem
Leben der Heiligen nach. Es gelingt, Hildegard in ihrer zugleich nach innen (my-
stische Schau) wie nach aufien (die Groflen der Welt) gehende Kraft verstind-
lich zu machen. Die zweite Abfolge stellt ,Die Schépfung — Gottes Schonheit® in
geschickter Weise vor. Hildegard selbst kommt reichlich zur Sprache; Lichtbilder
zu den sieben Schépfungstagen stellen jeweils vor: Ein Bild aus der Natur, eine
Miniatur aus dem Scivias-Codex und ein Bild vom Menschen. Zwischen beiden
Reihen (deren Text in der Buchbeilage wiedergegeben ist) fithrt ein Essay, Das
Licht und das Auge (J. Sudbrack), in die geschaute Welt Hildegards ein und ver-
sucht, ihr Schauen zu aktualisieren. Die ,sakramentale“ Mystik der Benediktine-
rin vom Rhein wird auf diese Weise dem modernen Menschen nahegebracht.

Die eben erschienene kurze Darstellung von Alfons Bungert, Die heilige Hilde-
gard von Bingen5, berichtet in kundiger Weise iiber das Leben und besonders
die politischen Aktivitdten der Abtissin. Man sollte aber aus diesem wertvollen
Biichlein nicht den Eindruck mitnehmen, als liege der Akzent der Heiligkeit Hil-
degards auf solchen und dhnlichen Wirksamkeiten. Hildegard war zuerst und vor
allem das, was man im christlichen Sinn eine Mystikerin nennen sollte — dazu
aber gehort auch die Aktivitit, der Einsatz fiir den kranken Néchsten und das En-
gagement fiir die Sorgen der Kirche und der Gesellschaft. Umgekehrt aber kann
die erstaunliche Tétigkeit der frithmittelalterlichen Frau nur begriffen werden,
wenn man sich ihrer Begegnung mit Gott, ihren Erfahrungen, Schauungen und
den Worten zuwendet, die sie horte.

Aus der ernsthaften Beschiftigung mit dieser groflen Frau des Deutschen Mit-
telalters stellt sich die Frage: MuB} sich nicht jede christliche Gotteserfahrung in
den von Hildegard exemplarisch aufgewiesenen Bahnen bewegen: Schauen — Hé-
ren — Erfahren; in der sakramentalen Wirklichkeit unserer Welt Gottes Wirken
und Wirklichkeit suchen, um dann ,in die Harmonie des gottlichen Erlésungs-
werkes, in die himmlische Symphonie einzustimmen“?16

Josef Sudbrack

18 Dazu das von A. Fiihrkitter herausgegebene Merkblatt: ,Wie hat Hildegard von Bin-
gen ihre Werke verfafit?“

14 Doppeltonbild, Arbeitsunterlagen und Einzelbildmeditationen zum Leben Hildegards
von Bingen und zur Meditation der Schépfung, AV-Edition, Miinchen 1979, DM 98,—;
mit Tonkassette, 54 Dias und Arbeitsunterlage.

15 Echter Verlag, Wiirzburg 1979, kart. 52 S., DM 7,80.

16 Hildegardis Scivias (Anm. 8) III 18, 501503 (II 631).





