
Literaturberickt 387 

über den Alternativen steht, daß vor ihm jeder Vergleich zurücktritt, daß Jesus 
der Bräutigam ist, auf den alle warten. 

Auch Johannes ist seinen Weg gegangen, bis er dies erkannte und aussprechen 
konnte. Ob dieser Weg nicht damals begann, als Johannes die Predigt Jesu groß- 
zügig anerkannte, ohne ihn, den später Gekommenen, durch die eigene Autorität 
zu erdrücken? als er tolerant war, obgleich Jesus anders predigte und handelte 
als er selbst. Für Johannes mag sich in einem solchen ersten Schritt die Erkenntnis 
aufgetan haben, daß Jesus mehr ist als nur ein anderer Täufer und Prediger. 
Für Johannes wuchs diese Erkenntnis aus der Anerkennung Gottes, der •allein 
leitet" und neben dem •kein fremder Gott" ist. Kann nicht auch uns im Gelten- 
Lassen, im Raum-Geben die Erfahrung geschenkt werden, daß Jesus allein der 
Bräutigam ist? und wird dies nicht dann geschehen, wenn wir anerkennen, daß 
Gott •allein leitet"? 

Im Rahmen des göttlichen Heilsplanes mußte der Täufer abnehmen, Jesus zu- 
nehmen; die verschiedenen Prediger in Korinth werden relativiert durch den 
einen Christus, der für alle gekreuzigt und auferstanden ist; das Volk Israel muß 
immer von neuem daran erinnert werden, daß es keine Götter neben dem einen, 
wahren Gott gibt. 

Für uns ist einzig wichtig die Frage: Vollziehen wir das nach, was der Täufer 
tat, als er Jesus anerkannte? Damals wie heute bleibt alles menschliche Tun, auch 
das schönste, das einen anderen Menschen zu Gott führt, nur anvertrautes Gut, 
das der Mensch verwalten darf. Und das Gesetz gerade dieses Tuns heißt: •Er 
muß wachsen, ich aber abnehmen." Jeder Dienst hat seine Zeit. Eines bleibt: Der 
Herr selbst und seine Freundschaft - über allen Erfolg und allen Mißerfolg 
hinaus. Marzella Weite OSB 

LITERATURBERICHT 

Fragen religiöser Erfahrung • vorgestellt anhand neuer Bücher 

I. Schon wegen der prominenten Mitarbeiter verdient die Festschrift für P. Hugo 
Makibi Enomiya Lassalle Beachtung: Bischof Hemmerle; P. Arrupe, General- 
oberer der Gesellschaft Jesu; Sogen Omori, Rektor einer Universität in Kyoto 
und Zen-Meister (im Mitarbeiter-Verzeichnis genannt, aber mit unauffindbarem 
Beitrag); Karlfried Graf Dürckheim; Karl Rahner u. a. Aber mehr noch lockt das 
geschlossene Themen an - •munen musö" • Ungegenständliche Meditation1. Das 

1 Stachel, Günter: munen muso, Ungegenständliche Meditation, Festschrift für Pater 
Hugo M. Enomiya-Lassalle SJ. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag, 1978. 464 S., Ln., 



Literaturbericht 388 

Vorwort legt Wert darauf: wir machen hier •keinen Sammelband mit diesem 
und jenem, etwa auch einem Aufsatz aus der Schublade." (9-10) 

Vorausgeschickt sei, daß die Person des Geehrten über allem Zweifel erhaben 
ist; darüber ist füglicherweise nicht zu sprechen. Anzuerkennen ist auch, daß die 
oft üblichen Übertreibungen fehlen; andere Meditationsmethoden werden kaum 
noch abqualifiziert; man beschwört nicht mehr das neue, paradiesische Zeitalter 
eines gewandelten Welt-Bewußtseins; der elitäre Ton ist nur noch hier und da zu 
finden. 
a) Doch die Diskussion wird nur selten gewagt. Meist taucht sie in Anmerkungen 
auf, oder in gelegentlicher Polemik, aber ohne Namensnennung. Ein guter Ge- 
sprächsbeitrag stammt von Jan van Bragt, •Tangenten an einen vollkommenen 
Kreis?" (378-396); das Ergebnis ist mit der Unterscheidung dreier Ebenen formu- 
liert - recht ähnlich, wie es B. Staehelin versucht: die Ebene des Alltagsbewußt- 
seins; die Ebene der Transzendenz; die Ebene der Supertranszendenz. Zen- Reli- 
giosität kommt auf die zweite Ebene zu stehen. Dort habe das Christentum viel 
zu lernen. Aber die Entscheidungen fallen auf der Ebene der Supertranszendenz: 
•es handelt sich um den Bereich der Trinität - des wahren persönlichen Gottes, 
des ,Vaters' - des Kreuzes als Einheit von Tod und Auferstehung .. . des wahren 
exzentrischen Selbst." (Exzentrisch = wegbezogen vom Selbst, intentional) Zen- 
Buddhisten hingegen bleiben auf der zweiten Ebene stehen und qualifizieren - 
•oft unausgesprochen" - das Christentum als •upaya", als vorläufig, anfänger- 
haft. Wenn •ungegenständlich" heißt, auf dieser dritten Ebene zu meditieren, 
Erfahrungen zu suchen, wird kein ernstzunehmender Kritiker Einwände machen. 

Andere Diskussionsbeiträge • wie die Zurücknahme der Behauptung durch 
Hans Waldenfels (Christlicher Glaube und Zen, 405-418), daß nach Ignatius 
Erfahrung nur aus sich selbst beurteilt werden dürfe - sind so verklausuliert, daß 
man sie kaum entziffern kann. 
b) Die Umschreibungen des mit •ungegenständlich" Gemeinten demonstrieren 
die fehlende Auseinandersetzung. Shigeto Oshida zieht z. B. die Meditation des 
Bibelwortes in den Raum des Gemeinten ein (Zen und das Wort, 36-41); Klaus 
Hemmerle insistiert auf der unlösbaren Beziehung beider (Schweigen für das 
Wort, 34-35). Hans A. Fischer-Barnicol, Denken in Meditation und Mystischer 
Erfahrung, 243-267, meint sogar: •Allerdings wäre es leichtsinnig, ja unsinnig, 
von gegenstandslosen Erfahrungen in der Meditation und in der Mystik zu re- 
den..." Nicht das •Gegenüber-stehen", sondern das •Besitzen-wollen" möchte 
er aus der Meditation verbannen. /. B. Lotz zieht die Konsequenz und vermeidet 
grundsätzlich das Titelwort der Festschrift und spricht nur von •über"-gegen- 
ständlich (Die transzendentale Erfahrung als Wurzel der über gegenständlichen 
Meditation, 340-353). Hans Waldenfels übersetzt •munen musö" mit •ohne Be- 

DM 50,-. In unserer Zeitschrift wurde schon - auch von Autoren der Festschrift - deren 
Anliegen in qualifizierter Weise erörtert. Karlfried Graf von Dürckheim, 45, 1972, 363- 
382; 50, 1977, 458-467; Heinrich Domoulin, 26, 1953, 206-216; 50, 1977, 350-364; Hans 
Waldenfels, 50, 1977, 241-251; Hans Urs von Balthasar, 50, 1977, 260-268; 51, 1978, 28 
bis 38; Josef Sudbrack, 44, 1971, 424^38; 46, 1973, 206-216; 51, 1978, 99-117; Friedrich 
Wulf, 49, 1976, 461-468; 50, 1977, 59-68; 51, 1978, 226-232. 



Literaturbericht 389 

griffe, ohne Gedanken". Und Cyrill von Korvin-Krasinski meint enigmatisch: 
•ungegenständlich, aber nicht gegenstandslos". 

Andere Beiträge allerdings, wie der in GuL 52 1979, 281 f zitierte Aufsatz von 
Dürckheim, deuten •ungegenständlich" so, daß das personale Gegenüberstehen 
Gottes, die Erfahrung von Gnade und Geschenkt-Erhalten als Oberflächenerfah- 
rung des •Welt-Ich" abgewertet werden. 

Nicht reflektiert wurde, ob überhaupt das Gegenüberstehen von Ich und Du - 
Mensch zu Mensch und mehr noch zu Gott - an den (Un)-Gegenstandskategorien 
der Dingwelt gemessen werden darf. Nicht bedacht wurde der Unterschied von 
Methode und Wirklichkeitserfahrung; ob nicht mancher Meditations-Weg vom 
Christentum her neues Licht empfängt, ob nicht, wie Waldenfels zaghaft fragt, 
aber nicht durchdiskutiert, •das Dialogische unter Umständen unterschätzt und 
daher auf den Zugang und den Ausgang der Erfahrung beschränkt wird, folg- 
lich der Erfahrung selbst das Dialogische oder zumindest die Offenheit für das 
Dialogische abgesprochen wird". Kaum gesehen wurde die Zweideutigkeit des 
Begriffs: •ungegenständlich" als nichtmanipulierbar, als dem technischen Zugriff 
entzogen; oder •ungegenständlich" als Auflösen aller Vielheit und jeder Bezie- 
hung. 

So wird der Seufzer des Zen-Meisters von P. Lassalle, Köun Yamada, ver- 
ständlich {Die buddhistische Taufe, 110-126): •Ich möchte Sie... bitten, ernst- 
haft zu überdenken, in welcher Beziehung diese Tatsache der absoluten drei Klein- 
ode zum Gott des Christentums . .. steht". Das meint die buddhistische •Erfah- 
rung", daß •der Inhalt allen Seins Null" ist, daß •die Entfaltung der Phäno- 
mene blindlings der kalten Korrektheit des Gesetzes" folgt, daß es •nicht den 
kleinsten Spalt (gibt), durch den sich Gefühle wie gut und schlecht, Liebe oder 
Haß eindrängen können". Dieser Bitte des Buddhisten um ein wirkliches Ge- 
spräch kann man sich nur anschließen. 
c) Am stärksten enttäuschen die historischen Analysen. Dazu einige Stichproben. 
Vom Gebet des hl. Franz, •Du unsere Hoffnung, unser Glaube", wird gesagt: es 
demonstriere die Überwindung der •Subjekt-Objekt-Spaltung" (164). Franzis- 
kus singt so im •Lobpreis Gottes von La Verna", also der Vision des Gekreuzig- 
ten und der Stigmatisation. Die Unangemessenheit des Sprechens von •Ungegen- 
ständlichkeit" und •Subjekt-Objekt-Spaltung" springt ins Auge. Die •Methodo- 
logie des Zen" soll einen •wirksamen" Weg in die sanjuanistische •Nacht des 
Glaubens" bahnen (166). Damit wird Johannes vom Kreuz auf den Kopf gestellt. 
Die Fachleute sprechen geradezu von einer •Anti-Methode" (M. M. Mallory, 
aber ebenso L. Cognet u. a.) als Quintessenz seiner •Dunklen Nacht". Ein kurzer 
Blick auf einige Zitate bei christlichen Zen-Schülern (442) zeigt ebenso, wie sehr 
man die sanjuanistische Einheit des göttlichen und menschlichen Willens ver- 
kennt, wenn man sie ohne Vermittlung mit europäisierten buddhistischen Augen 
liest. 

Die Untersuchung über die •Reinheit des Herzens" bei Johannes Kassian (127- 
155) hätte eigentlich zu deren Ursprüngen (Kassian schreibt nur second-hand) bei 
Evagrius usw. führen müssen und wäre da auf ein Gespräch gestoßen (v. Baltha- 
sar, I. Hausherr), das für das Buchthema viel Aufschluß gebracht hätte. Statt des- 



Literaturbericht 390 

sen wird als Zeuge auf W. Völker (•dazu und zu unseren ganzen Ausführungen", 
129) aufgerufen, dessen Fleiß-Arbeiten schon H. Rahner zugestanden hat, daß sie 
im oberflächlich-Beschreiben hängen bleiben. Der vornehme Artikel über die 
Wolke des Nichtwissens und Heinrich Seuse vermeidet konsequent das Wort 
•ungegenständlich" und gibt mit dem •Geschenkcharakter", dem Kreuz und der 
Christologie einige christliche Kriterien. Auch bei Nikolaus von Kues werden Fra- 
gen gestellt. Aber gerade der Kardinal war Denker und keineswegs Mystiker 
oder Erfahrener im heutigen Verständnis. Ob nicht auch die Zen-Erfahrung zu- 
erst einmal von un- und vor-bewußten Denkhaltungen her zu verstehen ist? 
d) Den wichtigsten Beitrag liefert K. Rahner. Man konnte ihn schon vor Erschei- 
nen der Festschrift an verschiedenen Orten lesen. (Das Problem der Transzen- 
denzerfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht, 354-368) 

Rahner unterscheidet zwei in sich verschiedene Grunderfahrungen: eine •Er- 
fahrung übernatürlich-gnadenhafter Mystik", in der Gott berührt wird und die 
selbstverständlich auch außerhalb der Offenbarung geschehen kann. Und eine 
andere Erfahrung von Leiblichkeit, von biologischem Habitus, von Unterbe- 
wußtsein, Tiefenbewußtsein, Archetypen, Eingebettetsein in kollektive Wirk- 
lichkeit, was aber auch den Namen •mystisch" verdient. 

Wenn die eigentliche Gotteserfahrung •weiselos", •gegenstandslos" geschieht, 
dann nur als •Teilnahme am Tode Jesu ..., der gerade in seinem realen Tod als 
radikalem Untergang den endgültigen Aufgang Gottes selbst erreicht hat." Es 
erstaunt, daß zwei theologische Aufsätze (Gebet als menschlicher Grundakt, 317- 
339; Die transzendentale Erfahrung als Wurzel der über gegenständlichen Medi- 
tation, 340-353) sich zwar ausdrücklich auf Rahner berufen, aber eben dieses 
Kreuz-Kriterium für die Echtheit der Gotteserfahrung (man könnte auch andere 
Kriterien: Entscheidung, Geschichte und Freiheit aufzeigen) auslassen. Für Rahner 
auf jeden Fall darf es in echter Mystik nicht fehlen. Deshalb wird auch die igna- 
tianische •dritte Weise der Demut", die nach P. Lassalle im Buddhismus fehlt 
(Nikolaus Brantschen, Zazen und Christusnachfolge, 430-437), ein Zeichen da- 
für sein, ob Gott oder nur ein transzendentes Selbst erfahren wird. 

Auch Rahners radikale Reduzierung der speziellen •mystischen" Erfahrung 
auf psychologische Gegebenheiten, wobei das •eigentliche Grundphänomen my- 
stischer Transzendenzerfahrung auch schon ... in der schlichten Tat des christli- 
chen Lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe als innerster tragender Grund gege- 
ben ist" (357), wäre des Gesprächs wert gewesen. So bleibt vieles in - meist ak- 
zeptablen - Allgemeinheiten stecken. Typisch dafür ist auch, daß weder Psycho- 
logie noch Exegese zu Wort kommen. In der abschließenden Bibliographie fehlt 
der wichtige Artikel - mit anschließendem Interview - aus •Entschluß" (39, 1973/ 
4, 177-180.226-234). 

Verständlich mag sein, daß die Festschrift die aktuelle Diskussion übergeht. 
Aber warum nimmt ein von so vielen Fachtheologen erstellter Band die Diskus- 
sion und Ergebnisse der Vergangenheit nicht zur Kenntnis? Das auf zehn Bände 
angewachsene Dictionnaire de Spiritualite wird im Zusammenhang mit Johannes 
Kassian erwähnt, aber in der Fragestellung nicht eingebracht. Neuere Diskussio- 
nen, über die Fr.-D. Maaß, Mystik im Gespräch, 1972, orientiert, fallen aus. 



Literaturbericht 391 

II. Die Fruchtbarkeit einer verantwortungsbewußten Aufarbeitung der Tradition 
kann man an einer eben erschienenen Münsteraner Doktorthese ersehen: Elmar 
Salmann OSB, Gnadenerfahrung im Gebet, Zur Theorie der Mystik bei Anselm 
Stolz und Alois Mager, 1979, Verlag Abtei Gerleve2. Das Buch hat die typischen 
Vor- und Nachteile einer Doktorthese. Es zeigt eine immense Belesenheit, die 
mit starker Ordnungskraft vorgestellt wird (fehlendes Sadi- und Personen-Ver- 
zeichnis, sowie ein unübersichtliches, dezimales Inhaltsverzeichnis erschweren den 
Zugang). Aber es zeigt auch die Vorliebe des Arbeitenden für sein Thema, die 
manche Analysen (besonders bei Mager) zu unübersichtlicher Länge anschwellen 
läßt, manche Wiederholungen hat und oft genug zuviel Neben-Material her- 
beiholt. Die Theologie und die Diskussion der beiden Benediktinerpatres kann 
für das damalige Gespräch um religiöse und mystische Glaubenserfahrung als 

typisch angesehen werden. 
Anselm Stolz (1900-1942, Abtei Gerleve) hat mit seiner •Theologie der My- 

stik" (1936) einen unerwarteten Erfolg. Sein Anliegen war die Objektivität des 
Mysteriums. Er ging zurück in die Theologie der Kirchenväter und zeigte, daß 
Gotteserfahrung als Rückkehr ins Paradies geschildert wurde; er erweckte die 
griechische Trinitätslehre zu neuem Leben: im Geist - durch den Sohn - zum Va- 
ter; er zeigte, daß Gotteserfahrung in der sakramentalen Teilnahme an der Li- 
turgie, besonders an der Eucharistie, geschehe und zeichnete das Bild einer fast 
himmlischen Kirche. Doch ihm gelang es kaum, all diesen zentralen theologischen 
Einsichten einen Ort innerhalb der menschlichen Erfahrung zuzuweisen. Er sprach 
von •transpsychologisch" und Erfahrungsjenseitigkeit - und verlegte die Glau- 
benserfahrung so weit aus der menschlichen Erfahrung hinaus, daß die Diskussion 
abgebrochen schien. Deshalb auch fand Stolz keinen Zugang zur Mystik der gro- 
ßen Teresa und des Johannes vom Kreuz. 

Alois Mager (1883-1946, Abtei Beuron) aber setzte gerade bei der spanischen 
Mystik, besonders bei Teresa von Avila, und bei einer reichen Seelsorgeerfahrung 
an. In Büchern und Aufsätzen schilderte er breit sein Verständnis der mystisdien 
Erfahrung. Er suchte eine Synthese zwischen den Schulen des eifrig geführten 
französischen Gesprächs über Mystik. Einerseits stellte er, was die Erfahrung an- 
betrifft, einen •Artunterschied" zwischen gewöhnlichem und mystischem Gebet 
des Menschen fest: aufgrund des von der Gnade getragenen Bemühens des Men- 
schen - oder aus der Anziehungskraft Gottes heraus, der die Erfahrung oft gegen 
den menschlichen Willen in Beschlag nimmt. Auf der anderen Seite aber zeigte 
er die einzige Linie der Liebe - vom zaghaften Glauben bis zur überschwenglichen 
Erfahrung - auf. Damit wollte Mager zugleich die gefährliche Fixierung auf Be- 

schauung und •Erfahrung" abbauen. 
Um dies alles zu begreifen, berief sich Mager auf die Lehre von der •Geist- 

seele: Bei fortschreitender Verinnerlichung gibt es eine Stelle, wo die Seele 
zu einer Selbstwahrnehmung und damit auch zu einer Wahrnehmung des in der 

2 Elmar Salmann: Gnadenerfahrung im Gebet, Zur Theorie der Mystik bei Anselm Stolz 
und Alois Mager. Billerbeck, Kunst- und Buchhandlung der Benediktinerabtei Gerleve, 
1979., 469 S., kart, DM 28,-. 



Literaturbericht 392 

Seele natürlich und übernatürlich wirkenden Gottes kommt . . . das und nichts 
anderes ist Mystik". (122) Hier also erreicht der Mensch eine Tiefe im eigenen 
Inneren, wo sein Geist sich gleichsam aus der Leibgebundenheit löst und sich 
selbst erkennt: die Geistseele. Hier aber spielen Wille und Liebe eine bestim- 
mendere Rolle als Einsicht und Erfahrung. 

Darüber hinaus kann für Mager diese •Geistseele" nicht zum Bewußtsein kom- 
men, •wirkte nicht Gott unmittelbar auf sie" (273). Vom •intentionalen Gefühl" 
her weiter denkend und in der Tradition der augustinischen Gedächtnisspekula- 
tion stehend spricht Mager von einer •Art übernatürlichem Gefühlssinn", also 
einer Tiefenerfahrung, in der sich der Mensch ganz und gar als empfangend 
(Gnade) und deshalb als ausgerichtet auf Gott (Liebe) erfährt. Das ist nach Mager 
Mystik. 

P. Elmar Salmann hat es nicht schwer, beide Deutungen zu kritisieren und ihren 
Wahrheitskern freizulegen. Sein eigener, nur kurz skizzierter Weg ist der einer 
ontologischen Phänomenologie von Liebe und Dialog - in Anlehnung an Martin 
Buber, Romano Guardini, Ludwig Binswanger und andere. 

Der dringende Wunsch muß geäußert werden, daß der junge Theologe seine 
Arbeit zu Ende führen kann. Aber wie diese auch weitergehen wird, eines hat P, 
Salmann mit seiner Studie gezeigt: Wie wichtig und wie fruchtbar für das heutige 
Nachsinnen über Glaubenserfahrung und für das gegenwärtige Gespräch (mit 
nichtchristlichen Gotteserfahrungen, worauf nur selten und meist zwischen den 
Zeilen Bezug genommen wird) das verantwortungsbewußte Aufgreifen der 
christlichen Tradition ist. 

III. Auch beim intensiven Gespräch über Gotteserfahrung und Mystik in den 
zwanziger und dreißiger Jahren unseres Jahrhunderts, worüber Maaß und Sal- 
mann referieren, wurde die anbetende und schauende Gotteserfahrung Hilde- 
gards von Bingen und ähnlicher Gestalten der Vergangenheit fast völlig über- 
sehen. Mit den in diesem Heft veröffentlichten Beiträgen ist es lohnend, auch die- 
ser Mystik nachzugehen. 

Die vorzüglichen Übersetzungen ihrer Werke sind in dieser Zeitschrift zum 
größten Teil schon vorgestellt worden3. Hildegards Gotteserfahrung spielt sich 
im Objektiv-Liturgischen ab. Die Benediktinerin schaut ein Mysterienspiel von 
Gott und Mensch, von Himmel und Erde, von guten und bösen Mächten, von Tu- 
genden und Lastern. Das ist ein objektiver Tatbestand - aber zugleich ist der 
Mensch als Hörender, als Schauender, als Mitfeiernder der kosmischen Liturgie 
ganz und gar einbezogen. Der Medizinhistoriker H. Schipperges, der sich um die 
Übersetzung und Aktualisierung der Werke Hildegards verdient gemacht hat, 
schildert diese ganzheitliche Sicht von Gott und Welt, diese Ganzheitserfahrung 

3 Liber Scivias - Wisse die Wege: GuL 51, 1978, 236; Liber Vitae Meritorum - Der 
Mensch in der Verantwortung: GuL 47, 1974, 74; De Operatione Dei - Welt und Mensch: 
GuL 39, 1966, 318; die wichtigsten Briefe: GuL 39, 1966, 318; ihr Leben nach einer zeit- 
genössischen Darstellung GuL 41, 1968, 479 f; eine moderne, gut lesbare Darstellung ihres 
Lebens und Wirkens von A. Führkötter, GuL 47, 1974, 73 f; die kürzere Textauswahl von 
H. Schipperges, GuL 51, 1978, 238. 



Literaturbericht 393 

Gottes und der göttlichen Weltordnung: •Selbst die banalsten Probleme irdischer 
Daseinsgestaltung verdichten sich in diesem Weltbild und werden zu exemplari- 
schen Lebensmustern ... Es ist im Grunde noch jene sakramentale, ganz auf Hei- 
lung und Heil angelegte Lebensführung."4 •Hildegard will den Reichtum gerade 
der natürlichen Welt in einen Zusammenhang mit dem Gnadenleben bringen; sie 
will damit nicht nur ihrer Zeit einen Spiegel vorhalten, sondern jeden einzel- 
nen Menschen ansprechen und in seiner jeweiligen Situation vor eine Entschei- 
dung stellen."5 

Das oben angesprochene Problem der Subjekt-Objekt-Spaltung und ihrer 
Überwindung ist in dieser Welterfahrung nicht mehr existent; es entpuppt sich 
vor Hildegards Vision als ein Erbe des deutschen, romantischen Idealismus (von 
Hegel bis Marx), woher auch die Terminologie der •Gegenständlichkeit" im mo- 
dernen Sinn stammt. Bei Hildegard aber ist alles durchsichtig auf den letzten 
Sinn, der Gott heißt - ohne daß die Vielfalt der Welt in Gefahr gerät, von die- 
sem Sinn aufgezehrt zu werden. Der Bischof von Limburg führt in seinem Hir- 
tenbrief zum Hildegard-Jubiläum einen Satz von Romano Guardini an, um 
diese Weltsicht zu erläutern: •Der Mensch ... muß sehen - nicht nur denken, 
nicht nur behaupten -, sondern mit den Augen sehen, daß die Welt nicht nur 
,Natur' ist, sondern Gottes Werk - nicht nur sich selbst genügendes All, sondern 
Wort, das vom Eigentlichen redet."6 

Die sakramentale Mystik Hildegards läßt sich an ihrem reichen Leben und 
Wirken aufzeigen. Ihre naturkundlichen Bücher sind nicht nur Darstellungen der 
Schöpfungswirklichkeit und Anweisungen medizinischer Art, sie sind zugleich 
auch Heils- und Gottes-Kunde7. Ihre glücklicherweise überlieferten musikalischen 
und hymnologischen Werke lassen den Urgrund ihrer Gotteserfahrung ahnen: 
Harmonie, die in Gott gründet; Jubel, der aus den Herzen aufsteigt; Gesang, der 
die Menschen zur Einsicht des Geistes zusammenbindet. So sieht und hört Hilde- 
gard im Schlußkapitel ihres Liber Scivias: •Deshalb also klingt jener Schall har- 
monisch zusammen (in harmonia symphonizat) wie die Stimme der Scharen zum 
Lob der himmlischen Wohnungen. Denn Ruhm und Ehre der Himmelsbürger 
schallen wieder in dieser Symphonie von Einmütigkeit und Herzens-Gleichheit. In 

4 Heilkunde als Heilkunst bei Hildegard von Bingen, Die Heilkunst 20, 1977, 1-6. 
5 Die Engel im Weltbild Hildegards von Bingen, Verbum et Signum II, Beiträge zur me- 
diävistischen Bedeutungsforschung, Studien zur Semantik und Sinntradition im Mittel- 
alter, München 1975, 99-117. 101; neben den Übersetzungen stammen vom gleichen Autor: 
Die Welt der Engel bei Hildegard von Bingen, Salzburg 1963 (Neuauflage in Vorberei- 
tung); Das Menschenbild Hildegards von Bingen, Die anthropologische Bedeutung von 
•Opus" in ihrem Weltbild, Leipzig 1961. 
6 Hildegard von Bingen, Brief des Bischofs von Limburg an die Gemeinden des Bistums 
zur Fastenzeit 1979, Verlag des Bischöflichen Ordinariates, Limburg, 1979, 7. 
7 Naturheilkunde - Physica. Übers, und erl. v. Peter Riethe, Salzburg2 1974. Heilkunde 
- Causae et Curae. Übers, und erl. v. Heinrich Schipperges, Salzburg3 1975. Das Buch von 
den Steinen (übersetzt und erläutert von Peter Riethe, ca. DM 47,-) wird in Kürze im 
gleichen Otto-Müller-Verlag, Salzburg, erscheinen, in dem alle Übersetzungen veröffent- 
licht wurden. 



Literaturbericht 394 

ihr steigt zu den Höhen empor, was das Wort vorträgt."8 Hildegards Mitschwe- 
stern von heute haben uns auf einer Schallplatte die Choralkompositionen von 
neuem zugängig gemacht. Fachleute hören aus den Melodien schon die beginnende 
Zeit einer neuen Musik heraus9. 

Auch die 35 Miniaturen des Wiesbadener Codex des Liber Scivias, die •nach- 
weislich unter den Augen der heiligen Hildegard entstanden sind", bezeugen die 
sakramentale Mystik. In der neuen kritischen Ausgabe dieses ersten und Grund- 
Buches der Mystik Hildegards10 sind sie in vorzüglichen Facsimiles greifbar ge- 
macht worden. Es sind keine Kunstwerke allerersten Ranges; zweidimensionale 
Bilder können auch niemals die sprudelnde Fülle der Schauungen Hildegards zur 
Gänze wiedergeben. Aber auch auf diesen Bildern wird die Eigenart der My- 
stik Hildegards sichtbar: Harmonie - gestimmt nach der Liebe Gottes, tönend 
durch den Lauf der Weltgeschichte, wiederhallend im Herzen des Menschen, aus- 
klingend im Schlußakkord der Ewigkeit. Rita Otto hat in mehreren Arbeiten ver- 
sucht, diese Bilder aus zeitgenössischen Quellen heraus zu deuten11. 

Eine Festschrift12 vereinigt Fachleute und Bewunderer Hildegards. Sie kann z.B. 
dokumentieren, daß Gottfried Herzka, der meint, •alle Werke Hildegards und 
auch ihre Medizin entstammen dem himmlisch-visionären Diktat", einer sektie- 

8 Hildegardis Scivias (Corp. Christ. CMXLIII A) III 13, 493-497 (II 630 f). 
9 Psal 242/040 479 stereo. 
10 S. Anm. 8; dazu Rita Otto, TAX einigen Miniaturen einer Seiviashandschrift des 12. Jahr- 
hunderts, Mainzer Zeitschrift 67/68, 1972/1973, 1, 128-137. 
11 Vgl. (Anm. kl) und zu den gotischen Miniaturen einer Hildegardishandschrift in Lucca, 
Mainzer Zeitschrift 71/72, 1976/1977, 110-126. Beide Aufsätze mit Bildtafeln. 
12 Hildegard von Bingen, 1179-1979, Festschrift zum 800. Todestag der Heiligen, hrsg. 
von Anton Ph. Brück (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschich- 
te, Bd. 33). Mainz, Verlag der Gesellschaft für mittelrheinische Kirchengeschichte, 1979. 
Geb. S. XVII/461, 30 + 9 Abb. Die Festschrift gibt ein rundes Bild von Hildegard und 
ihrem Weiterwirken bis heute, zusammengestellt von den ersten Fachleuten. In der Mitte 
steht der über 50 Seiten lange Beitrag über Hildegards Theologie und Spiritualität von 
M. Schmidt: Hildegard als Lehrerin des Glaubens. Speculum (Spiegel) als Symbol des 
Transzendenten. Eng dazu gehören die Aufsätze über die Geschichte (ihrer Zeit, ihres 
Lebens, ihrer Gründungen) und die geistige Leistung Hildegards (zu den Illustrationen, 
ihre Auseinandersetzung mit den Häretikern, Musik, Dichtung, Sprache, ihr prophetisches 
Predigen, Menschenkunde, Heilkunst usw.). Dann wird das •Hildegardbild" ausgeweitet 
in ihr Fortwirken, bis zu einem kurzen Bericht über ,Das Leben in der Abtei St. Hildegard 
heute'... Nicht alles wird uneingeschränkten Beifall finden (wie die Atacke gegen die 
•Theologen und Katholiken angepaßter modernistischer Selbstprägung, die mit ihrem 
eigengefertigten Denkpulver in offener Betroffenheit unbehindert die klassischen Tradi- 
tionen in der Philosophie aus den Fugen heben wollen"). Aber das sind Schönheitsfehler 
an einem Werk, das weniger eine •Festschrift" als eine •Gesamtschau" genannt zu wer- 
den verdient. 
Erwähnenswert ist auch der preiswerte, vornehm ausgestattete ,Katalog zur internatio- 
nalen Ausstellung vom 15. 9. - 21. 10. 1979 im Haus •Am Rupertsberg, Bingen-Binger- 
brück' (großformatig, 63 Seiten, dazu 16 bunte Tafelbilder). Er enthält eine ausgezeidi- 
nete, knappe Lebensbeschreibung und Würdigung der Heiligen (9-29). Auch die Beschrei- 
bung der Ausstellungsstücke bemüht sich, mit Texten und Schilderungen von größeren 
Zusammenhängen dem Leser einen Eindruck der Welt Hildegards zu geben. 



Literaturberidit 395 

rerischen modernen Wundersucht zum Opfer gefallen ist13. Hildegard schreibt 
aus dem Bildungswissen ihrer Zeit heraus. 

Doch die Welt Hildegards ist für den Menschen von heute nicht ohne weiteres 
zugängig. So ist man dankbar für das breit angelegte Tonbild von Hans Ederer 
und Adelgundis Führkötter, Hildegard, Ein Mensch, vor Gott14, das einen Weg 
zu Hildegard bahnen kann. Die erste Abfolge von Bild-Text-Musik geht dem 
Leben der Heiligen nach. Es gelingt, Hildegard in ihrer zugleich nach innen (my- 
stische Schau) wie nach außen (die Großen der Welt) gehende Kraft verständ- 
lich zu machen. Die zweite Abfolge stellt •Die Schöpfung - Gottes Schönheit" in 
geschickter Weise vor. Hildegard selbst kommt reichlich zur Sprache; Lichtbilder 
zu den sieben Schöpfungstagen stellen jeweils vor: Ein Bild aus der Natur, eine 
Miniatur aus dem Scivias-Codex und ein Bild vom Menschen. Zwischen beiden 
Reihen (deren Text in der Buchbeilage wiedergegeben ist) führt ein Essay, Das 
Licht und das Auge (J. Sudbrack), in die geschaute Welt Hildegards ein und ver- 
sucht, ihr Schauen zu aktualisieren. Die •sakramentale" Mystik der Benediktine- 
rin vom Rhein wird auf diese Weise dem modernen Menschen nahegebracht. 

Die eben erschienene kurze Darstellung von Alfons Bungert, Die heilige Hilde- 
gard von Bingen15, berichtet in kundiger Weise über das Leben und besonders 
die politischen Aktivitäten der Äbtissin. Man sollte aber aus diesem wertvollen 
Büchlein nicht den Eindruck mitnehmen, als liege der Akzent der Heiligkeit Hil- 
degards auf solchen und ähnlichen Wirksamkeiten. Hildegard war zuerst und vor 
allem das, was man im christlichen Sinn eine Mystikerin nennen sollte - dazu 
aber gehört auch die Aktivität, der Einsatz für den kranken Nächsten und das En- 
gagement für die Sorgen der Kirche und der Gesellschaft. Umgekehrt aber kann 
die erstaunliche Tätigkeit der frühmittelalterlichen Frau nur begriffen werden, 
wenn man sich ihrer Begegnung mit Gott, ihren Erfahrungen, Schauungen und 
den Worten zuwendet, die sie hörte. 

Aus der ernsthaften Beschäftigung mit dieser großen Frau des Deutschen Mit- 
telalters stellt sich die Frage: Muß sich nicht jede christliche Gotteserfahrung in 
den von Hildegard exemplarisch aufgewiesenen Bahnen bewegen: Schauen - Hö- 
ren - Erfahren; in der sakramentalen Wirklichkeit unserer Welt Gottes Wirken 
und Wirklichkeit suchen, um dann •in die Harmonie des göttlichen Erlösungs- 
werkes, in die himmlische Symphonie einzustimmen"?16 

Josef Sudbrack 

13 Dazu das von A. Führkötter herausgegebene Merkblatt: •Wie hat Hildegard von Bin- 
gen ihre Werke verfaßt?" 
14 Doppeltonbild, Arbeitsunterlagen und Einzelbildmeditationen zum Leben Hildegards 
von Bingen und zur Meditation der Schöpfung, AV-Edition, München 1979, DM 98,-; 
mit Tonkassette, 54 Dias und Arbeitsunterlage. 
15 Echter Verlag, Würzburg 1979, kart. 52 S., DM 7,80. 
18 Hildegardis Scivias (Anm. 8) III 13, 501-503 (II 631). 




