
Der Weihnachtsfriede • 
oder über die Herstellung eines schlechten Gewissens 
Wolfgang Beinert, Regensburg 

Zu den bedeutendsten Bildern des wunderbaren Freskenzyklus' Giottos in 
der Oberkirche von San Francesco zu Assisi zählt das letzte Gemälde an 
der Nordwand des Langhauses. Es stellt die Weihnachtsfeier von Greccio 
dar, wie die •Legenda maior" Bonaventuras sie erzählt. Um die Andacht 
zum Jesuskind zu beleben, ließ Franz drei Jahre vor seinem Tod in dem 
Bergkloster an der Grenze zwischen Umbrien und Latium eine richtige 
Krippe mit Heu herrichten; auch Ochs und Esel durften nicht fehlen. Die 
Mette wurde zu einem großen Erlebnis für die vielen Menschen, die sie 
feierten. Ein frommer Edelmann sah sogar in der Krippe plötzlich ein Kind 
liegen, das Franziskus in die Arme schloß. 

Bemerkenswert ist die Wiedergabe dieser Szene. Der Künstler hat den 
Bildraum durch einen Lettner quergeteilt; davor, dem Betrachter zuge- 
wandt, der Chor, in dem die Eucharistie gefeiert wird und Franz das Kind 
kost. Die Laienkirche ist nicht sichtbar, doch durch die geöffnete Tür des 
Lettners strömen Frauen in den Altarbezirk. Sie gesellen sich dem Prie- 
ster, den Mönchen und den Männern aus der Umgebung zu. In einem ein- 
zigen Raum, dem Raum der heiligen Mysterien, sind die unterschiedlich- 
sten Menschengruppen vereint: arme Bauern und der vornehme Adelige, 
Männer und Frauen, Laien, Kleriker und Mönche. Der mittelalterliche 
Zeitgenosse erkannte darin die ganze Menschheit. Ihre Gruppierungen 
und Unterschiedlichkeiten, die seinem hierarchischen Denken sehr wichtig 
waren, sind in Gegenwart der Krippe belanglos geworden. Bewirkt hat 
dies der armselige Mönch durch die Macht seines Betens, die Treue zum 
Wort Gottes und die Intensität der Nachfolge Christi. Sie führt ihn und 
mit ihm zusammen alle Menschen zur lebendigen Begegnung mit Jesus in 
der Ärmlichkeit von Betlehem. Die weihnachtliche Friedensbotschaft ist in 
der mittelalterlichen Gesellschaft verwirklicht. Sie ist auch heute noch eine 
Realität. Das will Giotto uns verkünden. 

Hören wir ihm zu? Auch an diesem Weihnachtsfest wird wieder viel 
geredet werden von Menschlichkeit und Frieden, von Gottes Erbarmen 
und weihnachtlicher All-Einheit der Menschen. Doch alle diese großen 
Wörter haben ihre Unschuld längst verloren. Sie haben sich mit allen 
Ideologien und Systemen prostituiert; übrigens nicht erst seit heute. Man 
darf sich fragen, ob nicht auch schon im 13. Jahrhundert die großen Wör- 



Wolfgang Beinert 402 

ter hohle Wörter waren und die rauhe Wirklichkeit der italienischen Que- 
relen das Pastorale, die Hirtenidylle von Greccio als Wunschtraum er- 
sehnen ließ. Vielleicht war auch Giottos Fresko Aufruf mehr denn Schilde- 
rung. Jedenfalls läßt sich nicht leugnen, daß auch am grünen Holz der 
Christenheit bemerkenswerte Friedensverletzungen allezeit vorgekom- 
men sind - nicht zuletzt, ja gerade auch namens des weihnachtlichen Frie- 
densfürsten. Auch die Christen haben Unmenschlichkeiten begangen; man 
erinnere sich nur an die Religionskriege im Abendland. Heutzutage sind 
wir durch die Menschenrechtskampagnen (eine späte Frucht des Evange- 
liums!) für alles Unrecht am Menschen stark sensibilisiert. Jeder weiß, daß 
auch das die Brutalität der Gegenwart kaum mindert. Schließlich ist es 
wahr, daß zur Stunde wie zu allen Zeiten Christus und die Christen um 
der weihnachtlichen Botschaft willen der Verfolgung ausgesetzt sind. 

Diese Botschaft wird also viel beschworen, kaum jedoch verwirklicht. 
Jesus polarisiert, er befriedet nicht. Schon Simeon hat das gewußt (Lk 
2, 34 f.), und er selber hat es oft genug gesagt. Dem Friedensgesang der lu- 
kanischen himmlischen Heerscharen (Lk 2, 13 f.) steht die Desillusionie- 
rung von Mt 10, 34 f. entgegen: •Denkt nicht, ich sei gekommen, um Frie- 
den auf die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen, um Frieden zu brin- 
gen, sondern das Schwert: Denn ich bin gekommen, um den Sohn mit sei- 
nem Vater zu entzweien und die Tochter mit ihrer Mutter und die Schwie- 
gertochter mit ihrer Schwiegermutter, und die Hausgenossen eines Men- 
schen werden seine Feinde sein." Das macht uns zwar ein wenig perplex, 
aber Jesus sah die Dinge offenbar klarer als die Engel. Zufrieden sind wir 
aber mit dieser Einsicht nicht. Beides, die Gegenläufigkeit der biblischen 
Aussagen wie die triste Unf riedlichkeit in der Geschichte, bedrückt uns aufs 
äußerste. Warum ist es eigentlich so, wie es ist? Warum ist Jesus Krieg und 
Frieden in einem? 

Es gibt nur eine Antwort, und die überrascht: Weil er der reine Mensch 
ist. Das Ereignis der Weihnacht ist der Grund dafür, daß der Friede ge- 
kommen und sofort bekämpft wird. Unser Erstaunen darüber kommt 
wohl daher, daß wir die Unmenschen gern in dunklen Farben malen. In 
den schon beinahe sagenhaften Zeiten des Schwarz-Weiß-Fernsehens be- 
kamen die Bösewichte oft schwarze Hüte, die Helden weiße. Da weiß man, 
wie man daran ist. Im Leben ist es allerdings meistens ganz anders. Den 
absoluten Unhold finden wir dort gar nicht (- dazu macht ihn erst später 
die Legende). Es kann ihn eigentlich auch gar nicht geben, wenn es richtig 
ist, daß des Menschen Wille immer auf das subjektiv Gute gerichtet ist. 
Auch der Unmensch hat meistens durchaus objektive Güter im Sinn: das 
Vaterland, die Partei, die reine Lehre, den rechten Glauben, die Familie - 
oder wenigstens doch sich selber, der ja auch ein Mensch ist. Zur Un- 



Der Weihnachtsfriede 403 

menschlichkeit sieht er sich immer nur gezwungen, um diese Werte zu 
sichern, zu wahren oder durchzusetzen. 

Verteidigung ist nur aus der Position der Stärke heraus möglich. Man 
braucht also Macht, um die großen Güter zu bewahren. Selbst die höchsten 
Ideale lassen sich faktisch nur dann in die Tat umsetzen, wenn die Mittel 
da sind, alle Widerständlichkeiten auszuräumen. Sonst verkümmern sie. 
Als jüngst bei einem politischen Skandal ein Sündenbock dringend gesucht 
wurde, mußte der Mann gehen, der keine •Hausmacht" hatte, wie die Zei- 
tungen dies formulierten. Nachweislich hatte er mit der Sache selber am 
wenigsten zu tun; dafür gehörte er zu den Tüchtigsten der Mannschaft. 
Nun haben leider alle Menschen ihre Ideale und alle wollen Macht, um 
sie zu verwirklichen. Jetzt entstehen die Konflikte. Denn die Sicherung der 
eigenen Macht ist nur auf Kosten der fremden möglich, die nun auch gesi- 
chert werden muß. Es kommt zum Kampf; die Menschlichkeit gerät ins 
Gedränge. Leicht schlägt sie in Unmenschlichkeit um. Das ist die eigent- 
liche Tragik der Geschichte. Nach Goethe ist der Teufel •ein Teil von je- 
ner Kraft, die stets das Böse will und stets das Gute schafft". Vom Menschen 
ist augenscheinlich das Gegenteil auszusagen. Ist er die Kraft, die stets das 
Gute will und stets das Böse schafft? 

An Weihnachten ist diese Frage von Gott mit Nein beantwortet worden. 
Das Menschenleben, das hier ans Licht der Welt kommt, ist die entschie- 
dene Absage an den Teufelskreis der Macht. Sie ist um so eindrucksvoller, 
als im Licht der späteren Christologie deutlich wird, daß gerade diesem 
Neugeborenen alle Macht zu eigen ist. •Er war wie Gott, hielt aber nicht 
daran fest, Gott gleich zu sein", singt der Christushymnus des Philipper- 
briefes (Phil 2, 6-8). Der alle Macht hat, läßt sie fahren: •Er entäußerte 
sich, wurde wie ein Sklave .. ., erniedrigte sich und war gehorsam bis zum 
Tod." Eben darin aber erweist er seine tiefe Menschlichkeit. Wir haben 
einen Satz ausgelassen. Als Sklave nämlich, ergänzt das Lied, •wurde er 
den Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen". Machtverzicht 
ist also menschlich! Der volle und echte Mensch entsagt ihr. Das kann uns 
nur mehr dann als paradox und weltfremd erscheinen, wenn wir verges- 
sen, daß Macht unmenschlich macht. 

An dieser Stelle braucht kein langer Beweis geführt zu werden, daß der 
Verfasser des Hymnus richtig gesehen hat. Die Ohn-Macht Jesu zeigt sich 
durch sein ganzes Leben, von der Krippe bis zum Kreuz. Er ist, so erklärt 
er in seinem Prozeß, ein wahrer König, aber er macht von seinem Königs- 
recht nicht den mindesten Gebrauch - nicht einmal dort, wo es um sein 
Leben geht. Ein opportunistischer Machtmensch wie Pilatus kann darob 
nur mit dem Kopfe schütteln, zumal ihm das auch noch als die eigentliche 
Wahrheit der Verhältnisse zugemutet wird (Joh 18, 36-38a). Muß man 



Wolfgang Beinert 404 

nicht so einen Menschen eliminieren? Stimmte, was dieser sagt, bräche 
wahrlich die Revolution aus. Das aber heißt: Wo einer reiner Mensch ist, 
stellt er alles auf den Kopf. Er zwingt zur dezidiertesten aller Entscheidun- 
gen. Genau jene Schwertsituation entsteht, die Jesus angekündigt hatte. 

Unsere Frage ist dadurch nicht gelöst, höchstens radikalisiert. Warum 
zwingt denn der reine Mensch die unreinen Menschen in eine so fürchter- 
liche Situation? Was ist das eigentlich - der reine Mensch? Dem theologi- 
schen Interpreten des weihnachtlichen Geschehens erscheint ein neues Pa- 
radoxon. Der reine Mensch ist jener, der ganz mit Gott verbunden ist. Der 
eigentliche Mensch, das ist der Gott-Mensch. Tatsächlich laufen alle Zeug- 
nisse, die wir über Jesus haben, darin in eins, daß er vom ersten Moment 
an in vollendeter Gleichförmigkeit mit Gott lebte. In klarer Erkenntnis 
seiner Persönlichkeit legt ihm der Hebräerbrief als Introitus seines Lebens 
die Psalmworte in den Mund: •Siehe, ich komme, deinen Willen, Gott, zu 
tun." (Hebr 10, 7) Wie der Eisenspan vom Magneten, wird er vom Willen 
Gottes bestimmt. So wird sein Gehorsam der innerste Grund seiner Ohn- 
Macht. Er will gar nichts für sich selber, weil er nichts als Gott will. Und 
weil Gott die Menschen will, will Jesus in Gott nichts anderes als die 
Menschlichkeit der Menschen. Ihnen gibt er sich radikal, so daß er •leer" 
wird (Phil 2, 7). Gottes Liebe besteht darin, daß er diese Leere auffüllt: 
dem ent-äußerten Menschen wird er selber innerlich. Mit logischer Strenge 
schließt darum der Hymnus des Philipperbriefes von der Ohn-Macht wei- 
ter: •Darum hat ihn Gott über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, 
der jeden Namen übertrifft, damit.. . jede Zunge bekennt: Herr ist Jesus 
Christus." (2, 9-11) Der Sklave wird zum König. Doch das ist nicht der 
gleiche Fall wie im Märchen vom armen Tellerwäscher, der Millionär 
wird. Nicht Zufall und •Glück" walten in jenem Fall, sondern die Logik 
der Sache. Die menschenliebende und gottgerichtete Ohn-Macht ist äußer- 
ste Souveränität. Der Grund liegt darin, daß solche Ohnmacht nicht reine 
Passivität ist, sondern letzten Mut zur Entscheidung verlangt. Hier über- 
wältigt Schicksal nicht, sondern wird bewältigt. Alle Mächtigkeit wird auf- 
geboten, nur eben nicht mehr zur Sicherung der Ideale, sondern schlicht 
zur Tat der Liebe. Wo solches geschieht, scheinen in der Tat die Dinge auf 
dem Kopf zu stehen. Wir ahnen aber, daß wir einer Illusion aufsitzen. 
Nicht die Dinge, sondern der Machtmensch steht auf dem Kopf, verkehrt 
ist nicht die Welt, sondern er selbst. Die Nacht von Betlehem (und jeder 
ihrer Wiederholungen, wie beispielshalber in Greccio) ist der Anfang von 
Gottes Gericht: es besteht darin, daß durch Jesus die Menschen aus-gerich- 
tet werden. Sie kommen wieder in die rechte Lage - Kopf nach oben, Füße 
auf die Erde. Aus der Perspektive der Krippe ist Machtdenken nichts als 
wirklichkeitsfremd. Es entfremdet alle, die ihm nachhängen. 



Der Weihnachtsfriede 405 

Noch einmal: diese Perspektive verlangt Mut. Man hat sich zu entschei- 
den. Wenn man alle Macht einsetzen muß, können die Bedenken nicht aus- 
bleiben. Ist das Risiko nicht zu hoch? Steckt nicht hinter allem vielleicht 
doch bloß ein abgefeimter Trick, mittels dessen man (zugunsten anderer 
Macht) entmächtigt werden soll? Wird man von Christus und seiner Kirche 
nicht schlußendlich doch vereinnahmt? Die Zeichen stehen auf Alarm. Kein 
Wunder, daß wir instinktiv alle Mittel zur Sicherung der Macht aufbieten. 
So ist die Antwort auf den Ruf zur Ohn-Macht mit Jesus die Mobilisierung 
der Macht. Nachfolge Christi provoziert. So bringt die Botschaft der Engel 
nicht Frieden, sondern neuen Streit - auch denen, die ihr folgen möchten. 
Der Teufelskreis, den das Krippenkind aufgebrochen hat, droht von neuem 
sich zu schließen. 

Kommt man noch aus ihm heraus? Oder bleibt Greccio ein Traum? Ist 
nicht - wir haben alle dieses unbehagliche Gefühl - die Forderung nach 
jener Ohn-Macht für uns utopisch? Auch für uns Christen? Die Kirche ist 
zwar nicht von dieser Welt, aber sie kann anderswo nicht leben und muß 
also mit ihr koexistieren. Das macht uns nicht gerade glücklich - aber an- 
ders denken heißt unrealistisch denken. Auch die Kirche braucht Einfluß 
und muß eine Lobby haben. Muß sie nicht gerade um ihrer Botschaft willen 
eine gewisse Macht besitzen, damit sie wenigstens ein wenig gehört wird? 
Man kann tausend konkrete Argumente finden, die das belegen. 

Das alles wird nicht von der Hand gewiesen. Nur - was beweist es? 
Folgt daraus nicht lediglich, daß wir von der Wirklichkeit von Betlehem 
und Greccio noch weit entfernt sind? Muß nicht die Erkenntnis lauten: 
Franz ist allein geblieben? Im Klartext: wir sind schlechte Nachfolger 
Christi; wir haben nicht genügend Mut; uns mangelt echte Liebe; wir wa- 
gen nicht die christliche Entscheidung. Weihnachten ist uns noch nicht zum 
Gericht geworden, das in Gott uns recht macht. Folgt aus dieser Einsicht 
die Umkehr unseres Machtdenkens? Dann wäre die Botschaft der Engel 
wahr geworden und Greccio neu belebt. 

Möglicherweise aber sind wir gar nicht machtvoll genug, um die klare 
Entscheidung für Christus zu treffen. Eines wäre freilich denkbar. Wenn 
das stimmt, was wir bedachten, dann können wir nicht ruhig weiterexistie- 
ren wie bisher. Wenigstens ein schlechtes Gewissen sollten wir jetzt haben. 
Weil Christus noch umsonst geboren ist. Wenn uns das Fest in diesem Jahr 
nicht in trügerischer Sicherheit wiegen würde, sondern uns unruhig machte, 
wäre nicht alles, aber viel gewonnen. Der erste Schritt auf dem weiten Weg 
nach Betlehem wäre getan. Dort aber eint die Fülle der Liebe Gottes alle 
Welt - weit mehr als Giotto ahnen konnte, da er den Frieden von Greccio 
malte. Gott schafft ihn in Jesus Christus (Lk 2, 14). Der Friede hat immer 
seine Chancen. Unser Gewissen auch. 




