Der Wethnachtsfriede —

oder iiber die Herstellung eines schlechten Gewissens

Wolfgang Beinert, Regensburg

Zu den bedeutendsten Bildern des wunderbaren Freskenzyklus’ Giottos in
der Oberkirche von San Francesco zu Assisi zahlt das letzte Gemalde an
der Nordwand des Langhauses. Es stellt die Weihnachtsfeier von Greccio
dar, wie die ,Legenda maior“ Bonaventuras sie erzahlt. Um die Andadht
zum Jesuskind zu beleben, lieR Franz drei Jahre vor seinem Tod in dem
Bergkloster an der Grenze zwischen Umbrien und Latium eine richtige
Krippe mit Heu herrichten; auch Ochs und Esel durften nicht fehlen. Die
Mette wurde zu einem grofien Erlebnis fiir die vielen Menschen, die sie
feierten. Ein frommer Edelmann sah sogar in der Krippe plotzlich ein Kind
liegen, das Franziskus in die Arme schlof.

Bemerkenswert ist die Wiedergabe dieser Szene. Der Kiinstler hat den
Bildraum durch einen Lettner quergeteilt; davor, dem Betrachter zuge-
wandt, der Chor, in dem die Eucharistie gefeiert wird und Franz das Kind
kost. Die Laienkirche ist nicht sichtbar, doch durch die geéffnete Tiir des
Lettners stromen Frauen in den Altarbezirk. Sie gesellen sich dem Prie-
ster, den Monchen und den Ménnern aus der Umgebung zu. In einem ein-
zigen Raum, dem Raum der heiligen Mysterien, sind die unterschiedlich-
sten Menschengruppen vereint: arme Bauern und der vornehme Adelige,
Minner und Frauen, Laien, Kleriker und Monche. Der mittelalterliche
Zeitgenosse erkannte darin die ganze Menschheit. Thre Gruppierungen
und Unterschiedlichkeiten, die seinem hierarchischen Denken sehr wichtig
waren, sind in Gegenwart der Krippe belanglos geworden. Bewirkt hat
dies der armselige Monch durch die Macht seines Betens, die Treue zum
Wort Gottes und die Intensitat der Nachfolge Christi. Sie fihrt ihn und
mit ithm zusammen alle Menschen zur lebendigen Begegnung mit Jesus in
der Armlichkeit von Betlehem. Die weihnachtliche Friedensbotschaft ist in
der mittelalterlichen Gesellschaft verwirklicht. Sie ist auch heute noch eine
Realitdt. Das will Giotto uns verkiinden.

Héren wir ihm zu? Auch an diesem Weihnachtsfest wird wieder viel
geredet werden von Menschlichkeit und Frieden, von Gottes Erbarmen
und weihnachtlicher All-Einheit der Menschen. Doch alle diese grofien
Woérter haben ihre Unschuld lingst verloren. Sie haben sich mit allen
Ideologien und Systemen prostituiert; iibrigens nicht erst seit heute. Man
darf sich fragen, ob nicht auch schon im 13. Jahrhundert die grolen Wér-



Wolfgang Beinert 402

ter hohle Worter waren und die rauhe Wirklichkeit der italienischen Que-
relen das Pastorale, die Hirtenidylle von Greccio als Wunschtraum er-
sehnen lief}. Vielleicht war auch Giottos Fresko Aufruf mehr denn Schilde-
rung. Jedenfalls 1488t sich nicht leugnen, dafl auch am grinen Holz der
Christenheit bemerkenswerte Friedensverletzungen allezeit vorgekom-
men sind — nicht zuletzt, ja gerade auch namens des weihnachtlichen Frie-
densfiirsten. Auch die Christen haben Unmenschlichkeiten begangen; man
erinnere sich nur an die Religionskriege im Abendland. Heutzutage sind
wir durch die Menschenrechtskampagnen (eine spite Frucht des Evange-
liums!) fiir alles Unrecht am Menschen stark sensibilisiert. Jeder weif, dafl
auch das die Brutalitit der Gegenwart kaum mindert. Schliefllich ist es
wahr, dafl zur Stunde wie zu allen Zeiten Christus und die Christen um
der weihnachtlichen Botschaft willen der Verfolgung ausgesetzt sind.

Diese Botschaft wird also viel beschworen, kaum jedoch verwirklicht.
Jesus polarisiert, er befriedet nicht. Schon Simeon hat das gewufit (Lk
2, 34 {.), und er selber hat es oft genug gesagt. Dem Friedensgesang der lu-
kanischen himmlischen Heerscharen (Lk 2, 13 f.) steht die Desillusionie-
rung von Mt 10, 34 {. entgegen: ,Denkt nicht, ich sei gekommen, um Frie-
den auf die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen, um Frieden zu brin-
gen, sondern das Schwert: Denn ich bin gekommen, um den Sohn mit sei-
nem Vater zu entzweien und die Tochter mit ihrer Mutter und die Schwie-
gertochter mit ihrer Schwiegermutter, und die Hausgenossen eines Men-
schen werden seine Feinde sein.“ Das macht uns zwar ein wenig perplex,
aber Jesus sah die Dinge offenbar klarer als die Engel. Zufrieden sind wir
aber mit dieser Einsicht nicht. Beides, die Gegenléufigkeit der biblischen
Aussagen wie die triste Unfriedlichkeit in der Geschichte, bedriickt uns aufs
aulerste. Warum ist es eigentlich so, wie es ist? Warum ist Jesus Krieg und
Frieden in einem?

Es gibt nur eine Antwort, und die iiberrascht: Weil er der reine Mensch
ist. Das Ereignis der Weihnacht ist der Grund dafir, dafl der Friede ge-
kommen und sofort bekdmpft wird. Unser Erstaunen dariber kommt
wohl daher, dafl wir die Unmenschen gern in dunklen Farben malen. In
den schon beinahe sagenhaften Zeiten des Schwarz-Weifl-Fernsehens be-
kamen die Bosewichte oft schwarze Hiite, die Helden weifle. Da weifl man,
wie man daran ist. Im Leben ist es allerdings meistens ganz anders. Den
absoluten Unhold finden wir dort gar nicht (— dazu macht ihn erst spater
die Legende). Es kann ihn eigentlich auch gar nicht geben, wenn es richtig
ist, dafl des Menschen Wille immer auf das subjektiv Gute gerichtet ist.
Auch der Unmensch hat meistens durchaus objektive Giiter im Sinn: das
Vaterland, die Partei, die reine Lehre, den rechten Glauben, die Familie —
oder wenigstens doch sich selber, der ja auch ein Mensch ist. Zur Un-



Der Weihnadhisfriede 403

menschlichkeit sieht er sich immer nur gezwungen, um diese Werte zu
sichern, zu wahren oder durchzusetzen.

Verteidigung ist nur aus der Position der Stirke heraus maglich. Man
braucht also Macht, um die grofen Giiter zu bewahren. Selbst die hochsten
Ideale lassen sich faktisch nur dann in die Tat umsetzen, wenn die Mittel
da sind, alle Widerstandlichkeiten auszurdumen. Sonst verkiimmern sie.
Als jiingst bei einem politischen Skandal ein Siindenbock dringend gesucht
wurde, mufite der Mann gehen, der keine ,Hausmacht* hatte, wie die Zei-
tungen dies formulierten. Nachweislich hatte er mit der Sache selber am
wenigsten zu tun; dafiir gehorte er zu den Tuchtigsten der Mannschaft.
Nun haben leider alle Menschen ihre Ideale und alle wollen Macht, um
sie zu verwirklichen. Jetzt entstehen die Konflikte. Denn die Sicherung der
eigenen Macht ist nur auf Kosten der fremden méglich, die nun auch gesi-
chert werden mufi. Es kommt zum Kampf; die Menschlichkeit gerat ins
Gedringe. Leicht schldgt sie in Unmenschlichkeit um. Das ist die eigent-
liche Tragik der Geschichte. Nach Goethe ist der Teufel ,ein Teil von je-
ner Kraft, die stets das Bose will und stets das Gute schafft“. Vom Menschen
ist augenscheinlich das Gegenteil auszusagen. Ist er die Kraft, die stets das
Gute will und stets das Bése schafft?

An Weihnachten ist diese Frage von Gott mit Nein beantwortet worden.
Das Menschenleben, das hier ans Licht der Welt kommt, ist die entschie-
dene Absage an den Teufelskreis der Macht. Sie ist um so eindrucksvoller,
als im Licht der spiteren Christologie deutlich wird, dafl gerade diesem
Neugeborenen alle Macht zu eigen ist. ,Er war wie Gott, hielt aber nicht
daran fest, Gott gleich zu sein®, singt der Christushymnus des Philipper-
briefes (Phil 2, 6-8). Der alle Macht hat, 148t sie fahren: ,Er entduflerte
sich, wurde wie ein Sklave . . ., erniedrigte sich und war gehorsam bis zum
Tod.“ Eben darin aber erweist er seine tiefe Menschlichkeit. Wir haben
einen Satz ausgelassen. Als Sklave nédmlich, ergdnzt das Lied, ,wurde er
den Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen®. Machtverzicht
ist also menschlich! Der volle und echte Mensch entsagt ithr. Das kann uns
nur mehr dann als paradox und weltfremd erscheinen, wenn wir verges-
sen, dafl Macht unmenschlich macht.

An dieser Stelle braucht kein langer Beweis gefiihrt zu werden, dafl der
Verfasser des Hymnus richtig gesehen hat. Die Ohn-Macht Jesu zeigt sich
durch sein ganzes Leben, von der Krippe bis zum Kreuz. Er ist, so erklart
er in seinem ProzeB, ein wahrer Konig, aber er macht von seinem Kénigs-
recht nicht den mindesten Gebrauch — nicht einmal dort, wo es um sein
Leben geht. Ein opportunistischer Machtmensch wie Pilatus kann darob
nur mit dem Kopfe schiitteln, zumal ihm das auch noch als die eigentliche
Wabhrheit der Verhiltnisse zugemutet wird (Joh 18, 36-38a). Mufl man



Wolfgang Beinert 404

nicht so einen Menschen eliminieren? Stimmte, was dieser sagt, brache
wahrlich die Revolution aus. Das aber heifit: Wo einer reiner Mensch ist,
stellt er alles auf den Kopf. Er zwingt zur dezidiertesten aller Entscheidun-
gen. Genau jene Schwertsituation entsteht, die Jesus angekiindigt hatte.
Unsere Frage ist dadurch nicht gelost, hochstens radikalisiert. Warum
zwingt denn der reine Mensch die unreinen Menschen in eine so fiirchter-
liche Situation? Was ist das eigentlich — der reine Mensch? Dem theologi-
schen Interpreten des weibhnachtlichen Geschehens erscheint ein neues Pa-
radoxon. Der reine Mensch ist jener, der ganz mit Gott verbunden ist. Der
eigentliche Mensch, das ist der Gott-Mensch. Tatsichlich laufen alle Zeug-
nisse, die wir tiber Jesus haben, darin in eins, daf} er vom ersten Moment
an in vollendeter Gleichférmigkeit mit Gott lebte. In klarer Erkenntnis
seiner Personlichkeit legt ihm der Hebréerbrief als Introitus seines Lebens
die Psalmworte in den Mund: ,,Siehe, ich komme, deinen Willen, Gott, zu
tun.” (Hebr 10, 7) Wie der Eisenspan vom Magneten, wird er vom Willen
Gottes bestimmt. So wird sein Gehorsam der innerste Grund seiner Ohn-
Macht. Er will gar nichts fiir sich selber, weil er nichts als Gott will. Und
weil Gott die Menschen will, will Jesus in Gott nichts anderes als die
Menschlichkeit der Menschen. Thnen gibt er sich radikal, so daf er ,leer”
wird (Phil 2, 7). Gottes Liebe besteht darin, dafl er diese Leere auffiillt:
dem ent-aulerten Menschen wird er selber innerlich. Mit logischer Strenge
schliefit darum der Hymnus des Philipperbriefes von der Ohn-Macht wei-
ter: ,,Darum hat ithn Gott uber alle erhoht und ihm den Namen verliehen,
der jeden Namen tibertrifft, damit . . . jede Zunge bekennt: Herr ist Jesus
Christus.” (2, 9-11) Der Sklave wird zum Kénig. Doch das ist nicht der
gleiche Fall wie im Mairchen vom armen Tellerwascher, der Milliondr
wird. Nicht Zufall und ,Gliick” walten in jenem Fall, sondern die Logik
der Sache. Die menschenliebende und gottgerichtete Ohn-Macht ist duler-
ste Souveranitit. Der Grund liegt darin, dafl solche Ohnmacht nicht reine
Passivitit ist, sondern letzten Mut zur Entscheidung verlangt. Hier dber-
waltigt Schicksal nicht, sondern wird bewaltigt. Alle Machtigkeit wird auf-
geboten, nur eben nicht mehr zur Sicherung der Ideale, sondern schlicht
zur Tat der Liebe. Wo solches geschieht, scheinen in der Tat die Dinge auf
dem Kopf zu stehen. Wir ahnen aber, dafl wir einer Illusion aufsitzen.
Nicht die Dinge, sondern der Machtmensch steht auf dem Kopf, verkehrt
ist nicht die Welt, sondern er selbst. Die Nacht von Betlehem (und jeder
ihrer Wiederholungen, wie beispielshalber in Greccio) ist der Anfang von
Gottes Gericht: es besteht darin, dafl durch Jesus die Menschen aus-gerich-
tet werden. Sie kommen wieder in die rechte Lage — Kopf nach oben, Fiifle
auf die Erde. Aus der Perspektive der Krippe ist Machtdenken nichts als
wirklichkeitsfremd. Es entfremdet alle, die ihm nachhéangen.



Der Weihnachtsfriede 405

Noch einmal: diese Perspektive verlangt Mut. Man hat sich zu entschei-
den. Wenn man alle Macht einsetzen muf}, konnen die Bedenken nicht aus-
bleiben. Ist das Risiko nicht zu hoch? Steckt nicht hinter allem vielleicht
doch blof} ein abgefeimter Trick, mittels dessen man (zugunsten anderer
Macht) entméchtigt werden soll? Wird man von Christus und seiner Kirche
nicht schluflendlich doch vereinnahmt? Die Zeichen stehen auf Alarm. Kein
Wunder, dafl wir instinktiv alle Mittel zur Sicherung der Macht autbieten.
So ist die Antwort auf den Ruf zur Ohn-Macht mit Jesus die Mobilisierung
der Macht. Nachfolge Christi provoziert. So bringt die Botschaft der Engel
nicht Frieden, sondern neuen Streit — auch denen, die ihr folgen mochten.
Der Teufelskreis, den das Krippenkind aufgebrochen hat, droht von neuem
sich zu schlieflen.

Kommt man noch aus ihm heraus? Oder bleibt Greccio ein Traum? Ist
nicht — wir haben alle dieses unbehagliche Gefiihl — die Forderung nach
jener Ohn-Macht fiir uns utopisch? Auch fir uns Christen? Die Kirche ist
zwar nicht von dieser Welt, aber sie kann anderswo nicht leben und muf}
also mit ihr koexistieren. Das macht uns nicht gerade gliicklich — aber an-
ders denken heifit unrealistisch denken. Auch die Kirche braucht Einfluf}
und muf eine Lobby haben. Muf} sie nicht gerade um ihrer Botschaft willen
eine gewisse Macht besitzen, damit sie wenigstens ein wenig gehort wird?
Man kann tausend konkrete Argumente finden, die das belegen.

Das alles wird nicht von der Hand gewiesen. Nur — was beweist es?
Folgt daraus nicht lediglich, dafl wir von der Wirklichkeit von Betlehem
und Greccio noch weit entfernt sind? Mufl nicht die Erkenntnis lauten:
Franz ist allein geblieben? Im Klartext: wir sind schlechte Nachfolger
Christi; wir haben nicht geniigend Mut; uns mangelt echte Liebe; wir wa-
gen nicht die christliche Entscheidung. Weihnachten ist uns noch nicht zum
Gericht geworden, das in Gott uns recht macht. Folgt aus dieser Einsicht
die Umkehr unseres Machtdenkens? Dann wire die Botschaft der Engel
wahr geworden und Greccio neu belebt.

Moglicherweise aber sind wir gar nicht machtvoll genug, um die klare
Entscheidung fur Christus zu treffen. Eines wire freilich denkbar. Wenn
das stimmt, was wir bedachten, dann konnen wir nicht ruhig weiterexistie-
ren wie bisher. Wenigstens ein schlechtes Gewissen sollten wir jetzt haben.
Weil Christus noch umsonst geboren ist. Wenn uns das Fest in diesem Jahr
nicht in trigerischer Sicherheit wiegen wiirde, sondern uns unruhig machte,
ware nicht alles, aber viel gewonnen. Der erste Schritt auf dem weiten Weg
nach Betlehem wire getan. Dort aber eint die Fiille der Liebe Gottes alle
Welt — weit mehr als Giotto ahnen konnte, da er den Frieden von Greccio
malte. Gott schafft ihn in Jesus Christus (Lk 2, 14). Der Friede hat immer
seine Chancen. Unser Gewissen auch.





