
Die Liebesbegegnung der Mystik 

Über die Gestalt der wahren Gotteserfahrung1 

Josef Sudbrack, München 

Im Buch über die Mystical Dimensions of Islam, über die •Mystischen Di- 
mensionen des Islam" zeigt Annemarie Schimmel ihre vielseitige Bega- 
bung: die der unvergleichbaren wissenschaftlichen Gründlichkeit, die der 
Feinfühligkeit in den vielen Sprachen, derer sie sich bedienen kann, und 
die des Engagements für ein großes Kapitel des religiösen Geistes. 

Eines der schönsten Kapitel widmet sie Dschelaladdin Rumi, genannt 
Maulänä, dem persischen Mystiker und Dichter, der von 1207 bis 1273 
lebte2. Schon der Name •Rumi" (von Rüm, Land der Römer, das ist Ana- 
tolien) zeigt sein Verwurzeltsein in christlichen und griechischen Traditio- 
nen, die weit über die Welt des Islam hinausragen. Es herrscht auch kein 
Zweifel darüber, daß die Sprache seiner Poesie über die spanische Lyrik, 
über das Büchlein vom Liebenden und Geliebten des Raimund Llul die 
mystischen Gedichte des Johannes vom Kreuz und der Teresa von Avila 
beeinflußten. 

Rumis Größe erwächst aus dem Zusammenklingen von Erfahrung, 
Sprache und Körperlichkeit. Gilt er doch als Begründer des Ordens der 
tanzenden Derwische, also der Islamischen Mönche, die weniger durch stil- 
les Meditieren als durch Bewegung und Tanz den Leib bereiten für die Er- 
fahrung Gottes. Ein Gedicht kann die Sinnen-Nähe der Mystik Rumis 
zeigen: 

Alles habe ich versucht, 
nichts war holder doch wie du - 

Wenn ins Meer ich tief getaucht, 
keine Perle noch wie du! 

Alle Fässer tat ich auf, 
hundert Flaschen prüfte ich 
doch kein Wein benetzt den Mund, 

der berauschender wie du!3 

1 Erweiterter Vortrag auf der Tagung des Engadiner Kollegiums 1979 mit dem Thema: 
Was ist Liebe? 
2 The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 1975, 309-328. In den Schluß- 
zeilen zeigt die Autorin, wie verfehlt die pantheistische oder auch die •theosophische" (so 
z. B. L. Thylmann, in der Herderbücherei, Texte zum Nachdenken, 1978) Ausdeutung 
Rumis ist. 
3 Maulana Dschelaladdin Rumi, Auf dem Diwan, übertr. v. A. Schimmel, Stuttgart 1978, 



Die Liebesbegegnung der Mystik 407 

Wer mit mystischer Literatur vertraut ist, kennt die Bilder. 
Das von der Perle: Nach Plinius wird sie geboren aus der Vermählung von 
Himmel und Erde - wenn der Tau des Himmels in die Wassermuschel, das 
Symbol des sich öffnenden Schoßes der Erde und der Weite des Meeres, 
fällt*. 
Noch bekannter ist das Bild vom Wein: So schreibt Plotin: •Wenn der 
Nous trunken von Nektar das Denken verliert, dann wird er ein Lieben- 
der, vereinfacht zum reinen Wohlgenuß durch die Sättigung; und bei einer 
solchen Trunkenheit ist es ihm besser, trunken als ernst zu sein."5 

Doch bleiben wir bei den Versen Rumis. Zwei Fragen sollen an sie ge- 
richtet werden: 
Einmal die nach der Symbolsprache: Ist es ein Zufall, daß so gut wie jeder 
große mystische Text der Weltreligionen poetischen Charakter hat? Selbst 
wo einmal ein solcher Bericht nüchtern oder gar langweilig klingt, kann 
man darauf setzen, daß die Erfahrung selbst in der Mitte des Herzens die 
eines Dichters, eines Künstlers ist - wie es z. B. von Ignatius von Loyola 
und seiner musikalischen Mystik bekannt ist -; oder es ist eher Denken als 
Erfahrung, was uns in den Texten anspricht. 

Wenn Meister Eckhart vom Gang hinter die Bilder, hinter die Symbole, 
spricht, dann ist seine Sprache so poetisch, so bildkräftig, daß er sich selbst, 
in Bezug auf •Sprachlosigkeit", ad absurdum führt6. 

Gibt es überhaupt eine Erfahrung jenseits von Bild und Wort und Ge- 
stalt? Sind das Nichts, die Leere, die Nacht, das Licht usw., in die sich die 
Erfahrung des Absoluten kleidet, nicht ebenfalls Bilder, subtile, geistige 
zwar, aber dennoch Bilder? 

Eng damit verknüpft ist ein Zweites: 
Die Frage nach dem Sprechen von Begegnung, worin Rumi seine Gotteser- 
fahrung ausdrückt. Für das •Wörterbuch der Religionen", das von so pro- 
minenten Autoren wie Alfred Bertholet, Hans Freiherr von Campenhau- 
sen und jetzt Kurt Goldammer herausgegeben wird, ist die Schilderung der 
Gotteserfahrung mit Worten der Liebe und der Begegnung ein Zeichen für 

30. Dazu von der Übersetzerin, Rumi, Ich bin Wind und du bist Feuer, Leben und Werk 
des großen Mystikers, Düsseldorf/Köln, 1978; und grundlegend, The Triumphal Sun, a 
Study of the Works of Jalaladdin Rumi, London/The Hague, 1978. 
4 Fr. Only, Tau und Perle, ein Vortrag; Die Geburt der Perle aus dem Blitz, in Schrif- 
ten zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt, 1977, 276-292. 293-311. 
5 H. Lewy, Sobria Ebrietas, Untersuchungen zur Geschichte der antiken Mystik, Gießen, 
1929, 103 f. Der Artikel Ivresse Spirituelle, DictSpir VII, 2, 1971, 2312-2337 (H. J. Sie- 
ben, A. Solignac) bringt eine Weiterführung. 
6 Dazu die leider unveröffentlichte Dissertation von J. Zapf, Die Funktion der Paradoxie 
im Denken und sprachlichen Ausdruck bei Meister Eckhart, Köln, 1966. Der Herausgeber 
der deutschen Werke Eckharts, J. Quint, hat verschiedentlich diese Dialektik von Spre- 
chen-Müssen und Obersteigen-der-Sprache dargestellt. 



Josef Sudbrack 408 

Anfängertum. Fernöstliche Theoretiker sprechen deshalb von •upaya"7, 
also einer vorläufigen Gestaltgebung der Erfahrung, die den Anfänger an- 
locken soll, aber ihn dann weiter, über sich selbst hinaus, führen will in 
•die Aufhebung des religiösen Ich-Du-Verhältnisses ... ja vielleicht in 
etwas, das noch hinter Gott liegt"8. 

Beide Fragen gehören zusammen. Liebe schaut doch in allem Unendlich- 
keitserleben (•Du bist alles") stets auf den anderen und seine Gestalt (•Du 
bist alles"). Die Sichtbarkeit des gegenüberstehenden Du oder seine geistige 
Anschaulichkeit (die Mystiker sprechen von den •Augen des Herzens") ist 
dem Geliebten offenkundig und lädt ihn ein, sich in die Weite Her Freiheit 
des anderen hinein zu verlieren. Und ebenso will gerade die Poesie über 
die umgrenzte sprachliche Äußerung hinaus-führen in die unbegrenzte 
Weite der Erfahrung. Diese Dialektik von Ausdruck und Tiefe, von kon- 
kret und unendlich, von Form und innerer Weite, von Gestalt und Gehalt, 
macht das aus, was Liebe und Poesie vereint. 

Hier soll der zweiten Frage, der nach dem Begegnungscharakter der My- 
stik, nachgegangen werden. Die andere Frage nach der Poesie der Mystik 
klingt dabei wie von selbst mit. 

I. Beschäftigung mit Mystik zwingt zur engagierten Stellungnahme 

Es gibt unübersehbar viele und unvergleichbar verschiedene Äußerungen 
über die mystische Erfahrung. Wer es versucht, unvoreingenommen die 
Zeugnisse christlicher Erfahrung anzuschauen, wird erstaunt sein, in wel- 
cher Buntheit Gott erfahren wird. Kann man die naiv-tiefe Mystik des 
Poverello überhaupt vergleichen mit den theologisch-philosophischen Spe- 
kulationen Meister Eckharts? Wie weit ist doch die mystische Weltsicht der 
Hildegard von Bingen entfernt von der Seelenburg Teresas von Avila? 

Wer sich in christliche Mystik vertieft, wird bald erkennen, daß die Er- 
fahrungen so verschieden sind wie die Menschen, die da erfahren. Der 
Einheitspunkt der Erfahrung liegt wo anders; liegt außerhalb der Erfah- 
rung; liegt im jenseitigen Gott, der sich frei den Menschen schenkt. 

Und deshalb auch gibt es keine wahre Mystik innerhalb des Christen- 
tums, die nicht im Glauben gipfelt. Nicht die Pose des nun endlich wissen- 

7 G. Rosenkranz, Upäyakaüsalya, (Geschickte Anwendung der Mittel als Methode bud- 
dhistisdier Ausbreitung, in Religionswissenschaft und Theologie, München 1964, 101-109; 
seltsam ist der Widerspruch bei J. van Bragt, Tangenten an einen vollkommenen Kreis, 
in munen muso", Mainz, 1979, 394: "Auch habe ich nie von ernsten Anhängern des Zen 
die Schlußfolgerung vernommen, das Zen liege einfach auf einer höheren Ebene als das 
Christentum", mit der entlarvenden Anmerkung: •Wenn auch das (oft unausgesprochene) 
Verständnis mancher vergleichender Feststellungen in Japan etwas in dieser Richtung 
liegt: Das Christentum mache auf der upaya-Stufe halt." 
8 Stuttgart, 1976, 400-401. 



Die Liebesbegegnung der Mystik 409 

den und erfahrenen Meisters macht den Gipfel der mystischen Erfahrung 
aus, sondern die Demut des Nicht-Wissenden, der sich - wie viele christli- 
che Mystiker - als Sünder bekennt. •Je näher bei Gott, desto deutlicher er- 
fährst du den Abstand" - so lautet seit der frühen Mönchs-Erfahrung ein 

unbestrittenes Axiom. 
Johannes vom Kreuz, der Kirchenlehrer der Mystik, weiß nur zu gut, 

daß die Helle Gottes die Nacht der Glaubens-Erfahrung nicht aufhebt, 
sondern vertieft, daß auf dem Höhepunkt der Erfahrung kein Bescheid- 
wissen, sondern vertiefter Glaube steht: •Will eine Seele in diesem Leben 
zur Vereinigung mit Gott und zu unmittelbarem Austausch mit ihm gelan- 
gen, so muß sie notwendig sich dem Wolkendunkel vereinen ... sie muß 
sich in der finsteren Luft aufhalten ... und sie muß die dunklen Krüge Ge- 
deons in Händen halten, um . . . das Licht der Liebesvereinigung zu fas- 
sen." •Je mehr Glauben also die Seele hat, um so inniger ist sie mit Gott 

vereint."9 

Umgelegt in nüchterne Wissenschaftlichkeit besagen diese Zeugnisse 
das gleiche, was ein marxistischer Mystik-Forscher, Joachim Seyppel, des- 
sen Widerstand gegen Maßnahmen der kommunistischen Partei Ost- 
deutschlands vor kurzem durch die Presse ging, ehrlich bekennt: •Der 
Untersuchende ist nicht mehr Teiler, er wird selbst zum Teil des Unter- 
suchten. Als Teil des Untersuchten muß er sich selbst mit in die Untersu- 
chung einbeziehen - will er des Objekts nicht verlustig gehen . . ."10 

Noch einmal weitergeführt in unser Anliegen heißt dies alles: Es geht 
um die Liebe! Eine Erfahrung von etwas anderem, die im Innersten zu- 
gleich ein Glaubens-Ja zu diesem anderen einschließt, ist Liebe. Im Bild 
gesagt: Die Erfahrung umgreift das Wesen, die Schönheit, die Güte des 
anderen - •Ich habe dich lieb" -; aber mitten darin entdeckt sie den Schatz, 
den sie nur in Bejahung freigeben und nicht in Einsicht besitzen kann - 
•Schenk du dich mir" -. Mitten im anderen nämlich entdeckt sie die Frei- 
heit, die eben nicht mehr zu begreifen, sondern nur zu bejahen (oder abzu- 
lehnen) ist. Dieses kostende, erfahrende Ja des unbedingten Vertrauens 
zur Freiheit des anderen nennen wir Liebe. 

Die christlichen Mystiker erfuhren dasjenige, was auch ein Rumi nicht 
müde wird, in seiner Lyrik zu besingen: Gotteserfahrung ist in ihrer Mitte 
Liebe; Liebe aber erfährt und beruht darauf, daß das Ich-Du-Verhältnis 
die Krone des Seins ist. 

• Subida del Monte Carmelo, II 9, 4 u. 1; in der Überetzung von O. Schneider, Einsie- 
deln, 1964, 93-5. 
10 Mystik als Grenzphänomen und Existential, in J. Sudbrack, Das Mysterium und die 
Mystik, Beiträge zu einer Theologie der christlichen Gotteserfahrung, Würzburg, 1974, 
138, 



Josef Sudbrack 410 

II. Poesie, nicht Prosa ist die Sprachform der Mystik 

Aber bleiben wir bei Johannes vom Kreuz. In seinem Cantico Espiritual 
(dem geistlichen Gesang) strukturiert er seine Erfahrung und ihre Nieder- 
schrift: •Da nun diese Kanzone (diese Gesänge) aus überströmender mysti- 
scher Einsicht entsprungen sind, können sie nicht angemessen erklärt wer- 
den."11 

Drei Stufen unterscheidet er damit: 1. Liebe und mystische Einsicht, das, 
was der Geist des Herrn •die liebenden Seelen, denen er innewohnt, be- 
greifen läßt". 2. Dann die dichterischen Worte, in die hinein •die Seele, 
die in gewisser Weise von ihm geformt und bewegt ist,... ihr Künden mit 
ebensolcher Fülle und Gewalt" entsendet. 3. Und dann erst die prosaischen 
Deutungen, mit denen er seine Erfahrung zu erklären sucht. Es •vermögen 
selbst die heiligen Kirchenlehrer", schreibt er dazu, •nicht, mit allem, was 
sie sagen und noch sagen können, dies Geheimnis von Grund auf zu erklä- 
ren, sowenig wie es zuvor erklärt werden konnte. Und was sie aufdecken, 
ist zumeist das Wenigste des inneren Gehalts." 

Natürlich verschmelzen die Stufen: unmittelbare Erfahrung, poetischer 
Ausdruck, reflexe Darstellung, zur Einheit und sind meist nicht zu trennen. 
Ihre werthafte Abstufung wird aber von allen mystischen Traditionen be- 
stätigt: Poesie ist der genuine Ausdruck mystischer Erfahrung! Das gilt 
im japanischen Zen von den Haikus Matsuo Bashos, die tiefer in die Erfah- 
rung einführen als die trockenen Erörterungen, die Kapleau von seinem 
Meister Yasutani Roshi wiedergibt. Das gilt von der Erfahrung des indi- 
schen Subkontinents, die in den Liedern Rabindranath Tagores einen 
genuineren Zeugen gefunden hat als in den langen Erörterungen Aurobin- 
dos. Das gilt, wie wir bei Rumi sehen können, von der islamischen Mystik. 
Das gilt im Christentum - angefangen bei Gregor von Nyssa, über die 
Liebeslieder der großen Mechthild bis zu den heutigen Erfahrungsberich- 
ten der Französinnen M. Delbrel oder Noel. 

Umgekehrt erschrecken wir, wenn heutzutage mittels Drogen oder Bio- 
feedback die mystische Erfahrung technisiert und ent-poetisiert wird. Auch 
D. T. Suzuki plädiert in seinen letzten Schriften dafür, daß Zen-Erfahrung 
nicht Mystik, sondern Wissenschaft sei. Und das ist dekuvrierend für das, 
was ihm Zen und Zen-Erleuchtung sind. 

Ziehen wir auch aus diesen Einsichten ein Fazit für unser Thema: Wahre 
mystische Erfahrung sträubt sich von Grund auf gegen die Total-Analyse 
der Wissenschaft, gleichgültig ob Philosophie, Psychologie oder sonst eine. 
Sie braucht als Ausdrucksmedium die schwebende Form der Poesie, die 

Nadi der Übersetzung von I. Behn, Einsiedeln, 1963, 9-11. 



Die Liebesbegegnung der Mystik 411 

andeutet, Symbole malt und Archetypen evoziert, die im Festlegen offen- 
läßt. Johannes vom Kreuz meint sogar: •Wenn dennoch in etwa Deutun- 
gen gegeben werden, so besteht darum kein Anlaß, sich an diese Deutun- 
gen zu binden."12 Denn die Erfahrung, in die die Poesie einweist, ist reicher 
und richtiger als jede festgelegte Deutung. 

Mystisches Sprechen führt in ein Geheimnis ein, das so tief und end- 
gültig ist, daß kein Senkblei, weder das der Naturwissenschaften noch das 
der Metaphysik, jemals den Grund auslotet. 

Der Franzose und Buddhist Benoit greift einen uralten Versuch auf, die 
Mystik nun dennoch in ein •erfahrendes Begreifen" einzubringen. Er 
meint, die innerste Stufe der mystischen Erfahrung sei dort erreicht, wo 
der Mensch sich auf- und hinein-gegeben habe in das unabänderliche Ge- 
setz des Seins, in das •karma". Dort höre der Pendelschlag von Freud und 
Leid auf, weil der •Erfahrende" ontologisch und psychologisch einsgewor- 
den ist mit dem Kreislauf des Schicksals, des Seins, des Nirvana. Dort gebe 
es keinen Zufall mehr, der nicht zu begreifen wäre, sondern alles sei not- 
wendig, was in der Tiefe bedeutet: Alles ist begriffen. 

Hier wird die Trennwand zwischen Richtig und Falsch hauchdünn. Man 
wagt kaum noch zu urteilen. Auch viele christliche Mystiker erfuhren eine 
so tiefe Einheit mit Gott, dem Grund des Seins, daß sie alle Eigenständig- 
keit aufgaben und sich in ihn hineinwarfen. Aber dennoch läßt sich der 
Unterschied (wenigstens im Nach-Sinnen) ausmachen - und er ist ein ge- 
waltiger. Auf der einen Seite eine •Freiheit", die - wie in der stoischen 
Philosophie - einsgeworden ist mit dem Schicksal, die - wie ein Wasser- 
tropfen - aufgegangen ist im Wellenschlag des Meeres; auf der anderen 
Seite eine •Freiheit", die dem gegenüberstehenden liebenden Gott ein ver- 
trauendes, absolutes Ja schenkt und sich in nichts mehr von ihm unterschei- 
den möchte. 

Nur im letzteren, im Ja der Liebe, nicht aber im Einswerden mit dem 
Schicksal, bleibt das bewahrt, was die Poesie verspricht: das unauslotbare 
Geheimnis, dem man sich nur hingeben kann, das man aber niemals seins- 
haft erreichen wird. Nur in dieser Weise auch geschieht Gottesmystik. Und 
in ihrem freien Ja zu Gott haben die Mystiker auch erfahren, daß Gott es 
selbst war, der ihnen dieses freie Ja zu ihm schenkte. 

III. Unendlichkeit des Begegnens, nicht des Versinkens 
ist die Erfahrung der Gottesmystik 

Das - mit allem Vorbehalt - als richtig und falsch Unterschiedene wird 
noch deutlicher, wenn wir nun - wiederum mit aller Vorsicht - die Erfah- 
12 Ebd. 



Josef Sudbrack 412 

rung selbst zu umschreiben und eben nicht zu begreifen versuchen. Martin 
Buber kann uns dahin führen. Er ist ja selbst in seinem frühen Leben den 
Weg gegangen von einer Art Wesens- und Versenkungs-Mystik zu dem 
Höhepunkt seiner •Ich-und-Du'1-Deutung des Seins; seine Sprache ist 
überdies auch dort, wo sie als Prosatext gedruckt ist, poetisch bis in den 
letzten Buchstaben. Er hat das, was wir bisher als Frage und Problem auf- 
gezeigt haben, in eigener Erfahrung und eigenem Lebensgeschick bewäl- 
tigt. Nach dem Entwurf seiner dialogischen Seinsdeutung stellt er sich die 
Frage: •Aber die Mystik? Sie berichtet, wie Einheit ohne Zweiheit erlebt 
wird. Darf die Treue ihres Berichtes angezweifelt werden?" Und dann legt 
er hinter einem selbig scheinenden Phänomen zwei grundverschiedene Er- 
fahrungen frei: 

•Das eine (Geschehnis) ist das Einswerden der Seele. Das ist. . . etwas, 
was sich im Menschen ereignet. Die Kräfte sammeln sich in den Kern ein, 
alles, was sie abziehen will, wird einbewältigt, das Wesen steht allein in 
sich und jubiliert. . . Das ist der entscheidende Augenblick des Menschen. 
Ohne ihn ist er zum Werk des Geistes nicht tauglich ..." 

Diese Erfahrung kann man mit Recht eine •Mystik des Selbst" nennen - 
wenn man nur das •Selbst" nicht selbstisch, sondern in transzendierender 
Weite versteht. Der Mensch wird in sich eins, spürt die eigene Unendlich- 
keit, erfährt die Kraft des Geistes; er wird zum Selbst. 

Doch Martin Buber trennt davon scharf die andere Erfahrung (er 
spricht nebenbei gesagt nicht von Erfahrung, weil ihm das Wort zu sub- 
jektiv klingt): •Das zweite Geschehnis ist jene unausforschliche Art des 
Beziehungsaktes selbst, darin man Zwei zu Eins werden wähnt.. . Was der 
Ekstatiker Einheit nennt, das ist die verzückende Dynamik der Bezie- 
hung . . . Die Beziehung selbst, ihre vitale Einheit wird so vehement emp- 
funden, daß über ihrem Leben das Ich und das Du, zwischen denen sie 
gestiftet wird, vergessen werden."13 

Damit schildert Martin Buber die Erfahrung von Liebe. Der eine Part- 
ner ist so entzückt, so hingerissen vom Geliebten, daß ihm alles andere 
gleichgültig wird - auch sein eigenes Ich, selbst das Du des Gegenüber- 
stehenden, solange es noch als neben anderem stehend gesehen wird und 
eines unter vielem ist. Diese Erfahrung aber der •vitalen Einheit" ist nicht 
Auflösung von Ich und Du, sondern Beziehung, Begegnung, vertieftes 
Selbstwerden von Ich und Du in deren personaler Individualität. Sie ist 
Liebe. 
13 Dazu wie zu anderen hier nur angedeuteten Tatsachen und Zeugnissen vom Vf.: Her- 
ausgefordert zur Meditation, Christliche Erfahrung im Gespräch mit dem Osten, Freiburg, 
1977; Komm in den Garten meiner Seele, Einführung in die christliche Mystik, Gütersloh, 
1979; Mystik, Versenkung oder Begegnung? Um die Mitte der Gottesmystik, in: Zeit- 
wende, 1979 (Heft 3) 141-171. 



Die Liebesbegegnung der Mystik 413 

Ahmad Ghazzali, der Bruder des für die Scholastik wichtigen Muhamed 
Ghazzali, beschreibt in seinen Gedanken über die Liebe, dieser Beziehung 
zu Gott: •Durch sich selbst zu existieren ist etwas anderes als durch den 
Geliebten zu existieren. Durch sich selbst zu existieren gehört zur Unreife 
des Liebesanfangs. Sobald man sich - auf dem Weg der Reife - nicht mehr 
selbst gehört, sich von sich distanziert, erreicht man den Geliebten und er- 
reicht zugleich - mit ihm und durch ihn - wiederum sich selbst."14 Erst 
wenn der Liebende ganz von sich selbst wegschaut, nur den Geliebten im 
Auge hat, findet seine Liebe zur Reife; er aber wird gerade dadurch er 
selbst. 

Das denkerische Paradox vom Selbstwerden durch Absehen vom Selbst 
macht die Liebe aus. Der metaphysische Verstand versucht das Paradox 
aufzulösen in Einsicht und die Dialektik in höhere Einheit aufzuheben: 
•Selbstwerden durch Absehen vom Selbst" - weil der Geliebte und der 
Liebende nur ein einziges Selbst seien. Doch das ist nicht die Erfahrung der 
Liebe, sondern ein ihr übergestülpter, schlecht passender Mantel des Den- 
kens. Für die Liebenden selbst ist die Begegnung, das von Martin Buber so 
benannte •Zwischen" - zwischen Ich und Du - unübersteigbares Letztes, 
Krone des Seins! 

Diese dialogische Sicht leuchtet allerdings nur dem ein, der die Erfah- 
rung der Liebe kennt, sich zu ihr bekennt und sie nicht mit Analysen der 
Vernunft verkennt. Umgehen mit Mystik verlangt Kennen und Bekenntnis. 

Aber wem die Erfahrung von Liebe geschenkt ist, der wird wissen, daß 
hier und nicht in Verschmelzungen, die über Liebe hinausführen wollen, 
der Grund des Seins liegt. Ahmad Ghazzali wehrt sich gegen die Versu- 
chung, die Liebeserfahrung aufzulösen in größere Einheit: •Der Liebe liegt 
daran, daß der Geliebte hocherhaben ist, und daher hält sie einen solchen, 
der in die Falle der Vereinigung (R. Grämlich: Schlinge des Vereintseins) 
geraten könnte, nicht geeignet für einen Geliebten."15 Wegen dieses Para- 
doxons von Vereint- und Getrennt-Sein stehen in der Gottesmystik stets 
Liebe und Schmerz, Helle und Dunkel, Tag und Nacht, Nähe und Abstand 
beisammen, wie Rumi singt: 

O sterbet, o sterbet, 
in dieser Liebe sterbet - 

Wenn ihr in Liebe sterbet, 
daß ihr den Geist erwerbet! 

14 Zwei Übersetzungen mit gleichlautendem Titel wußten nichts von einander; G. Wendt, 
Amsterdam, 1978 (wir zitieren nach dieser Übersetzung mit Angabe der Nummer des 
betreffenden •Gedankens"); R. Grämlich, Wiesbaden, 1976. Nr. 18. 
15 Ebd. Nr. 64. 



Josef Sudbrack 414 

0 sterbet, o sterbet 
und fürchtet euch vorm Tod nicht - 
Wenn ihr vom Staub befreit seid, 

daß ihr den Himmel erbet.16 

Auch der Tod kann zur Erfahrung der Liebe, zur Mystik Gottes werden. 

IV. Liebes-Mystik von Gott und Einheits-Mystik im Selbst 

Martin Buber lenkt den Blick auf die Sache, aber trennt beide •Gescheh- 
nisse" überscharf: das der Selbstwerdung und das der Gottesbegegnung. 
Sicher spielt seine eigene Vergangenheit dabei eine Rolle, als sich bei ihm - 
vor seiner Bekehrung zu Ich-und-Du - mit einer spekulativen Einheits- 
Mystik eine deutschtümelnde Kriegsbegeisterung verband. Aber er sieht 
das Wesentliche. Sicher ist auch sein scharfer jüdischer Verstand an der 
klaren Trennung beider Geschehnisse schuld. Doch die Analysen stimmen. 

Karl Rahner weist auf eine ähnliche Doppelung hin, wenn er die Gottes- 
mystik von •Erfahrungen" unterscheidet, die man •einerseits in irgend- 
einem möglichen Sinn als außerhalb der psychologischen Alltagserfahrung 
stehend, als in irgendeinem Sinne als mystisch qualifizieren kann oder 
muß, und die anderseits doch nicht als Erfahrung übernatürlich-gnaden- 
hafter Mystik ... angesprochen werden können." Es handelt sich dabei um 
Erfahrungen des Menschen •von seiner Leiblichkeit, von seinem biolo- 
gisch-physiologischen Habitus, von seinem Unterbewußtsein, seinem Tie- 
fenbewußtsein, von kollektiven Archetypen, von einem ,Es' in seinem 
Bewußtsein, von einer Eingebettetheit seines Bewußtseins in eine kollek- 
tive Wirklichkeit und so weiter . . ,"17 

Es gibt in der Erfahrungsbiographie vieler Menschen Erlebnisse mysti- 
scher Art, die Selbstwerdung bedeuten, Weitung der eigenen Persönlich- 
keit, Sich-Einbetten in größere Zusammenhänge bis in die Gesetzmäßigkeit 
des Kosmos hinein. Doch diese Erfahrungen erreichen nicht den Absoluten 
selbst. Es sind Erfahrungen von Natur und Kunst. Es sind Erfahrungen, 
die dem Menschen seinen eigenen Innenraum eröffnen. Es sind Erfahrun- 
gen, die die menschliche Reifung abrunden. Es sind Erfahrungen, die den 
Horizont des Erfahrenden weiten und ihn fähig machen zu neuer Begeg- 
nung, zur Liebe. Teresa von Avila, Franz von Sales, Kardinal Berulle, 
Vinzenz Pallotti und eben auch Martin Buber berichten davon. 

16 Nach A. Schimmel (Anm. 3) 69. 
17 In einem wichtigen Aufsatz, der aus seinem 13. Band der Schriften auch in die Fest- 
schrift, •mimen musö" (Anm. 5) aufgenommen wurde: Das Problem der Transzendenz- 
erfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht, 354-368. 



Die Liebesbegegnung der Mystik 415 

Diese letzte Blüte der mystischen Selbsterfahrung öffnet sich zum Ge- 
schenk der Du-Mystik, der Gotteserfahrung. Johannes Tenzler beschreibt 
dies in seiner C.-G.-Jung-Studie folgendermaßen: Der Mensch finde sich 
in seiner Erfahrenswelt wie eine Schale, je tiefer er in sein Selbst eindrin- 
ge, desto weiter öffne diese sich und desto klarer treten Züge und Erwar- 
tungen von Unendlichkeit auf. Doch erfüllt wird diese Schale voll Erwar- 
ten erst vom schenkenden Gott, von der Freiheit des göttlichen Gebers, der 
sich selbst gibt.18 

Das entspricht der mystischen Erfahrung nicht nur im christlichen Raum. 
Die Vorbereitung des Menschen durch aktive Aszese, aber auch durch ein- 
faches Sich-Weit-Werden, Sich-in-die-Tief e-Sinken-Lassen öffnet und rei- 
nigt das Ich. Stärker vielleicht als die meisten anderen Mystiker erfuhren 
es aber die Christen, daß das beglückende Einströmen in die Schale Ge- 
schenk, reines Geschenk ist. Es strömt von oben, von außen - aber nicht aus 
dem eigenen Innern - ins Selbst ein. Sich dafür bereithalten, und auch beim 
Ausbleiben der erfüllenden Erfahrung auf die Nähe Gottes vertrauen, das 
wird in der christlichen Tradition als Kontemplation beschrieben. Medita- 
tion aber war und sollte sein das öffnen der Schale, nie aber das Herbei- 
zwingen der Gotteserfahrung. 

Deshalb warnt Teresa von Avila vor dem Erzwingenwollen der kontem- 
plativen Erfahrung: •Denkt ja nicht, ihr könntet durch eigene Kraft und 
eigenen Fleiß zu dieser Gebetsstufe gelangen! Ein solches Streben würde 
vergeblich sein und nur dazu dienen, daß ihr kalt würdet, wenn ihr vorher 
andächtig gewesen seid. Ihr habt nicht mehr zu tun, als in Einfalt und De- 
mut, die alles erlangt, die Worte zu sprechen: . . . Dein Wille geschehe."19 

Aber zugleich beschreibt sie die Vereinigung mit Gott, die genannte 
Hochform des Gebetes, als ein bewußtes Aufsteigen des Menschen zu Gott. 
Ähnlich wie Augustinus, der geistliche Lehrmeister des Abendlandes, den 
zweifachen Weg des Menschen schildert: Von den Äußerlichkeiten der 
Welt ins eigene Innere; aber dann über das eigene Innere hinauf zu Gott. 

In dem Wort von der •Demut, die alles erlangt" kommt die Diskrepanz 
zum Ausdruck. Das klingt, als könne man Gott zwingen, als könne man 
das freie Geschenk der Liebe durch die Anstrengung der Demut herbeizie- 
hen. Immer wieder haben Menschen durch - gedankliche? - Oberinterpre- 
tation dieser Erfahrung der •Demut, die alles erlangt" auch die Liebe zu 
einem Seinsgesetz degradiert. So wird bei Meister Eckhart die Schwelle 
von der Liebe zur Notwendigkeit gelegentlich überschritten. Er glaubt, daß 

18 Selbstfindung und Gotteserfahrung. Die Persönlichkeit C. G. Jungs und ihr zentraler 
Niederschlag in seiner •Komplexen Psychologie", München 1975. 
19 Nach J. Sudbrack, Erfahrung einer Liehe, Teresa von Avilas Mystik als Begegnung 
mit Gott, Freiburg 1979, 90. 



Josef Sudbrack 416 

durch völliges Leerwerden, Demut (also die erste Art der Versenkungs-, 
der Selbstmystik), Gott gezwungen werde, sich selbst zu schenken (die 
zweite Weise der Du-Mystik). Die Alternative von Sein und Haben, die 
Erich Fromm in •Sein und Haben" beschreibt, ist ebenfalls zu eng: denn 
Liebe ist weder Sein, noch Haben, sie steht darüber, ist Schenken und Ge- 
schenkt-Erhalten, ist Gnade. 

Und tatsächlich kann man erst mit dem Stichwort der dialogischen Liebe 
die Begegnung zwischen Ich und Du begreifen. Teresa will dies ausspre- 
chen, wenn sie von der •Demut" spricht, •die alles erlangt." Es gibt keine 
Liebe, die sich nicht müht, die auf den anderen zugeht, die sich vorberei- 
tet. Und es gibt keine Liebe, die nicht daraus lebt, daß ihr alles geschenkt 
wird. Und es gibt darüber hinaus keine Liebe, die nicht erfährt, daß 
Eigenleistung und Geschenkterhalten zusammengehen, ja einswerden - 
denn darin besteht die Liebe zwischen Ich und Du. 

V. Begegnung, nicht Einheit ist der Gipfel des Seins 

Die Mystiker, die Gott in der Liebesbegegnung erfahren - es sind nicht nur 
die christlichen -, wissen sich darin im Seinsgrund. Und diese Liebe ist 
nicht nur ein Du-loses Mitleid, sondern genau das, was Martin Buber mit 
Ich und Du beschreibt. Der Liebesmystiker erfährt, daß diese Liebe das 
letzte ist. Einem Urdrang des menschlichen Geistes, durch sein Verstehen- 
Wollen alles in Einheit zurückzuführen, ist es zuzuschreiben, daß die Liebe 
oftmals wiederum in eine größere Einheit des Seins aufgelöst wird. 

Nirgendwo kommt dieser Versuch, die Liebe zu einem Pseudonym von 
Sein zu machen, statt das Sein ein Pseudonym für Liebe sein zu lassen, 
besser ins Wort als bei Plotinos, dem griechischen Weisen: •Vor dem Vie- 
len muß das Eine sein, von dem her auch das Viele ist..." Und deshalb 
gipfelt bei den Griechen alle Erfahrung und alles Suchen in der •Flucht 
des Einsamen zum Einsamen".20 

Dieser Urtrieb nach unterschiedsloser Einheit klingt in den modernen 
Tendenzen nach, die die Ich-Du-Beziehung als Subjekt-Objekt-Spaltung 
denunzieren und deshalb hinter sich lassen wollen. Doch die humane und 
die mystische Urerfahrung von Liebe findet nicht Seins-Einheit, sondern 
personale Begegnung, Liebe, in der Spitze der Wirklichkeit. 

Die Geschichte der Mystik (und auch der Religion) läßt sich beschreiben 
als eine Auseinandersetzung zwischen der Urerfahrung von Begegnung 
und dem instiktiven Drang des Menschengeistes, diese Grunderfahrung 
aufzulösen in eine alles aufsaugende unterschiedslose Einheit. In der isla- 
20 Nach W. Weichedel, Der Gott der Philosophen, Grundlegung einer Philosophischen 
Theologie im Zeitalter des Nihilismus, 1, 364. München, 1979, 64-69. 



Die Liebesbegegnung der Mystik 417 

mischen Mystik steht Ibn Arabi für diesen Umschlag (oder auch kaum zu 
bemerkenden Übergang) von der Erfahrung zum Denken, von der Liebe 
zum Sein. An den Zeugnissen der Mystik ist abzulesen, wie sich gegen- 
überstehen: eine erfahrungsnahe Liebes-Mystik und eine theoretisierende 
Einheits-Mystik. Doch - und dafür zeugt wiederum nicht nur die christ- 
liche Mystik - je näher eine Beschreibung der Erfahrung kommt, um so 
leuchtender zeigt sie sich als Ich-Du-Erfahrung. 

VI. Gott lebt in Jesusbegegnung und Geisterfahrung 

Versenkungsmystik, Selbstwerden in der Unendlichkeit, Welterfahrung 
oder auch Urdrang des Geistes nach Vereinheitlichung ist also abzusetzen 
von der Ich-Du-Mystik zwischen Mensch und Gott. Das gewinnt im Licht 
der christlichen Offenbarung einen nochmals neuen Stellenwert. In der 
neutestamentlichen Urerfahrung kristallisiert sich in fortschreitender 
Deutlichkeit ein doppelter Ort von Gotteserfahrung heraus: Gott in Jesus 
Christus, auf den sich die Urgemeinde beruft und dessen Liebe sie im 
Abendmahl feiert. Und Gott in der Geisterfahrung, von der Paulus weiß, 
daß die ganze Schöpfung im Geiste seufzt, aber daß - noch mehr - der 
Geist im Menschen selbst seufzt. Im achten Kapitel des Römerbriefes 
scheinen der Geist Gottes und der Geist des Menschen, Gotteserfahrung 
und Selbsterfahrung zu verschmelzen. 

Es ist hier nicht der Raum, diesen biblischen Urerfahrungen nachzuge- 
hen. Aber unsere Frage nach der Liebeserfahrung der Mystik bekommt 
aus der neutestamentlichen Gotteserfahrung ein neues, überraschendes 
Licht. 

Gotteserfahrung nämlich trifft den Menschen in Doppelung; im Gegen- 
überstehen vor Jesus (und damit auch in der Begegnung mit einem Men- 
schen, der Liebe zu •dir") und in der Tiefe des geeinten Selbst durch den 
Geist. Aber - auch das ist eindeutig biblische Erfahrungslehre - nur der 
Geist ist Gottes Geist, der sich auf Jesus, auf den Nächsten hinwendet, der 
- wie Paulus schreibt - bekennt: Jesus ist der Herr! Nur das Einswerden 
im Geist ist vollhuman, das sich selbst übersteigt ins Du-Sagen. 

Die kirchliche Dogmenentwicklung ist ein stetes Bemühen, das doppel- 
eine Phänomen der Gotteserfahrung nicht auflösen zu lassen vom Ein- 
heitsdrang des menschlichen Geistes. Er möchte aus Selbsterfahrung und 
spekulativem Einheitswillen die Dreiheit in Gott übersteigen zur Ein- 
heit. Das Dogma der Trinität ist das Ergebnis der Bemühungen, Gott 
selber die Begegnung der Liebe sein zu lassen, statt ihn in Übereinheit auf- 
zulösen. 



Josef Sudbrack 418 

Wir berühren damit wiederum auch die Struktur der symbolisch-poeti- 
schen Welterfahrung: auch dort ist eine unauflösbare Doppelheit von be- 
schreibbarer Gestalt (der wir begegnen) und Tiefengrund (wohin das Sym- 
bol sich öffnet). 

Als wichtigstes aber schenkt uns das Dogma der Trinität ein (wie ich 
glaube, das genuine) Licht, worin Gotteserfahrung und Gottesliebe in 
ihrer Fülle sichtbar werden: 

Gottesmystik und -Liebe ist Begegnung und Nachfolge, die ihren Hö- 
hepunkt in der Liebe haben - so konkret und so sichtbar wie Jesus, auf des- 
sen Schoß der Lieblings jünger sein Haupt legte. 

Gottesmystik und -Liebe ist Einswerden und aus der Einheit heraus 
Selbstwerden - so real und wirklich wie der Geist, der in uns seufzt und 
unser besseres Ich ausmacht. 

Gottesmystik und -Liebe weist über Jesus und den Geist zurück auf den 
einen ewigen Ursprung, den Vater, das Ziel aller liebenden Hoffnung, die 
Vollendung. 

Zu verschmelzen oder zurückzuführen in einen tieferen Urgrund ist 
diese Beziehung nicht. Das ist christliches Dogma: Es gibt keinen Gott 
hinter der Liebesbegegnung des Geistes, in der der Vater und der Sohn 
sich anschauen. Der eine Gott ist dieses Begegnen von Vater und Sohn im 
Geist. Und es gibt auch keine Liebesbegegnung in unserem menschlichen 
Raum, die sich auflöst in einer umfassenderen Seinseinheit. Denn die Be- 
gegnung der Liebe ist die Krone des Seins. 

VII. Die Allegorie von der Perle 

Und das ist auch das Geheimnis der Liebe zwischen Ich und Du, der Liebe 
zwischen Gott und Mensch, der Liebe zwischen Mensch und Mensch. Liebe 
läßt sich nicht zurückführen in eine größere Einheit, sonst wäre sie keine 
Liebe und nur eine Oberflächen-Emotion. 

Woher wir das wissen? Die großen, die christlichen Erfahrenen der 
Mystik bezeugen es; ein Rumi besingt es sein Leben lang. Aber vielleicht 
benötigt es doch den Raum der Offenbarung von Gott dem Dreieinen, um 
den Mut zu haben, bei der Zwei-Einigkeit der Liebe als Letzt-Erfahrung 
und Letzt-Grund menschlicher Begegnung stehen zu bleiben, um nicht dem 
Drang des alles begreifen wollenden Geistes nachzugeben, der aus der 
Liebe ein vorläufiges Erfahrungsgeschehen an der Oberfläche des Seins- 
grundes machen möchte. 

Im christlichen Raum gewinnt das Gleichnis von der Perle auch diesen 
Sinn, daß wir des Wortes Jesu vom Vater bedürfen, um alles andere Wich- 
tige und Richtige zu verstehen. So schreibt Origenes in seinem Kommentar 



Die Liebesbegegnung der Mystik 419 

zu Mattäus 13, 45-46: •Das Himmelreich gleicht einem Kaufmann, der 
auf der Suche nach schönen Perlen ist": 

Es gibt Perlen, die auf der Erde, und Perlen, die im Meer entste- 
hen. Unter den Meeresperlen kommen die kostbarsten aus Indien 
und die wertvollsten aus dem Indischen Ozean. Die indische Perle 
wird in einem Schneckengehäuse geboren, das den großen Meeres- 
muscheln gleicht. Man erzählt, daß das Entstehen der indischen Per- 
len lange Zeit braucht; denn das Tier geht durch viele Entwicklungs- 
stufen hindurch, bis es seine vollkommene Gestalt erreicht. Man er- 
zählt auch, daß das Gehäuse des Tieres, in dem die Perle liegt, sich 
öffnet und dann Himmelstau in seinem Schoß empfängt. Wenn es mit 
reinem, leuchtendem Tau erfült wird, beginnt die Perle zu glänzen 
und das Tier wird eine große, wunderschöne Perle gebären. 

Die Schnecken sollen in Gruppen durchs Meer ziehen unter der 
Leitung eines • Führertieres", das durch Farbe und Größe hervor- 
sticht; ihm ordnen sich die anderen unter, und man kann es recht gut 
mit der Bienenkönigin vergleichen. Die eingeborenen Fänger nun 
schließen einen Kreis um die Perlentiere und tauchen unter allen Per- 
len nur nach dem Anführertier. Wenn man es hat, fängt man die 
ganze Gruppe; denn keines der Perlentiere bleibt zurück, sondern ein 
jedes folgt dem Führertier, als wäre es mit ihm durch eine Kette ver- 
bunden. 

Weil eben der Herr wußte, daß es viele Sorten von Perlen gibt, die 
einen schön, die anderen häßlich, sprach er: •Das Himmelreich gleicht 
einem Kaufmann, der auf der Suche nach schönen Perlen ist." Unter 
den vielen Worten, die sich der Wahrheit rühmen und •Perlen" ent- 
halten, gibt es Perlen, die du suchen sollst. Ihre Schalen werden groß 
vom Tau des Himmels und gebären durch seine Hilfe das Wort der 
Wahrheit. Dazu gehören die Propheten, diese schönen Perlen, die 
der Händler sucht. Die Führer-Perle aber, mit der man all die ande- 
ren fangen wird, ist die teuerste, ist Gottes Christus, ist der Logos, 
der über allen Gesetzen und Propheten-Worten steht. Wer ihn fin- 
det, wird ohne Mühe auch die anderen erhaschen.21 

Ob dieser Hinweis des großen, manche meinen des größten christlichen 
Lehrers nicht auch ein Hinweis darauf sein sollte, wie wir Christen Erfah- 
rungen nicht-christlicher Mystik lesen dürfen? Von der einen Perle, die 
Jesus heißt, die vielen anderen Perlen der Mystik verstehen. Nicht überall 
wird es gelingen und wir halten vielleicht eine häßliche, schmutzige, un- 
21 Übersetzt nach •Sources Chretiennes", Bd. 162, 160-177; wir zogen den Text auf die 
für uns wichtigen Aussagen zusammen. 



Peter Hünermann 420 

echte Perle in der Hand - auch von ihnen berichtet Origenes. Aber sicher- 
lich ist die poetische Mystik Dschelaladdin Rumis eine echte, hell glän- 
zende Perle der Gotteserfahrung. 

Du schenktest dem niedrigen Diener 
ganz plötzlich das Kleid deiner Gnade: 

Nur deine unendliche Güte, 
die habe als Grund ich gesehen. 

O Milch und du süßer Zucker, 
du Mond und du strahlende Sonne, 

O Vater, Mutter - Verwandte 
habe ich außer dir nie gesehen. 

Wir sind nur stählerne Späne, 
Magnet ist für uns deine Liebe: 

Du bist die Quelle des Sehnens, 
das ich in mir selbst nie gesehen.28 

22 Nach A. Schimmel, Denn dein ist das Reich, Gebete aus dem Islam, Freiburg 1978, 15. 

Himmel • Hölle • Fegefeuer 
Eine Predigt* 

Peter Hünermann, Münster 

Liebe Schwestern und Brüder, 
die Römische Kongregation für die Glaubenslehre hat ein Lehrschreiben 
zu Fragen der Eschatologie an die Bischöfe in aller Welt versandt. Seit 
Jahrhunderten gibt es keine gewichtigeren lehramtlichen Äußerungen 
mehr zu diesem Thema. Die letzte große Auseinandersetzung fand auf 
dem Trienter Konzil statt (1545-1563). Dort stritt man sich mit den Evan- 
gelischen über die Fragen des Fegefeuers. Interessant ist es, daß in den 
Texten des 2. Vatikanums z. B. das Wort Hölle gar nicht vorkommt. Solche 
und ähnliche Fragen waren offenbar nicht so bewegend, daß man meinte, 
dazu erneut Stellung nehmen zu müssen. Angesichts dieser Lage läßt die 
Römische Erklärung aufhorchen. In der Einleitung verweist das Lehr- 
schreiben ausdrücklich auf die gewandelte Situation. Viele Menschen unse- 
rer Tage werden von den Fragen umgetrieben: Was hat es mit dem Tod 

* Die Predigt wurde anläßlich des Römischen Lehrschreibens zu einigen Fragen der 
Eschatologie am 22. Juli 1979 in der Katholischen Universitätskirche zu Münster gehalten. 




