Peter Hiinermann 420

echte Perle in der Hand - auch von ihnen berichtet Origenes. Aber sicher-
lich ist die poetische Mystik Dschelaladdin Rumis eine echte, hell glin-
zende Perle der Gotteserfahrung.

Du schenktest dem niedrigen Diener
ganz plotzlich das Kleid deiner Gnade:
Nur deine unendliche Giite,
die habe als Grund ich gesehen.
O Milch und du siifler Zucdker,
du Mond und du strahlende Sonne,
O Vater, Mutter — Verwandte
habe ich aufRer dir nie gesehen.
Wir sind nur stihlerne Spane,
Magnet ist fiir uns deine Liebe:
Du bist die Quelle des Sehnens,
das ich in mir selbst nie gesehen.??

22 Nach A. Schimmel, Denn dein ist das Reich, Gebete aus dem Islam, Freiburg 1978, 15.

Himmel — Holle — Fegefeuer
Eine Predigt®

Peter Hiinermann, Munster

Liebe Schwestern und Briider,

die Romische Kongregation fiir die Glaubenslehre hat ein Lehrschreiben
zu Fragen der Eschatologie an die Bischiofe in aller Welt versandt. Seit
Jahrhunderten gibt es keine gewichtigeren lehramtlichen Aufierungen
mehr zu diesem Thema. Die letzte grofle Auseinandersetzung fand auf
dem Trienter Konzil statt (1545-1563). Dort stritt man sich mit den Evan-
gelischen iiber die Fragen des Fegefeuers. Interessant ist es, daf in den
Texten des 2. Vatikanums z. B. das Wort Holle gar nicht vorkommt. Solche
und dhnliche Fragen waren offenbar nicht so bewegend, dafl man meinte,
dazu erneut Stellung nehmen zu miissen. Angesichts dieser Lage 148t die
Rémische Erkldrung aufhorchen. In der Einleitung verweist das Lehr-
schreiben ausdriicklich auf die gewandelte Situation. Viele Menschen unse-
rer Tage werden von den Fragen umgetrieben: Was hat es mit dem Tod

* Die Predigt wurde anlifilich des Rémischen Lehrschreibens zu einigen Fragen der
Esdhatologie am 22. Juli 1979 in der Katholischen Universititskirche zu Miinster gehalten.



Himmel — Holle — Fegefeuer 421

auf sich? Gibt es ein Leben nach dem Tode? Erwartet uns das Nichts? Was
sagt der Glaube zu diesen Problemen? Wir kénnen wohl alle bestitigen,
daf uns diese Fragen wirklich bedridngen.

Wie wird hier geantwortet? Die Romische Kongregation fiir die Glau-
benslehre beschrankt sich darauf, Wesentliches herauszuheben. Mir scheint,
das ist genau die Aufgabe, die dem Papst und seinen romischen Mitarbei-
tern zukommt: Sie haben die fundamentalen Glaubensaussagen, die we-
sentlichen Dinge herauszustellen. Wie diese fundamentalen Glaubensaus-
sagen in die verschiedenen Kulturen hinein zu iibersetzen sind, das sind
Fragen, die die einzelnen Bischofe, die einzelnen Kirchen in den verschie-
denen Liandern angehen.

Die wesentlichen Glaubensaussagen werden in sieben Sidtze gefafit.
Diese Sitze sind deutlich gegliedert, in sich differenziert.

Der erste Satz legt die Basis: ,Die Kirche glaubt an die Auferstehung der
Toten.“ Der Satz nimmt das dritte Stiick des Glaubensbekenntnisses auf.
In ihm wird das Ziel der Heilsveranstaltung Gottes, das Ziel der ganzen
Offenbarung genannt. Wenn Gott im ersten Artikel des Glaubensbekennt-
nisses als Schépfer bekannt wird, wenn im zweiten Artikel Jesus Christus
als der Erléser genannt wird, dann zielt doch der Sinn von Schépfung wie
der Sinn der Erlésung dahin, dafl die Menschen zu Gott gelangen. Dies
bekennen wir in dem Satz: , Wir glauben an die Auferstehung der Toten.“

Insofern sagt das Rémische Dokument zu Recht: Bricht man diesen
Schluflstein aus dem Glaubensbekenntnis heraus, dann ist der Glaube im
ganzen sinnlos. Damit greift die Rémische Erklarung das Wort von Paulus
aus dem 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes auf: ,Denn falls keine Toten
erweckt werden, so ist auch Christus nicht auferweckt worden, dann ist
cuer Glaube unsinnig. Dann seid ihr noch in euren Siinden . . . Wenn wir
weiter nichts sind als Leute, die nur in diesem Leben ihre Hoffnung auf
Christus gesetzt haben, so sind wir die Bedauernswertesten unter allen
Menschen.“

Den Anfang der sieben Sétze bildet also der Bekenntnissatz: Die Kirche
glaubt an die Auferstehung der Toten. An diesen Satz schlieflen sich drei
weitere Thesen unmittelbar an.

Der zweite Satz lautet: ,Die Kirche versteht diese Auferstehung so, dafl sie
den ganzen Menschen betrifft; dies ist fiir die Auserwihlten nichts anderes
als die Ausweitung der Auferstehung Christi selber auf den Menschen.
Dies ist eine sehr niichterne Aussage. Es wird lediglich gesagt: Die Auf-
erstehung bezicht sich auf den ,ganzen Menschen“. Uber das , Wie® wird
nichts gesagt. Das Schweigen iiber das Wie von Auferstehung, von Him-
mel, Hélle, Fegefeuer ist kennzeichnend fiir das ganze Lehrdokument.



Peter Hiinermann 422

Dafiir wird eine ausdriickliche Begriindung gegeben. Ewiges Leben ist we-
sentlich nicht vorstellbar, nicht begreifbar. Hier waltet eine Grenze, die wir
von uns aus nicht iiberspringen konnen. Deswegen wird ausdriicklich davor
gewarnt, Phantasievorstellungen zu entfalten. Es wird in dem ganzen Do-
kument vom Diesseits her gesprochen. Von hier aus werden Glaube, Hoff-
nung und Liebe artikuliert. Weil wir als Glaubende das Unterpfand der
Auferstehung Jesu Christi besitzen, kénnen wir sagen: Die Auferstehung
betrifft den ganzen Menschen. Aber wir konnen nicht sagen, wie das ist. Es
ist lediglich moglich zu sagen: Auferstehung der Menschen meint Teilhabe
an der Auferstehung Jesu Christi, Ausweitung seines Geheimnisses auf
alle.

Der Kern der dritten These lautet: ,Die Kirche hilt an der Fortdauer und
Subsistenz eines geistigen Elementes nach dem Tode fest, das mit Bewuf}t-
sein und Willen ausgestattet ist, so dafl das Ich des Menschen weiter be-
steht.“ Dieser dritte Satz stellt eine Folgerung dar. Wenn wir an die Auf-
erstehung von den Toten glauben, und diese Auferstehung den ganzen
Menschen betrifft, dann muf es eine Kontinuitit geben, eine Fortdauer des
Menschen. Anders kénnte man nicht von der Auferstehung dieses Men-
schen reden. Man miifite von der Schaffung eines anderen, neuen Menschen
sprechen. Zur Bezeichnung dieses fortdauernden geistigen Elementes nach
dem Tode wird — so das Lehrdokument — der Ausdruck Seele gebraucht. Es
wird erwihnt, dafl der Begriff Seele im Neuen Testament und in der Phi-
losophie unterschiedlich gebraucht wird. All das interessiert im Grunde
nicht. Wichtig ist die Bezeichnung der Kontinuitit des Menschen als ein
Postulat aus dem Glauben an die Auferstehung.

Eine letzte Konsequenz aus dem ersten Satz zieht die vierte These: ,Die
Kirche lehnt alle Denk- und Sprechweisen ab, durch die ihre Gebete, die
Beerdigungsriten und der Totenkult ihren Sinn verldren und unverstind-
lich wiirden.“ Die Kirche schiitzt damit ihre eigene Praxis, in der sich der
Glaube an die Auferstehung der Toten artikuliert hat. Um den Inhalt des
dritten Glaubensartikels zu schiitzen und zu entfalten, sind solche Formen
notig, in denen sich der Glaube konkretisiert. Umgekehrt gilt: Gerade in
diesen konkreten Ausformungen des Glaubens, in der lex orandi, der Ord-
nung des Betens, zeigt sich die lex credendi, die Ordnung des Glaubens.
Auf diesen ersten Zusammenhang, der aus vier Grundsitzen besteht,
folgt ein zweiter Komplex, der in zwei Sitzen entfaltet wird. Wiederum
steht am Anfang ein Glaubenssatz aus dem dritten Glaubensartikel.
Die fiinfle These: ,Die Kirche erwartet gemafl der Hl. Schrift die Erschei-
nung unseres Herrn Jesus Christus in Herrlichkeit.“ Die Wiederkunft des



Himmel — Holle — Fegefeuer 423

Herrn bezieht sich auf alle Menschen, auf die ganze Welt. In ihr wird
Jesus Christus als der Herr fiir alle definitiv offenbar. Dies ist nicht einfach
mit der Situation des hier und jetzt Sterbenden bzw. Gestorbenen ineins
zu setzen. Hier ist eine Differenz. Es wird nicht gesagt, wie diese Differenz
zu denken ist. Es wird mit duflerster Zuriickhaltung lediglich der Unter-
schied genannt.

Der sich daran anschlieRende sedhste Satz bezieht sich auf die Aufnahme
Mariens in den Himmel. Bei jeder Reflexion, jeder niheren Erlduterung
des Schicksals des Menschen nach seinem Tod ist darauf zu achten, daf die
Antizipation der Vollendung Mariens gewahrt bleibt. Auch hier erfolgt
keine nihere Explikation, wie diese Vorwegnahme der Verherrlichung Ma-
riens zu denken ist. Der Satz schirft insofern nur noch einmal den Schutz
fiir das Glaubensgut ein, das in der Kirche lebendig ist.

Die siebte These schlieflich befaft sich mit Himmel, Hélle und Fegefeuer.
Dieser Abschnitt stellt m. E. das Beachtlichste an diesem Lehrschreiben
dar. Warum? Weil hier nicht mehr eine — salopp gesagt — himmlische
,Erdkunde“ entworfen wird. Es werden keine Stadtpline vorgelegt vom
Jenseits, auf denen drei Orte verzeichnet sind. Es werden vielmehr Sach-
verhalte anthropologischer Art genannt. Es heifit: ,Die Kirche glaubt, in-
dem sie am Neuen Testament und an der Uberlieferung treu festhalt, an
die Seligkeit der Gerechten.“ Diese Seligkeit der Gerechten wird der Him-
mel genannt. Die Kirche glaubt daran, daf jene Menschen, die frei und
definitiv in der Siinde verbleiben, die Anschauung Gottes entbehren miis-
sen. Dies nennt sie Holle. Die Kirche glaubt, daf es fiir die im Tode um-
kehrbereiten Siinder die Moglichkeit einer Reinigung gibt. Das nennt sie
Fegefeuer. Himmel, Hélle, Fegefeuer werden also auf den Menschen be-
zogen. Es sind Aussagen iiber Zustinde des Menschen. Das ist das Ent-
scheidende.

Und nun die Begriindung fiir die Moglichkeit solcher Aussagen: Es gibt
nach dem Glauben eine fundamentale Kontinuitéit unseres Lebens hier und
jetzt ins kiinftige Leben hinein. Diese Kontinuitat ist gewahrleistet durch
den heiligen Geist und die Liebe.

Der Hl. Geist, der jetzt in uns ist, ist derselbe hier und dort. Die Liebe,
die den Christen hier und jetzt befliigelt, ist das eine Mafl des Reiches Got-
tes, in diesem wie im kiinftigen Leben.

Wenn aber das hiesige, gldubige Leben schon diese Wiirde besitzt, von
Gottes eigenem Geist durchwaltet ist, unter dem einenMaf der Liebe steht,
dann ist es moglich und notwendig, zu sagen: Der Gerechte wird in Ewig-
keit beim Herrn leben. Er ist ja schon hier beim Herrn.



Peter Hiinermann 424

Umgekehrt gilt: Stinde ist Abkehr von Gott. Wer freiwillig und bis in
den Tod hinein in der Siinde bleibt und bleiben will, verriegelt sich selbst
den Zugang zu Gott. Denn wenn Gott die Menschen so liebt, dafl er um
ihretwillen Mensch wird und sich am Kreuz fiir sie hingibt, dann ist es fir
ihn nicht belanglos, was Menschen tun. Wenn Er sich so aufs Spiel setzt,
dann steht auch der Mensch radikal auf dem Spiel. Dann gilt in Wahrheit:
» Was ihr dem Geringsten getan habt, das habt thr mir getan.“ Daraus er-
gibt sich die Méglichkeit eines ewigen Gerichtes fiir den Menschen. Dieses
Gericht beginnt hier und jetzt.

SchlieBlich gilt aber auch: Wenn Gott den Menschen unendlich liebt,
dann hilt er ihm seine Chance offen bis in den Tod. Davon spricht das
Wort Fegefeuer.

So sind Himmel, Hélle, Fegefeuer im Grunde vorstellungsmafige For-
mulierungen. Sie sagen auf orthafte Weise das, was in uns begonnen hat
und vollendet werden wird.

Diese Art des Lehrschreibens, die letzten Dinge darzustellen, verrat, daf}
hier die Ergebnisse der Reflexion von Philosophie und Theologie aufge-
nommen und in einer niichternen Weise verarbeitet sind.

Die Bischofe werden aufgefordert, diese wesentlichen Punkte des Glau-
bens den Glaubigen darzustellen, denn diese Botschaft ist eine Hoffnung
stiftende, eine frohe Botschaft. Menschliches Leben ist nicht, wie Marxismus
und Positivismus meinen, auf das Hier und Jetzt zu reduzieren.

Ein lingerer Passus des Lehrschreibens setzt sich schlieflich kritisch mit
den Theologen auseinander. Thnen wird gesagt, sie sollten itber diese
Dinge nachdenken. Sie sollten sich aber auch die Hirtensorge der Bischofe
zu eigen machen, damit die Glaubigen nicht verunsichert wiirden. Den Bi-
schéfen wird die Anweisung gegeben, die Publikationen der Theologen zu
tberwachen. Das tun die Bischéfe im allgemeinen ja wohl.

Kritisch wire zu diesem Lehrschreiben anzumerken, daff man den Theo-
logen nicht die Hauptschuld am Aufsteigen kritischer Fragen in den Glau-
bigen geben sollte. In Rom und anderswo sollte es sich doch herumgespro-
chen haben, dafl die Glaubigen selbst denken. Sie ringen darum, ihre
alltaglichen Erfahrungen, die Fiille an Informationen, die ihnen Massen-
medien und Publikationen liefern, mit ithrem Glauben zu verbinden bzw.
sich ein Urteil zu bilden. Das ist, weifl Gott, nicht einfach. Der Einfluf} der
Theologie wird in diesem Lehrdokument wohl liberschitzt, denn die Leute
reden nicht nur nach, was ihnen von Bischofen, Pfarrern oder Theologen
vorgesagt wird. Dies sollte man in Rechnung stellen. Aufs Ganze gesehen
wird die Bedeutung des Lehrdokumentes aber durch diesen Schonheitsfeh-
ler nicht beeintrachtigt.





