
Peter Hünermann 420 

echte Perle in der Hand - auch von ihnen berichtet Origenes. Aber sicher- 
lich ist die poetische Mystik Dschelaladdin Rumis eine echte, hell glän- 
zende Perle der Gotteserfahrung. 

Du schenktest dem niedrigen Diener 
ganz plötzlich das Kleid deiner Gnade: 

Nur deine unendliche Güte, 
die habe als Grund ich gesehen. 

O Milch und du süßer Zucker, 
du Mond und du strahlende Sonne, 

O Vater, Mutter - Verwandte 
habe ich außer dir nie gesehen. 

Wir sind nur stählerne Späne, 
Magnet ist für uns deine Liebe: 

Du bist die Quelle des Sehnens, 
das ich in mir selbst nie gesehen.28 

22 Nach A. Schimmel, Denn dein ist das Reich, Gebete aus dem Islam, Freiburg 1978, 15. 

Himmel • Hölle • Fegefeuer 
Eine Predigt* 

Peter Hünermann, Münster 

Liebe Schwestern und Brüder, 
die Römische Kongregation für die Glaubenslehre hat ein Lehrschreiben 
zu Fragen der Eschatologie an die Bischöfe in aller Welt versandt. Seit 
Jahrhunderten gibt es keine gewichtigeren lehramtlichen Äußerungen 
mehr zu diesem Thema. Die letzte große Auseinandersetzung fand auf 
dem Trienter Konzil statt (1545-1563). Dort stritt man sich mit den Evan- 
gelischen über die Fragen des Fegefeuers. Interessant ist es, daß in den 
Texten des 2. Vatikanums z. B. das Wort Hölle gar nicht vorkommt. Solche 
und ähnliche Fragen waren offenbar nicht so bewegend, daß man meinte, 
dazu erneut Stellung nehmen zu müssen. Angesichts dieser Lage läßt die 
Römische Erklärung aufhorchen. In der Einleitung verweist das Lehr- 
schreiben ausdrücklich auf die gewandelte Situation. Viele Menschen unse- 
rer Tage werden von den Fragen umgetrieben: Was hat es mit dem Tod 

* Die Predigt wurde anläßlich des Römischen Lehrschreibens zu einigen Fragen der 
Eschatologie am 22. Juli 1979 in der Katholischen Universitätskirche zu Münster gehalten. 



Himmel - Hölle - Fegefeuer 421 

auf sich? Gibt es ein Leben nach dem Tode? Erwartet uns das Nichts? Was 
sagt der Glaube zu diesen Problemen? Wir können wohl alle bestätigen, 
daß uns diese Fragen wirklich bedrängen. 

Wie wird hier geantwortet? Die Römische Kongregation für die Glau- 
benslehre beschränkt sich darauf, Wesentliches herauszuheben. Mir scheint, 
das ist genau die Aufgabe, die dem Papst und seinen römischen Mitarbei- 
tern zukommt: Sie haben die fundamentalen Glaubensaussagen, die we- 
sentlichen Dinge herauszustellen. Wie diese fundamentalen Glaubensaus- 
sagen in die verschiedenen Kulturen hinein zu übersetzen sind, das sind 
Fragen, die die einzelnen Bischöfe, die einzelnen Kirchen in den verschie- 
denen Ländern angehen. 

Die wesentlichen Glaubensaussagen werden in sieben Sätze gefaßt. 
Diese Sätze sind deutlich gegliedert, in sich differenziert. 

Der erste Satz legt die Basis: •Die Kirche glaubt an die Auferstehung der 
Toten." Der Satz nimmt das dritte Stück des Glaubensbekenntnisses auf. 
In ihm wird das Ziel der Heilsveranstaltung Gottes, das Ziel der ganzen 
Offenbarung genannt. Wenn Gott im ersten Artikel des Glaubensbekennt- 
nisses als Schöpfer bekannt wird, wenn im zweiten Artikel Jesus Christus 
als der Erlöser genannt wird, dann zielt doch der Sinn von Schöpfung wie 
der Sinn der Erlösung dahin, daß die Menschen zu Gott gelangen. Dies 
bekennen wir in dem Satz: •Wir glauben an die Auferstehung der Toten." 

Insofern sagt das Römische Dokument zu Recht: Bricht man diesen 
Schlußstein aus dem Glaubensbekenntnis heraus, dann ist der Glaube im 
ganzen sinnlos. Damit greift die Römische Erklärung das Wort von Paulus 
aus dem 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes auf: •Denn falls keine Toten 
erweckt werden, so ist auch Christus nicht auferweckt worden, dann ist 
euer Glaube unsinnig. Dann seid ihr noch in euren Sünden . . . Wenn wir 
weiter nichts sind als Leute, die nur in diesem Leben ihre Hoffnung auf 
Christus gesetzt haben, so sind wir die Bedauernswertesten unter allen 
Menschen." 

Den Anfang der sieben Sätze bildet also der Bekenntnissatz: Die Kirche 
glaubt an die Auferstehung der Toten. An diesen Satz schließen sich drei 
weitere Thesen unmittelbar an. 

Der zweite Satz lautet: •Die Kirche versteht diese Auferstehung so, daß sie 
den ganzen Menschen betrifft; dies ist für die Auserwählten nichts anderes 
als die Ausweitung der Auferstehung Christi selber auf den Menschen." 

Dies ist eine sehr nüchterne Aussage. Es wird lediglich gesagt: Die Auf- 
erstehung bezieht sich auf den •ganzen Menschen". Über das •Wie" wird 
nichts gesagt. Das Schweigen über das Wie von Auferstehung, von Him- 
mel, Hölle, Fegefeuer ist kennzeichnend für das ganze Lehrdokument. 



Peter Hünermann 422 

Dafür wird eine ausdrückliche Begründung gegeben. Ewiges Leben ist we- 
sentlich nicht vorstellbar, nicht begreifbar. Hier waltet eine Grenze, die wir 
von uns aus nicht überspringen können. Deswegen wird ausdrücklich davor 
gewarnt, Phantasievorstellungen zu entfalten. Es wird in dem ganzen Do- 
kument vom Diesseits her gesprochen. Von hier aus werden Glaube, Hoff- 
nung und Liebe artikuliert. Weil wir als Glaubende das Unterpfand der 
Auferstehung Jesu Christi besitzen, können wir sagen: Die Auferstehung 
betrifft den ganzen Menschen. Aber wir können nicht sagen, wie das ist. Es 
ist lediglich möglich zu sagen: Auferstehung der Menschen meint Teilhabe 
an der Auferstehung Jesu Christi, Ausweitung seines Geheimnisses auf 
alle. 

Der Kern der dritten These lautet: •Die Kirche hält an der Fortdauer und 
Subsistenz eines geistigen Elementes nach dem Tode fest, das mit Bewußt- 
sein und Willen ausgestattet ist, so daß das Ich des Menschen weiter be- 
steht." Dieser dritte Satz stellt eine Folgerung dar. Wenn wir an die Auf- 
erstehung von den Toten glauben, und diese Auferstehung den ganzen 
Menschen betrifft, dann muß es eine Kontinuität geben, eine Fortdauer des 
Menschen. Anders könnte man nicht von der Auferstehung dieses Men- 
schen reden. Man müßte von der Schaffung eines anderen, neuen Menschen 
sprechen. Zur Bezeichnung dieses fortdauernden geistigen Elementes nach 
dem Tode wird - so das Lehrdokument - der Ausdruck Seele gebraucht. Es 
wird erwähnt, daß der Begriff Seele im Neuen Testament und in der Phi- 
losophie unterschiedlich gebraucht wird. All das interessiert im Grunde 
nicht. Wichtig ist die Bezeichnung der Kontinuität des Menschen als ein 
Postulat aus dem Glauben an die Auferstehung. 

Eine letzte Konsequenz aus dem ersten Satz zieht die vierte These: •Die 
Kirche lehnt alle Denk- und Sprechweisen ab, durch die ihre Gebete, die 
Beerdigungsriten und der Totenkult ihren Sinn verlören und unverständ- 
lich würden." Die Kirche schützt damit ihre eigene Praxis, in der sich der 
Glaube an die Auferstehung der Toten artikuliert hat. Um den Inhalt des 
dritten Glaubensartikels zu schützen und zu entfalten, sind solche Formen 
nötig, in denen sich der Glaube konkretisiert. Umgekehrt gilt: Gerade in 
diesen konkreten Ausformungen des Glaubens, in der lex orandi, der Ord- 
nung des Betens, zeigt sich die lex credendi, die Ordnung des Glaubens. 

Auf diesen ersten Zusammenhang, der aus vier Grundsätzen besteht, 
folgt ein zweiter Komplex, der in zwei Sätzen entfaltet wird. Wiederum 
steht am Anfang ein Glaubenssatz aus dem dritten Glaubensartikel. 
Die fünfte These: •Die Kirche erwartet gemäß der Hl. Schrift die Erschei- 
nung unseres Herrn Jesus Christus in Herrlichkeit." Die Wiederkunft des 



Himmel - Hölle - Fegefeuer 423 

Herrn bezieht sich auf alle Menschen, auf die ganze Welt. In ihr wird 
Jesus Christus als der Herr für alle definitiv offenbar. Dies ist nicht einfach 
mit der Situation des hier und jetzt Sterbenden bzw. Gestorbenen ineins 
zu setzen. Hier ist eine Differenz. Es wird nicht gesagt, wie diese Differenz 
zu denken ist. Es wird mit äußerster Zurückhaltung lediglich der Unter- 
schied genannt. 

Der sich daran anschließende sechste Satz bezieht sich auf die Aufnahme 
Mariens in den Himmel. Bei jeder Reflexion, jeder näheren Erläuterung 
des Schicksals des Menschen nach seinem Tod ist darauf zu achten, daß die 
Antizipation der Vollendung Mariens gewahrt bleibt. Auch hier erfolgt 
keine nähere Explikation, wie diese Vorwegnahme der Verherrlichung Ma- 
riens zu denken ist. Der Satz schärft insofern nur noch einmal den Schutz 
für das Glaubensgut ein, das in der Kirche lebendig ist. 

Die siebte These schließlich befaßt sich mit Himmel, Hölle und Fegefeuer. 
Dieser Abschnitt stellt m. E. das Beachtlichste an diesem Lehrschreiben 
dar. Warum? Weil hier nicht mehr eine - salopp gesagt - himmlische 
•Erdkunde" entworfen wird. Es werden keine Stadtpläne vorgelegt vom 
Jenseits, auf denen drei Orte verzeichnet sind. Es werden vielmehr Sach- 
verhalte anthropologischer Art genannt. Es heißt: •Die Kirche glaubt, in- 
dem sie am Neuen Testament und an der Überlieferung treu festhält, an 
die Seligkeit der Gerechten." Diese Seligkeit der Gerechten wird der Him- 
mel genannt. Die Kirche glaubt daran, daß jene Menschen, die frei und 
definitiv in der Sünde verbleiben, die Anschauung Gottes entbehren müs- 
sen. Dies nennt sie Hölle. Die Kirche glaubt, daß es für die im Tode um- 
kehrbereiten Sünder die Möglichkeit einer Reinigung gibt. Das nennt sie 
Fegefeuer. Himmel, Hölle, Fegefeuer werden also auf den Menschen be- 
zogen. Es sind Aussagen über Zustände des Menschen. Das ist das Ent- 
scheidende. 

Und nun die Begründung für die Möglichkeit solcher Aussagen: Es gibt 
nach dem Glauben eine fundamentale Kontinuität unseres Lebens hier und 
jetzt ins künftige Leben hinein. Diese Kontinuität ist gewährleistet durch 
den heiligen Geist und die Liebe. 

Der Hl. Geist, der jetzt in uns ist, ist derselbe hier und dort. Die Liebe, 
die den Christen hier und jetzt beflügelt, ist das eine Maß des Reiches Got- 
tes, in diesem wie im künftigen Leben. 

Wenn aber das hiesige, gläubige Leben schon diese Würde besitzt, von 
Gottes eigenem Geist durchwaltet ist, unter dem einen Maß der Liebe steht, 
dann ist es möglich und notwendig, zu sagen: Der Gerechte wird in Ewig- 
keit beim Herrn leben. Er ist ja schon hier beim Herrn. 



Peter Hünermann 424 

Umgekehrt gilt: Sünde ist Abkehr von Gott. Wer freiwillig und bis in 
den Tod hinein in der Sünde bleibt und bleiben will, verriegelt sich selbst 
den Zugang zu Gott. Denn wenn Gott die Menschen so liebt, daß er um 
ihretwillen Mensch wird und sich am Kreuz für sie hingibt, dann ist es für 
ihn nicht belanglos, was Menschen tun. Wenn Er sich so aufs Spiel setzt, 
dann steht auch der Mensch radikal auf dem Spiel. Dann gilt in Wahrheit: 
•Was ihr dem Geringsten getan habt, das habt ihr mir getan." Daraus er- 
gibt sich die Möglichkeit eines ewigen Gerichtes für den Menschen. Dieses 
Gericht beginnt hier und jetzt. 

Schließlich gilt aber auch: Wenn Gott den Menschen unendlich liebt, 
dann hält er ihm seine Chance offen bis in den Tod. Davon spricht das 
Wort Fegefeuer. 

So sind Himmel, Hölle, Fegefeuer im Grunde vorstellungsmäßige For- 
mulierungen. Sie sagen auf orthafte Weise das, was in uns begonnen hat 
und vollendet werden wird. 

Diese Art des Lehrschreibens, die letzten Dinge darzustellen, verrät, daß 
hier die Ergebnisse der Reflexion von Philosophie und Theologie aufge- 
nommen und in einer nüchternen Weise verarbeitet sind. 

Die Bischöfe werden aufgefordert, diese wesentlichen Punkte des Glau- 
bens den Gläubigen darzustellen, denn diese Botschaft ist eine Hoffnung 
stiftende, eine frohe Botschaft. Menschliches Leben ist nicht, wie Marxismus 
und Positivismus meinen, auf das Hier und Jetzt zu reduzieren. 

Ein längerer Passus des Lehrschreibens setzt sich schließlich kritisch mit 
den Theologen auseinander. Ihnen wird gesagt, sie sollten über diese 
Dinge nachdenken. Sie sollten sich aber auch die Hirtensorge der Bischöfe 
zu eigen machen, damit die Gläubigen nicht verunsichert würden. Den Bi- 
schöfen wird die Anweisung gegeben, die Publikationen der Theologen zu 
überwachen. Das tun die Bischöfe im allgemeinen ja wohl. 

Kritisch wäre zu diesem Lehrschreiben anzumerken, daß man den Theo- 
logen nicht die Hauptschuld am Aufsteigen kritischer Fragen in den Gläu- 
bigen geben sollte. In Rom und anderswo sollte es sich doch herumgespro- 
chen haben, daß die Gläubigen selbst denken. Sie ringen darum, ihre 
alltäglichen Erfahrungen, die Fülle an Informationen, die ihnen Massen- 
medien und Publikationen liefern, mit ihrem Glauben zu verbinden bzw. 
sich ein Urteil zu bilden. Das ist, weiß Gott, nicht einfach. Der Einfluß der 
Theologie wird in diesem Lehrdokument wohl überschätzt, denn die Leute 
reden nicht nur nach, was ihnen von Bischöfen, Pfarrern oder Theologen 
vorgesagt wird. Dies sollte man in Rechnung stellen. Aufs Ganze gesehen 
wird die Bedeutung des Lehrdokumentes aber durch diesen Schönheitsfeh- 
ler nicht beeinträchtigt. 




