Peter Grob 428

Auch am Ende dieses Jahres kénnen wir uns also keinesfalls quietistisch
beruhigt auf eine Allverséhnungstheorie zuriickziehen, ,damit die Gnade
méchtiger werde® (Rom 6, 1). Gerade wenn wir die hoffnungsvollen Texte
der Bibel besonders hervorheben und ernstnehmen wollen, werden wir
unsere personlichen Néte und alles Leid der Mitmenschen, ja der gesamten
Schépfung immer wieder vor Gott bringen und seiner Liebe anvertrauen.
Genau hier liegt das enge Tor, das alle durchschreiten miissen. Gottes
Freiheit bleibt souverdn, wir kénnen und diirfen sie nicht fixieren.
Wir diirfen aber Gott iiberlassen, was ihm allein zusteht. Daf wir nicht
alles wissen, ist so gesehen keine Bedrohung, sondern Befreiung. Wer nicht
weifl, wie die Zukunft aussechen wird, kann anfangen, als Optimist zu
leben.

In Jesus Christus wurde dieses Geheimnis des Glaubens offenbar. Es ist
nicht verfiigbar und dennoch unwiderruflich bezeugt: Hoffnung fiir alle.
Diese gute, Leben und nicht Tod verheifiende Offenbarung gilt der gesam-
ten Schopfung, ihrem Ursprung, ihrem Bestand und ihrem Ziel. , Aus ihm
und durch ihn und auf ihn hin sind alle Dinge. Thm sei Ehre in Ewigkeit.
(R6m 11, 36) Wer davon betroffen ist, kann das nicht mehr als blofe Infor-
mation denken und weitergeben. Er kann das alles nicht anders glauben
als so, dafl er mitten in der Bedriingnis dieser Zeit ausgerichtet ist auf Got-
tes Herrlichkeit, betend und dankend, handelnd und hoffend, ,jeder nach
dem Maf} des Glaubens, das Gott ihm zugeteilt hat* (Rém 12,3). Gottes
Liebe will nicht gelehrt, sondern gelebt werden.

Leid und Liebe — Zeugnis eines Arztes
Peter Grob, Ziirich

Diesem personlichen Bekenntnis liegt ein Vortrag zugrunde, der auf
dem Engadiner Kollegium, 1979, gehalten wurde. Er kann besser als
Berichte und Abhandlungen dokumentieren, mit welchem Ernst die
Teilnehmer dieser Versammlung suchten und sich beim Suchen hal-
fen, bekannten und sich im Bekennen ernstnahmen. (Schriftleitung)

Eine Erinnerung

Ein Mann von fiinfundsechzig Jahren kommt zur rztlichen Praxis wegen
anhaltenden Hustens. Er wird von Kopf bis Fufl untersucht. Es ist ein
Mann, dem man seine Lebenserfahrung und Reife ansieht. Aber jetzt ent-



Leid und Liebe 429

deckt er sich manchmal sogar beim Weinen - vor Scham wegen der peinli-
chen Untersuchungen, vor Schmerz wegen der Krankheit.

Dem Arzt ist bald klar: Das Schicksal dieses Mannes auf Erden ist be-
siegelt. Sein ganzes Leben gehorte der Familie und dem Beruf. Schon seit
dem frithen Tod der Frau aber, die er iiber alle Maflen liebte, war er inner-
lich gebrochen. Er sah auf sich und sein Leben zuriick wie ein Ingenieur,
der nach harter Arbeit auf sein Werk, auf die Briicke schaut. Mit dem Tod
seiner geliebten Frau war ihm seine Briicke, kaum verkehrsbereit, einge-
stiirzt.

Der Ausbruch der Krankheit fiel zusammen mit der Pensionierung und
mit dem beruflichen Selbstindigwerden seines Sohnes. In ihm némlich,
mit dem er nach dem Tode seiner Frau zusammenleben durfte, hatte der
Kranke seinen zweiten neuen Lebenssinn gefunden. Die Freundschaft der
beiden Ménner war von ungewohnlicher Tiefe. Der Sohn war nicht nur
Sohn, sondern auch Freund, und vielleicht sogar — durch die Besorgungen
im Haus - so etwas wie eine Hausfrau fir den alten Herrn. Eine engere
Liebe wie zwischen den beiden Mannern 148t sich kaum denken. Der Vater
legte all sein Sinnen und Trachten in die Forderung seines Sohnes. Und
der Sohn bemiihte sich bewufit um Erfolg im Beruf und auch im Sport — be-
wuflt, weil er seinem Vater und Freund eine Freude bereiten wollte. Uber
den Sinn aber dieser Erfahrungen von Freundschaft und Liebe wurde
zwischen den beiden nie gesprochen. Niemals wurde der Raum bedacht, in
dem diese Liebe von beiden wuchs und wachsen konnte.

Nach der Konsultation beim Arzt beginnt sich die Tragodie abzuzeich-
nen. Jeder spiirt, dafl es bald mit dieser Art der Freundschaft und ihren
gelebten Zeichen vorbei sein werde. Doch die Arzte verschweigen dem
Kranken sein bevorstehendes Sterben. Nur der Sohn wird eingeweiht, da-
mit er den Vater abschirmen konne gegen die drohenden Todes-Boten, vor
dem Vernehmen des Todesurteils. Doch der Kranke spiirt mit sicherem In-
stinkt sein herannahendes Ende. Aber die Liebe zu seinem Kind ist so grofi,
daB er es mit dieser furchtbaren Tatsache nicht konfrontieren will. Ein
seltsames Spiel der Liebe beginnt. Jeder verschweigt dem anderen, was er
weil}. Der Sterbende 14fit sich von seinem Sohn zu Veranstaltungen von
Berufskollegen schleppen, und dort wartet er, bis sein Sohn sich entfernt,
um dann offen von seinem herannahenden Tod zu sprechen und sich von
seinen Kollegen zu verabschieden. Der Sohn aber schweigt sich vor allen
Bekannten iiber den Tod seines Vaters aus, um ihn zu schiitzen.

Beide tragen auf ihre eigene Weise am gleichen Kreuz. Ein jeder ahnt
von den Bedringnissen des anderen; aber er spricht nicht dariiber, um ihm
zu helfen. Der Sinn dieses gemeinsamen Kreuzes, an dem beide tragen,
bleibt unbesprochen.



Peter Grob 430

Der Sohn bringt seinen Vater auf den letzten Weg ins Krankenhaus. Der
wiirdige, einst so kréftige Herr siecht dahin. Die Lebenszeichen, an die sein
Sohn sich immer wieder klammert, werden sparlicher. Zuletzt sind es nur
noch Atemziige — noch scheint ein schmaler Pfad der Briicke gangbar. Die
Pausen aber zwischen den Atemziigen sind fiir den Sohn wie Erdstofe, die
die kommende Katastrophe des Bebens ankiinden. Die Briicke steht vor
der Zerstorung.

Der Vater stirbt. Der zuriickgebliebene Sohn baut nun auf eine erfithlte
Briicke zum Vater, die ihm nicht zusammengestiirzt zu sein scheint. Aber
zugleich weifl er nur zu genau, daf} der Zement, der die Bausteine des Ver-
trauens zusammenhielt, lingst herausgebrockelt ist. Die Sichtbarkeit, die
Greifbarkeit des Vaters — das war der Martel, der den Bogen des Briicken-
schlags zusammenhielt. Nun beginnt der Sohn hastig die Briicke mit ande-
ren Mitteln zu verstreben, zu stiitzen, zu flicken. Immer aufwendiger und
prunkvoller werden die Geriste, die der Briicke dennoch Halt geben sollen.
Auch andere Menschen mdchten an diesem Briickenbau teilhaben. Aber der
Sohn erlaubt niemandem, dariber zu gehen; er firchtet — mit Recht — dafl
seine Theater-Briicke der Realitit eines festen Ausschreitens nicht stand-
halten kann; er fiirchtet den totalen Einsturz.

Aber ist die Briicke nicht schon lingst eingestiirzt? Ist sie nicht nur ein
Spielgarten-Gebaude, vielleicht hiibsch, aber nicht real?

Wieviele Menschen unserer Zeit handeln wie der Sohn nach dem Tod des
Vaters; sie wollen Briicken bauen tiber den Tod hinweg, aber die Briicken
konnen nicht mehr tragen. Sie schlagen Briicken iiber den Abgrund des
Abschieds; doch der Tod ist stirker.

Eine Mahnung

Was die Menschheit in den letzten dreihundert Jahren iiber die Gesetze
der Natur erforscht hat, ist grofartig, bewundernswert, unfafibar. Dank-
bar miissen wir das anerkennen. Wieviel Suchen und Miihen war und ist
doch darauf gerichtet, das menschliche Leid zu vermindern; und wieviel
Gelingen gibt es. Was einmal von Gottes Hilfe erwartet wurde und was
dann ausblieb, das wurde in eigene Hinde genommen. Weil Gott uns ent-
tauscht habe — so schrieb man —, miissen wir Menschen uns selbst helfen.
Und dankbar diirfen wir heute feststellen, wieviel Hilfe gelungen ist. Die
Moglichkeiten der Medizin sind von Jahr zu Jahr gewachsen und wachsen
weiter.

Doch fiir den, der sehen will, sind die Schattenseiten des medizinischen
Fortschritts ebenso offenbar. Je grofer unser Wissen vom Menschen und
unser Konnen in der Hilfe fiir den Menschen wird, desto bedrohlicher fal-



Leid und Liebe 431

len die Schatten. Je mehr sich der Mensch vor Leid und Schmerz bewahren
kann, desto tiefer — und unséglich viel tiefer — trifft ihn der letzte Schmerz
und das ganze Leid, der Tod dessen, den er liebt. Wo unsere Vorfahren
noch Zusammenhinge sahen und hoffen durften, trifft den modernen Men-
schen beim Todesabschied von seinem Freund der Schmerz total und ver-
nichtend. Auch im Einzelleben fallen die Schatten immer bedrohlicher. Je
ausgepragter die Ratio, der Verstand, das Durchschauen von Zusammen-
hingen und das Analysieren von Griinden werden, desto schwerer wiegt
der grundlose Tod und der Zerfall des Lebens.

Ist es nicht sogar die Ratio des Fortschritts, das Einsehen und Analysie-
ren, das Schuld triagt an dieser Nacht der Sinnlosigkeit? Die einseitige na-
turwissenschaftliche Betrachtungsweise hat den Menschen befdhigt, das
Leiden des anderen Menschen gleichsam nackt, wie auf einem Réntgen-
schirm, zu beobachten. Der Beobachter muf} von seinen eigenen Gefithlen
abstrahieren, um dieses Leid griindlich, ,naturwissenschaftlich®, ,rational®
analysieren zu kénnen. Dann ndmlich kann er am Leid des anderen arbei-
ten wie an einem Gegenstand. Dann nimlich kann er das Leid einordnen,
verstehen, katalogisieren, in die Kausalverkettung einfiigen und so zu
heilen versuchen — aber damit beginnt man das, was Leid wirklich ist, aus
dem Blick zu verlieren.

Um etwas wirklich zu erfassen und zu bewaltigen, mufl es sichtbar wer-
den. Leid aber — in der zu Beginn erzdhlten Tiefe — wird niemals sichtbar
durch distanziertes Erkldren. Karl Jaspers hat das Erklaren von Leid, wie
es im medizinischen Fachbuch geschieht, unterschieden vom Verstehen des
Leids, was dem Menschen, der Mediziner sein will, eigentlich ansteht.

Verstehenwollen aber bedeutet, sich so gut wie méglich mit dem ande-
ren — seinem Leid und seiner Freude — zu identifizieren. Dadurch wird das
fremde zum eigenen Leid. Diese liebende Identifikation mit dem Leiden-
den aber reifit einen selbst ins Leidvolle hinein, kann einen selbst verwir-
ren und ldhmen. Aber zugleich bleibt das Handeln am kranken Menschen
mit den heutigen distanzierenden Moglichkeiten der Medizin unbedingt
notwendig, um dem Kranken zu helfen. Die Kunst zu helfen besteht in
einem stindigen Hin-und-Her zwischen mitleidender Identifikation und
distanzierter Beobachtung und Analyse, zwischen dem Getroffensein vom
Leid und dem Abstandnehmen beim Untersuchen.

Vollige Distanz von allem Leid aber gibt es nicht. Es liegt im mensch-
lich-korperlichen Dasein, daff ein jeder leiden muf}, dafl man das letzte
Leid nicht wegmanipulieren, hochstens wegliigen kann. Jeder Mensch muf}
sterben und lernt spétestens in seinem Tod, was es heifdt: zu sterben, zu
leiden. Wer wirklich helfen will, sollte zuerst dieses annehmen, er muf}
durch das eigene Kreuz gehen, muf} leiden lernen. Durch das Kreuz gehen



Peter Grob 432

heiflt aber, das Kreuz auch akzeptieren — das eigene vielleicht notgedrun-
gen zuerst; aber im eigenen auch und gerade das fremde. Wir wiirden
zerbrechen, wenn wir wie Nietzsches Zarathustra es versuchten, durch eine
Hintertiir zu entflichen. Nietzsches Ubermensch ruft aus: ,Was liegt an
meinem Mitleiden? Ist nicht Mitleid das Kreuz, an das der genagelt wird,
der die Menschen liebt? Aber mein Mitleiden ist keine Kreuzigung!*

Diese Distanzierung treibt in die Wiiste der Einsamkeit, ist todlich. Je
frither und tiefer ein Mensch das Sterben und Sterben-Kénnen lernt, desto
frither ist er fiir den Einsatz am Menschen, fiir das Wohl der Allgemein-
heit frei. Freisein bedeutet hier, frei sein von der beengenden Erfahrungs-
weise, die nur das sieht, was fiir mein eigenes kleines Wohlbefinden in die-
sem Augenblick gut ist.

Unsere schnellebige Zeit verschafft diesem Vordergrund-Ich Erfahrung
iber Erfahrung; sie preist Konsumgiiter und -titigkeiten an, die angeblich
hilfreich und gesund seien. Vordergriindige Ratschlige werden gegeben,
um die Notwendigkeit einer bestimmten Sache hervorzuheben. Der Mensch
wird im Glauben gewiegt, er brauche sich nur dies und das zu besorgen,
um gliicklich zu sein. Er solle nur fir sich selbst das Beste und méglichst
viel davon in Anspruch nehmen. Das sei es.

Doch wihrend er konsumiert, gleitet die Zeit an ihm vorbei. Und der
Mensch erlebt sich von neuem — da er die Zeit nur nach ihrer Lingendi-
mension bemifit — als eingespannt zwischen Geburt und Tod. Diese kurze
Lebensspanne bringt ihn in Zeitdruck; er mufl méglichst viel an Erlebnis
einsammeln. Und am Ende steht unser heutiger sinnloser, stumpfsinniger
Verschleifl von Herzensenergie. Es geht dem Menschen so wie mit den von
der Werbeindustrie angepriesenen Erholungsaufenthalten auf dem Land
und in den Bergen; man meint dort die wahre Erholung zu finden — aber
wie gesund und erholsam ein Sonntag im stockenden Verkehr dann wird,
braucht man nicht zu karikieren. Die Oberflichlichkeit der Leidbewilti-
gung stofit noch tiefer in die Ausweglosigkeit.

Man kann das Leid und den Schmerz des Menschen nicht ausschlieRlich
von der objektivierten korperlichen Seite her angehen. Das Wesentliche
vom Leiden ist doch die Erfahrung von Leid. Und diese Erfahrung hingt
von der Bewufltheit des Menschen ab. Bewufitheit meint nicht einfach die
Erklarung gewisser Tatbestinde. Bewufitheit heifit hier: Verstehen. Be-
wufltheit bedeutet nicht nur Wissen, sondern es selbst sein, Bewuf$t-Sein.
Es heifit, sich wissend, erfahrend, bewufit in die gemeinte Wirklichkeit hin-
einstellen. Es ist nicht nur das Gewahrwerden von naturwissenschaftlichen
Zusammenhingen innerhalb der Dingwelt — was fiir die Sinnfrage des
Lebens nur dufleres Verstehen und formale Einsicht bringt. Mit Bewuf3t-
sein steht man selbst erfahrend in den Wirklichkeiten, um die es geht.



Leid und Liebe 433

Heidegger hat blofles Wissen als Seinsvergessenheit gebrandmarkt; da-
mit bleibt der Mensch bei etwas stehen, was im letzten doch nur Formalitat
bedeutet. Jede Form aber trigt in sich einen Inhalt. Unser technischer,
»wissender Umgang mit den Dingen bleibt bei der Form stehen; 14t den
»Inhalt“, den ,Sinn“ vergessen. Es ist, als ob man eine einzige Seite aus
dem Ganzen herausldst und fiir sich betrachtet, als ob man aus dem leben-
digen Organismus einen einzigen Vollzug herausstanzt und ihn damit vom
Strom des Lebens abschneidet, ihn totet.

Ein Mensch aber, der bewufit lebt, will die tieferen Lebenszusammen-
hange erspiiren — nicht nur beschreiben und analysieren, sondern erleben.
Und das ist doch die Not der Zeit, daf sie den inneren Zusammenhang der
Vielfalt nicht mehr spiirt; das ist ihr tiefstes und eigentliches Leid, dafl sie
diese Ganzheit nicht mehr erfihrt. Leid macht uns auf die Ganzheit auf-
merksam, tief und grausam. Liebe aber will diese Spaltung iiberbriicken.

Wissenschaftlich-technisch sehen heifit: herausgestanzte Formen greifen
und begreifen. Wer aber lieben kann, der sieht den inneren Zusammen-
hang, der all diese Formen und ihre Inhalte verkniipft. Und Liebe kann
gelernt, muf} gelernt werden. Das Leid, in der existentiellen Tiefe wahr-
genommen, sollte ein Wegweiser dazu sein.

Eine Besinnung

Fiihren wir uns an einer Rose vor Augen, was gemeint ist. Seit Linné wis-
sen wir um das ,Formale® an der Rose. Sie hat finf Kronblatter, die man
nicht von den unzihligen umgewandelten Staubblittern unterscheiden
kann; fiinf Kelchblitter; einen unterstindigen Fruchtknoten und wechsel-
stindige, unpaarig gefiederte Laubblitter.

Wie anders aber wird sich Friedrich Riickert der Rose bewufit. In welch
grofiem Zusammenhang von Schonheit und Leben steht bei ihm die Erfah-
rung der Rose:

Die volle Rose gliiht so rein in sich beschlossen.

In Duft ist ihr Gemiit, in Licht ihr Geist ergossen.

Wer sich in sie vertieft, der spirt vollendet ganz die Schépfung,
und es trieft die Welt von Gottes Glanz.

Wer die innere Ordnung von Natur und Mensch studiert und dabei ver-
sucht, sich in ihr und sie in sich selbst wiederzufinden, der wird gewahrwer-
den, daf er Teil dieser Gesetzmafigkeit ist, der fithlt diese Ordnung in
sich und nicht nur auflerhalb seiner selbst, der entdeckt sich selbst in dieser
Ordnung und gewinnt darin seinen Halt.



Peter Grob 434

.. Leid und Schmerz nun bedeuten, daf} einer in sich selbst das Ende dieser
Ordnung verspiirt, wihrend diese Ordnung aber in der Welt um ihn
herum weiter besteht. Das Bewufitsein von Liebe aber schlagt die Briicke
von innen und aufien, 1488t die menschliche Erfahrung, das menschliche Be-
wufltsein in der bestehenden dufleren Ordnung wach bleiben, obgleich die
innere Ordnung zu zerbrechen scheint. Die bewufite Erfahrung von Liebe
1afit eine Gewiflheit aufblithen, nicht verloren, nicht allein, nicht einsam
dem Zerbrechen ausgeliefert zu sein.

Wo sich aber der korperliche Schmerz mit der Angst vor Isolation, vor
Liebesleere verbindet, dort steigert sich die Leid-Erfahrung ins Unermef3-
liche. Isolation hindert die Erfahrung von Liebe, stellt den Menschen in die
angstvolle Einsamkeit. Aber was erfahrt denn ein Sterbender, der von
Schlduchen, Drahten und Maschinen umringt ist, anderes als Isolation?
Was erfahrt denn der korperlich Behinderte, den man in der anonymen
Gesellschaft eines Heims untergebracht hat, anderes als Isolation? Was er-
fahrt denn ein gebrechlicher alter Mann, den man im Greisenasyl ver-
steckt, anderes als Isolation? Was erfidhrt der kontakt-schwache, psychische
Kranke in seiner Zelle anderes als Isolation?

Der unausgesprochene, aber deutlich vernehmbare Vorwurf hinter die-
sen Fragen richtet sich nicht gegen die Menschen, die in diesen Institutio-
nen arbeiten und den ,isolierten“ Menschen Hilfe bringen méchten. Der
Vorwurf geht gegen jenen Ungeist, der sich in unserer Gesellschaft breit
gemacht hat, und der meint, man konne das Problem des Leids 16sen durch
Institutionen, in denen man die Leidenden unterbringt. Die Gesellschaft
unterstiitzt diese Institutionen mit Geld und glaubt, sich so vor den harten
Tatsachen des Lebens schiitzen zu kénnen. Geld soll die Konfrontation mit
dem Leid und dem Tod verhindern.

Wire es nicht Zeit, dieser Vogel-Strauf3-Politik ein Ende zu bereiten?
Es ist eine Vogel-Straufl-Politik — denn irgendwann ergreift die Isolation
und das Leid einen jeden Menschen selbst. Man wird einmal selbst in der
sogenannten ,Sterbe-Klinik“ oder einer Zelle liegen, man wird selbst die
Einsainkeit des Sterbens erfahren.

Uberwunden werden kann diese Vogel-Strauf8-Politik nur, wenn die
Menschen spiiren, dafl sie selbst schluflendlich die Leidtragenden sind. Alle
wollen doch Gesundheit, Glick, Sinnerfahrung. Doch es muff allen wieder
bewuflt werden, dafl man Gesundheit, Glick, Sinnerfahrung nur findet,
wenn man auch bereit ist, das Kreuz des Lebens auf sich zu nehmen; wenn
man aus der egoistischen Isolation hinaustritt und mitfahlt, mit-bewufit
wird am Leid der anderen; wenn man sich hineinbegibt in die grofiere Da-
seinsordnung, die nur deshalb auch sinnvoll ist, weil sie das Kreuz mit-
nimmt und mittragt.



Leid und Liebe 485

Es geht hier nicht um ein Einhdmmern, wie es die Massenmedien tun
konnen: Mensch, du mufit sterben, du muflt leiden! Es geht um ein lieben-
des Sich-Herantasten an die Gewifiheit: Mein Leben steht in einem gréfie-
ren Zusammenhang, in einem groferen Sinn; das Leid und Mitleiden 6ffnet
den Raum des Grofleren. Die Liebesbotschaft kann niemals durch Mani-
pulation verbreitet werden; sie schreitet vorsichtig voran — von Erfahrung
zu Erfahrung.

Wer also aufrichtig das Leid der Welt mindern mochte, darf nicht nur
organisieren, darf nicht nur Institutionen errichten und finanziell unter-
stiitzen, darf nicht nur analysieren und untersuchen, Heil-Mittel anwen-
den und Methoden ansetzen. Wer das Leid der Welt vermindern mochte,
muf Vorbild sein, selbst in Liebe das Leid bestehen: nicht der hektische
Manager eines Groflkrankenhauses, sondern der Liebende in Demut und
Wohlwollen. Wer in der heutigen Zeit Sinn erfahren und anderen zur
Sinnerfahrung verhelfen will, darf nicht nur die materiellen und wirtschaft-
lichen Gesetze beriicksichtigen, er mufl auf der Suche nach den geistigen
Werten sein. Die geistigen Gesetze aber sind die der Liebe. Wenn das Mit-
glied einer Seilschaft bei einer Bergwanderung die Gesetze der Schwerkraft
nicht beriicksichtigt, liuft es Gefahr, mit seinen Kameraden in den Ab-
grund zu stiirzen. Wer in seinem Leben die Gesetze der Liebe nicht bertick-
sichtigt, reiflt sich und viele andere mit sich ins Ungliick.

Die Menschheit wird aus dem heutigen Teufelskreis nur herauskommen,
wenn sie itberall — besonders aber dort, wo Ausbildung und Erziehung
geschehen — mit dem Umdenken beginnt. Die Eltern geben den Kindern
die Mafistibe. Die Lehrer pragen die Urteilskraft iiber das, was zu loben
und was zu tadeln ist. Die Professoren legen die Bahnen fest fir kiinftige
Entwicklungen. Es dirfen in der medizinischen Ausbildung nicht nur
Techniker, sondern vor allem Helfer fiir die Menschen ausgebildet werden.
Es miissen Menschen sein, die an der Spitze von groflen Verbanden und
Gemeinschaften steben, nicht aber Manager und Techniker der Macht.

Die Industrie muf} spiiren und fithlen lassen, dafl es ihr nicht um sinn-
lose Produktion von moglichst viel Konsumgitern geht, sondern um den
Menschen, um den Menschen, der da kauft, aber auch um den, der in der
Produktion titig ist. Die Massenmedien miissen aus Verantwortung ein-
gesetzt werden, aus Liebe.

Es gibt tatsdchlich nur den einen Weg: immer und iiberall die Liebe zu
verkiinden, und — mehr noch — Liebe zu leben.

Ein Bekenntnis

Wir leben heute in einer bekenntnislosen Zeit. Miflbrauch von Wahrheits-
lehren und Vermischung der Weisheiten aus verschiedenen Kulturkreisen



Peter Grob " 436

haben zu grofler Verwirrung gefithrt. Weil man erfahren hat, dafl der
Vollzug von Liebe wichtiger ist als das Predigen dariber, hat man das
Predigen und Bekennen vergessen und verachtet. Aus der Erfahrung her-
aus, dal der Vollzug von Liebe wichtiger sei als das Predigen dartber,
iibersah man das Predigen und Bekennen. Und so glauben heute viele
junge Menschen, dafl sie — durch psychologische Kniffe von Hemmungen
befreit — aus sich heraus tiber ,gut” und ,b6s“ Bescheid wiifiten und urtei-
len kénnen. Die falsche Toleranz, die auf Bekenntnis und Unterrichtung
verzichtet, 1aflt aber jeden einzelnen im Gefdngnis seiner eigenen Wert-
vorstellungen schmachten. Wo niemand mehr wagt, von der Wahrheit und
dem Guten zu sprechen, wo kein Bekenntnis fiir die als recht erkannte Sa-
che mehr stattfindet, wird ein jeder im eigenen Befangensein belassen. Wo
man sich und andere in totale Freiheit entlassen mdachte — ohne den vor
einander bekannten Standpunkt —, entldf}t man sich und andere in eine
totale, verschlossene Unfreiheit, in das Gefangensein in der eigenen Mei-
nung.

Zur Befreiung aus dieser Verschlossenheit brauchen wir das Glaubensbe-
kenntnis des einzelnen Menschen. Das Bekennen entspricht dem Sich-Off-
nen — nach aullen zum anderen und vom anderen her nach innen. Ohne
UOffnung nach auflen und nach innen gibt es keine Kommunikation; und erst
aus der Kommunikation wéchst die Frucht des vertieften, wahren Bewuf3t-
seins. Das Sich-Bekennen als Sich-nach-auflen-Offnen bedeutet doch keine
Distanzierung, kein Sich-Abgrenzen von Menschen, die anders denken;
sondern es ist im Gegensatz ein Sich-Preisgeben. Man setzt sich der Kritik
der anderen aus; besonders dann, wenn man nicht nach den Mafstdben zu
leben vermag, zu denen man sich bekennt.

Nur fir Ungldubige tragen Glaubensbekenntnisse das Gesicht von Di-
stanzierung und Abgrenzung. Wo aber wirklich religiése Menschen auf-
einandertreffen, zeigt sich die innere Wahrheit des ,Bekennens“: Bekennt-
nis ist notig, damit eine existentielle religiose Begegnung entsteht. Religion
aber und auch religiose Begegnung sind notwendig fiir Menschwerdung.
Ohne das bekennende Sprechen uber Fragen menschlicher Religiositat ist
es uns nicht moglich, voll und ganz Mensch zu werden.

Bei allem Predigen aber darf das oberste Prinzip nicht vergessen wer-
den: Den anderen nicht einengen, ihm nicht weh tun, sondern ihn freima-
chen. So schreibt Rilke:

Denn das ist Schuld, wenn irgendeines Schuld ist:
Die Freiheit eines Lieben nicht vermehren

um alle Freiheit, die man in sich aufbringt;

wir haben, wenn wir lieben, ja nur dies:



Leid und Liebe 437

einander lassen, denn dafl wir uns halten,
das fallt uns leicht und ist nicht erst zu lernen.

Dem offenen Bekenntnis nach auflen entspricht ein inneres Offnen, das
,Einanderlassen“, Hingabe, vertrauensvolles Preisgeben, Sich-Selbst-Los-
lassen bedeutet. Nur so kann die Erfahrung von Harmonie und Zusam-
mengehdrigkeit entstehen — auch mit dem anderen Menschen, der ein ande-
res Bekenntnis spricht. Und hier kommt von neuem das berufene
Zusammengehoren von Liebe und Leid, von ,Zugehen auf den anderen”
und ,Loslassen von sich selbst“ zum Ausdruck. Ein Bekenntnis kommt nur
dann aus der Tiefe des Menschen, wenn dieser zugleich demiitig von sich
absehen kann; denn nur dann ist es von Liebe und nicht von Recht-Haben
getragen. Dann erst geschieht das, was Goethe ,,Stirb und Werde® genannt
hat, was in der christlichen Tradition ,immerwéahrende Bekehrung* heifit,
was B. Staehelin Umsteigen vom ,ersten zum zweiten® Ich nennt.

Wer die Fenster einer Kathedrale bewundern will, darf sie nicht von
auflen betrachten, er mufl in die Kirche, in die Tiefe seines Selbst, eintreten,
um dort sehen zu konnen, wie das durchscheinende Sonnenlicht die Bilder
in all ihrer Pracht aufleuchten 148t. Wer den Sinn des Lebens erspiren
will, darf nicht von aufien an die Dinge und Menschen herantreten. Er muf}
durch die Tiir des Leids ins Innere der Liebe eintreten, um in der Licbe
zum anderen den Sinn des Lebens zu erahnen.

Eine Hoffnung
Wissenschaft und Technik sind wunderbare Geschenke an die Menschheit

und miissen geférdert und mit allen Kriften eingesetzt werden. Sie helfen
uns, tiber viele Abgrinde die Briicke zu schlagen.

Doch wenn sie als Fundament des Lebens und als einzige Hoffnung ver-
gbttert, wenn sie zum Heilsbringer erhoben werden, fehlt die Tragkraft.
Sie werden briichig und rissig wie jene Briicke des Sohnes, der um seinen
Vater trauerte.

Gibt es Briicken, aus denen der Mértel nicht herausbrockeln kann? Gibt
es eine Moglichkeit, zu einem Menschen zu werden, der sicher iber die
Briicke hinitibergeht? Konnen die Erfahrungen von Leid und Liebe, die
oben beschrieben wurden, ein Fundament erhalten, das iiber die Tage und
Jahre, das iiber die kurze Spanne des Lebens hinaustrdgt? Gibt es jeman-
den, der den Menschen befreit, damit er nicht krampfhaft seine eigene
Briicke verteidigt und allen den Zugang verwehrt? Wie kénnen wir es ler-
nen, vom Oberflichen-Ich in die Tiefe hinabzusteigen, wo die Liebe nicht
nur Schein, sondern bleibende Wirklichkeit ist?



Eugen Biser 438

Hier ist der Mensch zum letzten Zeugnis und Bekenntnis angefordert.
Hier kann er nur noch Ja oder Nein sagen. Sein Ja aber ist ein Ja des Glau-
bens. Christian Morgenstern gibt sein Bekenntnis in zwei Zeilen.

So ist denn der Mensch ein Samenkorn Gottes.
Die Sonne aber, die ihn reift, ist Christus.

Christus ist Liebe, ist die Liebe, in der unsere Liebe Bestand hat. Er ist der
Weg, die Wahrheit und das Leben, das unseren Weg zum Ziel, unser Su-
chen zur Wahrheit und unser Leben zum Bestand fithrt. Wahrheit ist
Liebe, Wahrheit ist Leben.

Unser Weg aber fithrt durch das Leid in die Liebe hinein, die den ande-
ren Menschen versteht.

Daf} dieser Weg des Leidens und der Liebe kein Irrweg ist, dafir steht
Jesus Christus.

,INur wer Gott kennt, kennt den Menschen«
Romano Guardinis bleibende Aktualitit*

Eugen Biser, Miinchen

Die Fragen, die eine Zeit stellt und vor die sie sich gestelit sieht, werden
zuletzt nicht durch Thesen und Theorien, sondern durch Menschen beant-
wortet — in erster Linie durch jene, denen eine exemplarische Losung ihrer
Lebensprobleme und eine vorbildhafte Selbstgestaltung gelang. In einer
Zeit der organisierten Verfiihrung und der systematischen Destruktion der
iberkommenen Wegweisungen, die Unzihlige in das Vakuum einer tota-
len Orientierungslosigkeit stiirzte, sahen viele in Guardini eine mit der
Aura der Vorbildlichkeit umgebene Leitgestalt. Ist er es, trotz der tiefgrei-
fend gewandelten Bedingungen, auch heute noch? Ist er es wenigstens noch
in dem Sinn, dafl er als Helfer zu der von ihm so iiberzeugend beschriebe-
nen ,Annahme seiner selbst“ in Anspruch genommen werden kann? Und
gibt insbesondere sein Werk noch immer giiltige Auskinfte auf die
menschliche Sinnfrage? Fragen dieser Art konnen nicht durch Beschwo-
* Der Beitrag gibt eine Einfithrung in meine kiirzlich erschienene Monographie: Inter-
pretation und Verdnderung. Werk und Wirkung Romano Guardinis, Schéningh-Verlag,

Paderborn 1979, 152 S., kart. DM 12,80. Verwiesen sei ferner auf den Gedenkband: Ro-
mano Guardini, der Mensch, die Wirkung, Begegnung, Mainz 1979.





