
Peter Grob 428 

Audi am Ende dieses Jahres können wir uns also keinesfalls quietistisch 
beruhigt auf eine Allversöhnungstheorie zurückziehen, •damit die Gnade 
mächtiger werde" (Rom 6, 1). Gerade wenn wir die hoffnungsvollen Texte 
der Bibel besonders hervorheben und ernstnehmen wollen, werden wir 
unsere persönlichen Nöte und alles Leid der Mitmenschen, ja der gesamten 
Schöpfung immer wieder vor Gott bringen und seiner Liebe anvertrauen. 
Genau hier liegt das enge Tor, das alle durchschreiten müssen. Gottes 
Freiheit bleibt souverän, wir können und dürfen sie nicht fixieren. 
Wir dürfen aber Gott überlassen, was ihm allein zusteht. Daß wir nicht 
alles wissen, ist so gesehen keine Bedrohung, sondern Befreiung. Wer nicht 
weiß, wie die Zukunft aussehen wird, kann anfangen, als Optimist zu 
leben. 

In Jesus Christus wurde dieses Geheimnis des Glaubens offenbar. Es ist 
nicht verfügbar und dennoch unwiderruflich bezeugt: Hoffnung für alle. 
Diese gute, Leben und nicht Tod verheißende Offenbarung gilt der gesam- 
ten Schöpfung, ihrem Ursprung, ihrem Bestand und ihrem Ziel. •Aus ihm 
und durch ihn und auf ihn hin sind alle Dinge. Ihm sei Ehre in Ewigkeit." 
(Rom 11,36) Wer davon betroffen ist, kann das nicht mehr als bloße Infor- 
mation denken und weitergeben. Er kann das alles nicht anders glauben 
als so, daß er mitten in der Bedrängnis dieser Zeit ausgerichtet ist auf Got- 
tes Herrlichkeit, betend und dankend, handelnd und hoffend, •jeder nach 
dem Maß des Glaubens, das Gott ihm zugeteilt hat" (Rom 12,3). Gottes 
Liebe will nicht gelehrt, sondern gelebt werden. 

Leid und Liebe • Zeugnis eines Arztes 
Peter Grob, Zürich 

Diesem persönlichen Bekenntnis liegt ein Vortrag zugrunde, der auf 
dem Engadiner Kollegium, 1979, gehalten wurde. Er kann besser als 
Berichte und Abhandlungen dokumentieren, mit welchem Ernst die 
Teilnehmer dieser Versammlung suchten und sich beim Suchen hal- 
fen, bekannten und sich im Bekennen ernstnahmen.     (Schriftleitung) 

Eine Erinnerung 

Ein Mann von fünfundsechzig Jahren kommt zur ärztlichen Praxis wegen 
anhaltenden Hustens. Er wird von Kopf bis Fuß untersucht. Es ist ein 
Mann, dem man seine Lebenserfahrung und Reife ansieht. Aber jetzt ent- 



Leid und Liebe 429 

deckt er sich manchmal sogar beim Weinen - vor Scham wegen der peinli- 
chen Untersuchungen, vor Schmerz wegen der Krankheit. 

Dem Arzt ist bald klar: Das Schicksal dieses Mannes auf Erden ist be- 
siegelt. Sein ganzes Leben gehörte der Familie und dem Beruf. Schon seit 
dem frühen Tod der Frau aber, die er über alle Maßen liebte, war er inner- 
lich gebrochen. Er sah auf sich und sein Leben zurück wie ein Ingenieur, 
der nach harter Arbeit auf sein Werk, auf die Brücke schaut. Mit dem Tod 
seiner geliebten Frau war ihm seine Brücke, kaum verkehrsbereit, einge- 
stürzt. 

Der Ausbruch der Krankheit fiel zusammen mit der Pensionierung und 
mit dem beruflichen Selbständigwerden seines Sohnes. In ihm nämlich, 
mit dem er nach dem Tode seiner Frau zusammenleben durfte, hatte der 
Kranke seinen zweiten neuen Lebenssinn gefunden. Die Freundschaft der 
beiden Männer war von ungewöhnlicher Tiefe. Der Sohn war nicht nur 
Sohn, sondern auch Freund, und vielleicht sogar - durch die Besorgungen 
im Haus - so etwas wie eine Hausfrau für den alten Herrn. Eine engere 
Liebe wie zwischen den beiden Männern läßt sich kaum denken. Der Vater 
legte all sein Sinnen und Trachten in die Förderung seines Sohnes. Und 
der Sohn bemühte sich bewußt um Erfolg im Beruf und auch im Sport - be- 
wußt, weil er seinem Vater und Freund eine Freude bereiten wollte. Über 
den Sinn aber dieser Erfahrungen von Freundschaft und Liebe wurde 
zwischen den beiden nie gesprochen. Niemals wurde der Raum bedacht, in 
dem diese Liebe von beiden wuchs und wachsen konnte. 

Nach der Konsultation beim Arzt beginnt sich die Tragödie abzuzeich- 
nen. Jeder spürt, daß es bald mit dieser Art der Freundschaft und ihren 
gelebten Zeichen vorbei sein werde. Doch die Ärzte verschweigen dem 
Kranken sein bevorstehendes Sterben. Nur der Sohn wird eingeweiht, da- 
mit er den Vater abschirmen könne gegen die drohenden Todes-Boten, vor 
dem Vernehmen des Todesurteils. Doch der Kranke spürt mit sicherem In- 
stinkt sein herannahendes Ende. Aber die Liebe zu seinem Kind ist so groß, 
daß er es mit dieser furchtbaren Tatsache nicht konfrontieren will. Ein 
seltsames Spiel der Liebe beginnt. Jeder verschweigt dem anderen, was er 
weiß. Der Sterbende läßt sich von seinem Sohn zu Veranstaltungen von 
Berufskollegen schleppen, und dort wartet er, bis sein Sohn sich entfernt, 
um dann offen von seinem herannahenden Tod zu sprechen und sich von 
seinen Kollegen zu verabschieden. Der Sohn aber schweigt sich vor allen 
Bekannten über den Tod seines Vaters aus, um ihn zu schützen. 

Beide tragen auf ihre eigene Weise am gleichen Kreuz. Ein jeder ahnt 
von den Bedrängnissen des anderen; aber er spricht nicht darüber, um ihm 
zu helfen. Der Sinn dieses gemeinsamen Kreuzes, an dem beide tragen, 
bleibt unbesprochen. 



Peter Grob 430 

Der Sohn bringt seinen Vater auf den letzten Weg ins Krankenhaus. Der 
würdige, einst so kräftige Herr siecht dahin. Die Lebenszeichen, an die sein 
Sohn sich immer wieder klammert, werden spärlicher. Zuletzt sind es nur 
noch Atemzüge - noch scheint ein schmaler Pfad der Brücke gangbar. Die 
Pausen aber zwischen den Atemzügen sind für den Sohn wie Erdstöße, die 
die kommende Katastrophe des Bebens ankünden. Die Brücke steht vor 
der Zerstörung. 

Der Vater stirbt. Der zurückgebliebene Sohn baut nun auf eine erfühlte 
Brücke zum Vater, die ihm nicht zusammengestürzt zu sein scheint. Aber 
zugleich weiß er nur zu genau, daß der Zement, der die Bausteine des Ver- 
trauens zusammenhielt, längst herausgebröckelt ist. Die Sichtbarkeit, die 
Greifbarkeit des Vaters - das war der Mörtel, der den Bogen des Brücken- 
schlags zusammenhielt. Nun beginnt der Sohn hastig die Brücke mit ande- 
ren Mitteln zu verstreben, zu stützen, zu flicken. Immer aufwendiger und 
prunkvoller werden die Gerüste, die der Brücke dennoch Halt geben sollen. 
Auch andere Menschen möchten an diesem Brückenbau teilhaben. Aber der 
Sohn erlaubt niemandem, darüber zu gehen; er fürchtet - mit Recht - daß 
seine Theater-Brücke der Realität eines festen Ausschreitens nicht stand- 
halten kann; er fürchtet den totalen Einsturz. 

Aber ist die Brücke nicht schon längst eingestürzt? Ist sie nicht nur ein 
Spielgarten-Gebäude, vielleicht hübsch, aber nicht real? 

Wieviele Menschen unserer Zeit handeln wie der Sohn nach dem Tod des 
Vaters; sie wollen Brücken bauen über den Tod hinweg, aber die Brücken 
können nicht mehr tragen. Sie schlagen Brücken über den Abgrund des 
Abschieds; doch der Tod ist stärker. 

Eine Mahnung 

Was die Menschheit in den letzten dreihundert Jahren über die Gesetze 
der Natur erforscht hat, ist großartig, bewundernswert, unfaßbar. Dank- 
bar müssen wir das anerkennen. Wieviel Suchen und Mühen war und ist 
doch darauf gerichtet, das menschliche Leid zu vermindern; und wieviel 
Gelingen gibt es. Was einmal von Gottes Hilfe erwartet wurde und was 
dann ausblieb, das wurde in eigene Hände genommen. Weil Gott uns ent- 
täuscht habe - so schrieb man -, müssen wir Menschen uns selbst helfen. 
Und dankbar dürfen wir heute feststellen, wieviel Hilfe gelungen ist. Die 
Möglichkeiten der Medizin sind von Jahr zu Jahr gewachsen und wachsen 
weiter. 

Doch für den, der sehen will, sind die Schattenseiten des medizinischen 
Fortschritts ebenso offenbar. Je größer unser Wissen vom Menschen und 
unser Können in der Hilfe für den Menschen wird, desto bedrohlicher fal- 



Leid und Liebe 431 

len die Schatten. Je mehr sich der Mensch vor Leid und Schmerz bewahren 
kann, desto tiefer - und unsäglich viel tiefer - trifft ihn der letzte Schmerz 
und das ganze Leid, der Tod dessen, den er liebt. Wo unsere Vorfahren 
noch Zusammenhänge sahen und hoffen durften, trifft den modernen Men- 
schen beim Todesabschied von seinem Freund der Schmerz total und ver- 
nichtend. Auch im Einzelleben fallen die Schatten immer bedrohlicher. Je 
ausgeprägter die Ratio, der Verstand, das Durchschauen von Zusammen- 
hängen und das Analysieren von Gründen werden, desto schwerer wiegt 
der grundlose Tod und der Zerfall des Lebens. 

Ist es nicht sogar die Ratio des Fortschritts, das Einsehen und Analysie- 
ren, das Schuld trägt an dieser Nacht der Sinnlosigkeit? Die einseitige na- 
turwissenschaftliche Betrachtungsweise hat den Menschen befähigt, das 
Leiden des anderen Menschen gleichsam nackt, wie auf einem Röntgen- 
schirm, zu beobachten. Der Beobachter muß von seinen eigenen Gefühlen 
abstrahieren, um dieses Leid gründlich, •naturwissenschaftlich", •rational" 
analysieren zu können. Dann nämlich kann er am Leid des anderen arbei- 
ten wie an einem Gegenstand. Dann nämlich kann er das Leid einordnen, 
verstehen, katalogisieren, in die Kausalverkettung einfügen und so zu 
heilen versuchen - aber damit beginnt man das, was Leid wirklich ist, aus 
dem Blick zu verlieren. 

Um etwas wirklich zu erfassen und zu bewältigen, muß es sichtbar wer- 
den. Leid aber - in der zu Beginn erzählten Tiefe - wird niemals sichtbar 
durch distanziertes Erklären. Karl Jaspers hat das Erklären von Leid, wie 
es im medizinischen Fachbuch geschieht, unterschieden vom Verstehen des 
Leids, was dem Menschen, der Mediziner sein will, eigentlich ansteht. 

Verstehenwollen aber bedeutet, sich so gut wie möglich mit dem ande- 
ren - seinem Leid und seiner Freude - zu identifizieren. Dadurch wird das 
fremde zum eigenen Leid. Diese liebende Identifikation mit dem Leiden- 
den aber reißt einen selbst ins Leidvolle hinein, kann einen selbst verwir- 
ren und lähmen. Aber zugleich bleibt das Handeln am kranken Menschen 
mit den heutigen distanzierenden Möglichkeiten der Medizin unbedingt 
notwendig, um dem Kranken zu helfen. Die Kunst zu helfen besteht in 
einem ständigen Hin-und-Her zwischen mitleidender Identifikation und 
distanzierter Beobachtung und Analyse, zwischen dem Getroffensein vom 
Leid und dem Abstandnehmen beim Untersuchen. 

Völlige Distanz von allem Leid aber gibt es nicht. Es liegt im mensch- 
lich-körperlichen Dasein, daß ein jeder leiden muß, daß man das letzte 
Leid nicht wegmanipulieren, höchstens weglügen kann. Jeder Mensch muß 
sterben und lernt spätestens in seinem Tod, was es heißt: zu sterben, zu 
leiden. Wer wirklich helfen will, sollte zuerst dieses annehmen, er muß 
durch das eigene Kreuz gehen, muß leiden lernen. Durch das Kreuz gehen 



Peter Grob 432 

heißt aber, das Kreuz auch akzeptieren - das eigene vielleicht notgedrun- 
gen zuerst; aber im eigenen auch und gerade das fremde. Wir würden 
zerbrechen, wenn wir wie Nietzsches Zarathustra es versuchten, durch eine 
Hintertür zu entfliehen. Nietzsches Übermensch ruft aus: •Was liegt an 
meinem Mitleiden? Ist nicht Mitleid das Kreuz, an das der genagelt wird, 
der die Menschen liebt? Aber mein Mitleiden ist keine Kreuzigung!" 

Diese Distanzierung treibt in die Wüste der Einsamkeit, ist tödlich. Je 
früher und tiefer ein Mensch das Sterben und Sterben-Können lernt, desto 
früher ist er für den Einsatz am Menschen, für das Wohl der Allgemein- 
heit frei. Freisein bedeutet hier, frei sein von der beengenden Erfahrungs- 
weise, die nur das sieht, was für mein eigenes kleines Wohlbefinden in die- 
sem Augenblick gut ist. 

Unsere schnellebige Zeit verschafft diesem Vordergrund-Ich Erfahrung 
über Erfahrung; sie preist Konsumgüter und -tätigkeiten an, die angeblich 
hilfreich und gesund seien. Vordergründige Ratschläge werden gegeben, 
um die Notwendigkeit einer bestimmten Sache hervorzuheben. Der Mensch 
wird im Glauben gewiegt, er brauche sich nur dies und das zu besorgen, 
um glücklich zu sein. Er solle nur für sich selbst das Beste und möglichst 
viel davon in Anspruch nehmen. Das sei es. 

Doch während er konsumiert, gleitet die Zeit an ihm vorbei. Und der 
Mensch erlebt sich von neuem - da er die Zeit nur nach ihrer Längendi- 
mension bemißt - als eingespannt zwischen Geburt und Tod. Diese kurze 
Lebensspanne bringt ihn in Zeitdruck; er muß möglichst viel an Erlebnis 
einsammeln. Und am Ende steht unser heutiger sinnloser, stumpfsinniger 
Verschleiß von Herzensenergie. Es geht dem Menschen so wie mit den von 
der Werbeindustrie angepriesenen Erholungsaufenthalten auf dem Land 
und in den Bergen; man meint dort die wahre Erholung zu finden - aber 
wie gesund und erholsam ein Sonntag im stockenden Verkehr dann wird, 
braucht man nicht zu karikieren. Die Oberflächlichkeit der Leidbewälti- 
gung stößt noch tiefer in die Ausweglosigkeit. 

Man kann das Leid und den Schmerz des Menschen nicht ausschließlich 
von der objektivierten körperlichen Seite her angehen. Das Wesentliche 
vom Leiden ist doch die Erfahrung von Leid. Und diese Erfahrung hängt 
von der Bewußtheit des Menschen ab. Bewußtheit meint nicht einfach die 
Erklärung gewisser Tatbestände. Bewußtheit heißt hier: Verstehen. Be- 
wußtheit bedeutet nicht nur Wissen, sondern es selbst sein, Bewußt-Sem. 
Es heißt, sich wissend, erfahrend, bewußt in die gemeinte Wirklichkeit hin- 
einstellen. Es ist nicht nur das Gewahrwerden von naturwissenschaftlichen 
Zusammenhängen innerhalb der Dingwelt - was für die Sinnfrage des 
Lebens nur äußeres Verstehen und formale Einsicht bringt. Mit Bewußt- 
sein steht man selbst erfahrend in den Wirklichkeiten, um die es geht. 



Leid und Liebe 433 

Heidegger hat bloßes Wissen als Seinsvergessenheit gebrandmarkt; da- 
mit bleibt der Mensch bei etwas stehen, was im letzten doch nur Formalität 
bedeutet. Jede Form aber trägt in sich einen Inhalt. Unser technischer, 
•wissender" Umgang mit den Dingen bleibt bei der Form stehen; läßt den 
•Inhalt", den •Sinn" vergessen. Es ist, als ob man eine einzige Seite aus 
dem Ganzen herauslöst und für sich betrachtet, als ob man aus dem leben- 
digen Organismus einen einzigen Vollzug herausstanzt und ihn damit vom 
Strom des Lebens abschneidet, ihn tötet. 

Ein Mensch aber, der bewußt lebt, will die tieferen Lebenszusammen- 
hänge erspüren - nicht nur beschreiben und analysieren, sondern erleben. 
Und das ist doch die Not der Zeit, daß sie den inneren Zusammenhang der 
Vielfalt nicht mehr spürt; das ist ihr tiefstes und eigentliches Leid, daß sie 
diese Ganzheit nicht mehr erfährt. Leid macht uns auf die Ganzheit auf- 
merksam, tief und grausam. Liebe aber will diese Spaltung überbrücken. 

Wissenschaftlich-technisch sehen heißt: herausgestanzte Formen greifen 
und begreifen. Wer aber lieben kann, der sieht den inneren Zusammen- 
hang, der all diese Formen und ihre Inhalte verknüpft. Und Liebe kann 
gelernt, muß gelernt werden. Das Leid, in der existentiellen Tiefe wahr- 
genommen, sollte ein Wegweiser dazu sein. 

Eine Besinnung 

Führen wir uns an einer Rose vor Augen, was gemeint ist. Seit Linne wis- 
sen wir um das •Formale" an der Rose. Sie hat fünf Kronblätter, die man 
nicht von den unzähligen umgewandelten Staubblättern unterscheiden 
kann; fünf Kelchblätter; einen unterständigen Fruchtknoten und wechsel- 
ständige, unpaarig gefiederte Laubblätter. 

Wie anders aber wird sich Friedrich Rückert der Rose bewußt. In welch 
großem Zusammenhang von Schönheit und Leben steht bei ihm die Erfah- 
rung der Rose: 

Die volle Rose glüht so rein in sich beschlossen. 
In Duft ist ihr Gemüt, in Licht ihr Geist ergossen. 
Wer sich in sie vertieft, der spürt vollendet ganz die Schöpfung, 
und es trieft die Welt von Gottes Glanz. 

Wer die innere Ordnung von Natur und Mensch studiert und dabei ver- 
sucht, sich in ihr und sie in sich selbst wiederzufinden, der wird gewahrwer- 
den, daß er Teil dieser Gesetzmäßigkeit ist, der fühlt diese Ordnung in 
sich und nicht nur außerhalb seiner selbst, der entdeckt sich selbst in dieser 
Ordnung und gewinnt darin seinen Halt. 



Peter Grob 434 

Leid und Schmerz nun bedeuten, daß einer in sich selbst das Ende dieser 
Ordnung verspürt, während diese Ordnung aber in der Welt um ihn 
herum weiter besteht. Das Bewußtsein von Liebe aber schlägt die Brücke 
von innen und außen, läßt die menschliche Erfahrung, das menschliche Be- 
wußtsein in der bestehenden äußeren Ordnung wach bleiben, obgleich die 
innere Ordnung zu zerbrechen scheint. Die bewußte Erfahrung von Liebe 
läßt eine Gewißheit aufblühen, nicht verloren, nicht allein, nicht einsam 
dem Zerbrechen ausgeliefert zu sein. 

Wo sich aber der körperliche Schmerz mit der Angst vor Isolation, vor 
Liebesleere verbindet, dort steigert sich die Leid-Erfahrung ins Unermeß- 
liche. Isolation hindert die Erfahrung von Liebe, stellt den Menschen in die 
angstvolle Einsamkeit. Aber was erfährt denn ein Sterbender, der von 
Schläuchen, Drähten und Maschinen umringt ist, anderes als Isolation? 
Was erfährt denn der körperlich Behinderte, den man in der anonymen 
Gesellschaft eines Heims untergebracht hat, anderes als Isolation? Was er- 
fährt denn ein gebrechlicher alter Mann, den man im Greisenasyl ver- 
steckt, anderes als Isolation? Was erfährt der kontakt-schwache, psychische 
Kranke in seiner Zelle anderes als Isolation? 

Der unausgesprochene, aber deutlich vernehmbare Vorwurf hinter die- 
sen Fragen richtet sich nicht gegen die Menschen, die in diesen Institutio- 
nen arbeiten und den •isolierten" Menschen Hilfe bringen möchten. Der 
Vorwurf geht gegen jenen Ungeist, der sich in unserer Gesellschaft breit 
gemacht hat, und der meint, man könne das Problem des Leids lösen durch 
Institutionen, in denen man die Leidenden unterbringt. Die Gesellschaft 
unterstützt diese Institutionen mit Geld und glaubt, sich so vor den harten 
Tatsachen des Lebens schützen zu können. Geld soll die Konfrontation mit 
dem Leid und dem Tod verhindern. 

Wäre es nicht Zeit, dieser Vogel-Strauß-Politik ein Ende zu bereiten? 
Es ist eine Vogel-Strauß-Politik - denn irgendwann ergreift die Isolation 
und das Leid einen jeden Menschen selbst. Man wird einmal selbst in der 
sogenannten •Sterbe-Klinik" oder einer Zelle liegen, man wird selbst die 
Einsamkeit des Sterbens erfahren. 

Überwunden werden kann diese Vogel-Strauß-Politik nur, wenn die 
Menschen spüren, daß sie selbst schlußendlich die Leidtragenden sind. Alle 
wollen doch Gesundheit, Glück, Sinnerfahrung. Doch es muß allen wieder 
bewußt werden, daß man Gesundheit, Glück, Sinnerfahrung nur findet, 
wenn man auch bereit ist, das Kreuz des Lebens auf sich zu nehmen; wenn 
man aus der egoistischen Isolation hinaustritt und mitfühlt, mit-bewußt 
wird am Leid der anderen; wenn man sich hineinbegibt in die größere Da- 
seinsordnung, die nur deshalb auch sinnvoll ist, weil sie das Kreuz mit- 
nimmt und mitträgt. 



Leid und Liebe 485 

Es geht hier nicht um ein Einhämmern, wie es die Massenmedien tun 
können: Mensch, du mußt sterben, du mußt leiden! Es geht um ein lieben- 
des Sich-Herantasten an die Gewißheit: Mein Leben steht in einem größe- 
ren Zusammenhang, in einem größeren Sinn; das Leid und Mitleiden öffnet 
den Raum des Größeren. Die Liebesbotschaft kann niemals durch Mani- 
pulation verbreitet werden; sie schreitet vorsichtig voran - von Erfahrung 
zu Erfahrung. 

Wer also aufrichtig das Leid der Welt mindern möchte, darf nicht nur 
organisieren, darf nicht nur Institutionen errichten und finanziell unter- 
stützen, darf nicht nur analysieren und untersuchen, Heil-Mittel anwen- 
den und Methoden ansetzen. Wer das Leid der Welt vermindern möchte, 
muß Vorbild sein, selbst in Liebe das Leid bestehen: nicht der hektische 
Manager eines Großkrankenhauses, sondern der Liebende in Demut und 
Wohlwollen. Wer in der heutigen Zeit Sinn erfahren und anderen zur 
Sinnerfahrung verhelfen will, darf nicht nur die materiellen und wirtschaft- 
lichen Gesetze berücksichtigen, er muß auf der Suche nach den geistigen 
Werten sein. Die geistigen Gesetze aber sind die der Liebe. Wenn das Mit- 
glied einer Seilschaft bei einer Bergwanderung die Gesetze der Schwerkraft 
nicht berücksichtigt, läuft es Gefahr, mit seinen Kameraden in den Ab- 
grund zu stürzen. Wer in seinem Leben die Gesetze der Liebe nicht berück- 
sichtigt, reißt sich und viele andere mit sich ins Unglück. 

Die Menschheit wird aus dem heutigen Teufelskreis nur herauskommen, 
wenn sie überall - besonders aber dort, wo Ausbildung und Erziehung 
geschehen - mit dem Umdenken beginnt. Die Eltern geben den Kindern 
die Maßstäbe. Die Lehrer prägen die Urteilskraft über das, was zu loben 
und was zu tadeln ist. Die Professoren legen die Bahnen fest für künftige 
Entwicklungen. Es dürfen in der medizinischen Ausbildung nicht nur 
Techniker, sondern vor allem Helfer für die Menschen ausgebildet werden. 
Es müssen Menschen sein, die an der Spitze von großen Verbänden und 
Gemeinschaften stehen, nicht aber Manager und Techniker der Macht. 

Die Industrie muß spüren und fühlen lassen, daß es ihr nicht um sinn- 
lose Produktion von möglichst viel Konsumgütern geht, sondern um den 
Menschen, um den Menschen, der da kauft, aber auch um den, der in der 
Produktion tätig ist. Die Massenmedien müssen aus Verantwortung ein- 
gesetzt werden, aus Liebe. 

Es gibt tatsächlich nur den einen Weg: immer und überall die Liebe zu 
verkünden, und - mehr noch - Liebe zu leben. 

Ein Bekenntnis 

Wir leben heute in einer bekenntnislosen Zeit. Mißbrauch von Wahrheits- 
lehren und Vermischung der Weisheiten aus verschiedenen Kulturkreisen 



Peter Grob 436 

haben zu großer Verwirrung geführt. Weil man erfahren hat, daß der 
Vollzug von Liebe wichtiger ist als das Predigen darüber, hat man das 
Predigen und Bekennen vergessen und verachtet. Aus der Erfahrung her- 
aus, daß der Vollzug von Liebe wichtiger sei als das Predigen darüber, 
übersah man das Predigen und Bekennen. Und so glauben heute viele 
junge Menschen, daß sie - durch psychologische Kniffe von Hemmungen 
befreit - aus sich heraus über •gut" und •bös" Bescheid wüßten und urtei- 
len können. Die falsche Toleranz, die auf Bekenntnis und Unterrichtung 
verzichtet, läßt aber jeden einzelnen im Gefängnis seiner eigenen Wert- 
vorstellungen schmachten. Wo niemand mehr wagt, von der Wahrheit und 
dem Guten zu sprechen, wo kein Bekenntnis für die als recht erkannte Sa- 
che mehr stattfindet, wird ein jeder im eigenen Befangensein belassen. Wo 
man sich und andere in totale Freiheit entlassen möchte • ohne den vor 
einander bekannten Standpunkt -, entläßt man sich und andere in eine 
totale, verschlossene Unfreiheit, in das Gefangensein in der eigenen Mei- 
nung. 

Zur Befreiung aus dieser Verschlossenheit brauchen wir das Glaubensbe- 
kenntnis des einzelnen Menschen. Das Bekennen entspricht dem Sich-Öff- 
nen - nach außen zum anderen und vom anderen her nach innen. Ohne 
Öffnung nach außen und nach innen gibt es keine Kommunikation; und erst 
aus der Kommunikation wächst die Frucht des vertieften, wahren Bewußt- 
seins. Das Sich-Bekennen als Sich-nach-außen-öffnen bedeutet doch keine 
Distanzierung, kein Sich-Abgrenzen von Menschen, die anders denken; 
sondern es ist im Gegensatz ein Sich-Preisgeben. Man setzt sich der Kritik 
der anderen aus; besonders dann, wenn man nicht nach den Maßstäben zu 
leben vermag, zu denen man sich bekennt. 

Nur für Ungläubige tragen Glaubensbekenntnisse das Gesicht von Di- 
stanzierung und Abgrenzung. Wo aber wirklich religiöse Menschen auf- 
einandertreffen, zeigt sich die innere Wahrheit des •Bekennens": Bekennt- 
nis ist nötig, damit eine existentielle religiöse Begegnung entsteht. Religion 
aber und auch religiöse Begegnung sind notwendig für Menschwerdung. 
Ohne das bekennende Sprechen über Fragen menschlicher Religiosität ist 
es uns nicht möglich, voll und ganz Mensch zu werden. 

Bei allem Predigen aber darf das oberste Prinzip nicht vergessen wer- 
den: Den anderen nicht einengen, ihm nicht weh tun, sondern ihn freima- 
chen. So schreibt Rilke: 

Denn das ist Schuld, wenn irgendeines Schuld ist: 
Die Freiheit eines Lieben nicht vermehren 
um alle Freiheit, die man in sich aufbringt; 
wir haben, wenn wir lieben, ja nur dies: 



Leid und Liebe 437 

einander lassen, denn daß wir uns halten, 
das fällt uns leicht und ist nicht erst zu lernen. 

Dem offenen Bekenntnis nach außen entspricht ein inneres öffnen, das 
•Einanderlassen", Hingabe, vertrauensvolles Preisgeben, Sich-Selbst-Los- 
lassen bedeutet. Nur so kann die Erfahrung von Harmonie und Zusam- 
mengehörigkeit entstehen- auch mit dem anderen Menschen, der ein ande- 
res Bekenntnis spricht. Und hier kommt von neuem das berufene 
Zusammengehören von Liebe und Leid, von •Zugehen auf den anderen" 
und •Loslassen von sich selbst" zum Ausdruck. Ein Bekenntnis kommt nur 
dann aus der Tiefe des Menschen, wenn dieser zugleich demütig von sich 
absehen kann; denn nur dann ist es von Liebe und nicht von Recht-Haben 
getragen. Dann erst geschieht das, was Goethe •Stirb und Werde" genannt 
hat, was in der christlichen Tradition •immerwährende Bekehrung" heißt, 
was B. Staehelin Umsteigen vom •ersten zum zweiten" Ich nennt. 

Wer die Fenster einer Kathedrale bewundern will, darf sie nicht von 
außen betrachten, er muß in die Kirche, in die Tiefe seines Selbst, eintreten, 
um dort sehen zu können, wie das durchscheinende Sonnenlicht die Bilder 
in all ihrer Pracht aufleuchten läßt. Wer den Sinn des Lebens erspüren 
will, darf nicht von außen an die Dinge und Menschen herantreten. Er muß 
durch die Tür des Leids ins Innere der Liebe eintreten, um in der Liebe 
zum anderen den Sinn des Lebens zu erahnen. 

Eine Hoffnung 

Wissenschaft und Technik sind wunderbare Geschenke an die Menschheit 
und müssen gefördert und mit allen Kräften eingesetzt werden. Sie helfen 
uns, über viele Abgründe die Brücke zu schlagen. 

Doch wenn sie als Fundament des Lebens und als einzige Hoffnung ver- 
göttert, wenn sie zum Heilsbringer erhoben werden, fehlt die Tragkraft. 
Sie werden brüchig und rissig wie jene Brücke des Sohnes, der um seinen 
Vater trauerte. 

Gibt es Brücken, aus denen der Mörtel nicht herausbröckeln kann? Gibt 
es eine Möglichkeit, zu einem Menschen zu werden, der sicher über die 
Brücke hinübergeht? Können die Erfahrungen von Leid und Liebe, die 
oben beschrieben wurden, ein Fundament erhalten, das über die Tage und 
Jahre, das über die kurze Spanne des Lebens hinausträgt? Gibt es jeman- 
den, der den Menschen befreit, damit er nicht krampfhaft seine eigene 
Brücke verteidigt und allen den Zugang verwehrt? Wie können wir es ler- 
nen, vom Oberflächen-Ich in die Tiefe hinabzusteigen, wo die Liebe nicht 
nur Schein, sondern bleibende Wirklichkeit ist? 



Eugen Bis er 438 

Hier ist der Mensch zum letzten Zeugnis und Bekenntnis angefordert. 
Hier kann er nur noch Ja oder Nein sagen. Sein Ja aber ist ein Ja des Glau- 
bens. Christian Morgenstern gibt sein Bekenntnis in zwei Zeilen. 

So ist denn der Mensch ein Samenkorn Gottes. 
Die Sonne aber, die ihn reift, ist Christus. 

Christus ist Liebe, ist die Liebe, in der unsere Liebe Bestand hat. Er ist der 
Weg, die Wahrheit und das Leben, das unseren Weg zum Ziel, unser Su- 
chen zur Wahrheit und unser Leben zum Bestand führt. Wahrheit ist 
Liebe, Wahrheit ist Leben. 

Unser Weg aber führt durch das Leid in die Liebe hinein, die den ande- 
ren Menschen versteht. 

Daß dieser Weg des Leidens und der Liebe kein Irrweg ist, dafür steht 
Jesus Christus. 

•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 
Romano Guardinis bleibende Aktualität* 

Eugen Biser, München 

Die Fragen, die eine Zeit stellt und vor die sie sich gestellt sieht, werden 
zuletzt nicht durch Thesen und Theorien, sondern durch Menschen beant- 
wortet - in erster Linie durch jene, denen eine exemplarische Lösung ihrer 
Lebensprobleme und eine vorbildhafte Selbstgestaltung gelang. In einer 
Zeit der organisierten Verführung und der systematischen Destruktion der 
überkommenen Wegweisungen, die Unzählige in das Vakuum einer tota- 
len Orientierungslosigkeit stürzte, sahen viele in Guardini eine mit der 
Aura der Vorbildlichkeit umgebene Leitgestalt. Ist er es, trotz der tiefgrei- 
fend gewandelten Bedingungen, auch heute noch? Ist er es wenigstens noch 
in dem Sinn, daß er als Helfer zu der von ihm so überzeugend beschriebe- 
nen •Annahme seiner selbst" in Anspruch genommen werden kann? Und 
gibt insbesondere sein Werk noch immer gültige Auskünfte auf die 
menschliche Sinnfrage? Fragen dieser Art können nicht durch Beschwö- 

* Der Beitrag gibt eine Einführung in meine kürzlich erschienene Monographie: Inter- 
pretation und Veränderung. Werk und Wirkung Romano Guardinis, Schöningh-Verlag, 
Paderborn 1979, 152 S., kart. DM 12,80. Verwiesen sei ferner auf den Gedenkband: Ro- 
mano Guardini, der Mensch, die Wirkung, Begegnung, Mainz 1979. 




