
Eugen Bis er 438 

Hier ist der Mensch zum letzten Zeugnis und Bekenntnis angefordert. 
Hier kann er nur noch Ja oder Nein sagen. Sein Ja aber ist ein Ja des Glau- 
bens. Christian Morgenstern gibt sein Bekenntnis in zwei Zeilen. 

So ist denn der Mensch ein Samenkorn Gottes. 
Die Sonne aber, die ihn reift, ist Christus. 

Christus ist Liebe, ist die Liebe, in der unsere Liebe Bestand hat. Er ist der 
Weg, die Wahrheit und das Leben, das unseren Weg zum Ziel, unser Su- 
chen zur Wahrheit und unser Leben zum Bestand führt. Wahrheit ist 
Liebe, Wahrheit ist Leben. 

Unser Weg aber führt durch das Leid in die Liebe hinein, die den ande- 
ren Menschen versteht. 

Daß dieser Weg des Leidens und der Liebe kein Irrweg ist, dafür steht 
Jesus Christus. 

•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 
Romano Guardinis bleibende Aktualität* 

Eugen Biser, München 

Die Fragen, die eine Zeit stellt und vor die sie sich gestellt sieht, werden 
zuletzt nicht durch Thesen und Theorien, sondern durch Menschen beant- 
wortet - in erster Linie durch jene, denen eine exemplarische Lösung ihrer 
Lebensprobleme und eine vorbildhafte Selbstgestaltung gelang. In einer 
Zeit der organisierten Verführung und der systematischen Destruktion der 
überkommenen Wegweisungen, die Unzählige in das Vakuum einer tota- 
len Orientierungslosigkeit stürzte, sahen viele in Guardini eine mit der 
Aura der Vorbildlichkeit umgebene Leitgestalt. Ist er es, trotz der tiefgrei- 
fend gewandelten Bedingungen, auch heute noch? Ist er es wenigstens noch 
in dem Sinn, daß er als Helfer zu der von ihm so überzeugend beschriebe- 
nen •Annahme seiner selbst" in Anspruch genommen werden kann? Und 
gibt insbesondere sein Werk noch immer gültige Auskünfte auf die 
menschliche Sinnfrage? Fragen dieser Art können nicht durch Beschwö- 

* Der Beitrag gibt eine Einführung in meine kürzlich erschienene Monographie: Inter- 
pretation und Veränderung. Werk und Wirkung Romano Guardinis, Schöningh-Verlag, 
Paderborn 1979, 152 S., kart. DM 12,80. Verwiesen sei ferner auf den Gedenkband: Ro- 
mano Guardini, der Mensch, die Wirkung, Begegnung, Mainz 1979. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Mensdien" 439 

rungen seiner Größe beantwortet werden. Dafür hat seine Wirkungsge- 
schichte in der Zeit der unmittelbar nach seinem Tod (am 1. Oktober 1968) 
ausgebrochenen Studentenrevolte eine viel zu tiefe Zäsur erlitten. Nur 
der Versuch einer lebendigen Wiederbegegnung mit ihm kann weiterhel- 
fen. In diesem Interesse sei hier, ebenso behutsam wie eindringlich, ge- 

fragt: 
Wer ist Romano Guardini? Bei kaum einer Gestalt der jüngsten Gei- 

stesgeschichte muß so streng im Sinn dieser Werfrage nach dem Per- 
sonsein gefragt werden wie bei ihm! Denn er wußte wie kaum ein anderer 
um die Identitätsnot des heutigen Menschen. Und er traf den Kern seines 
Existenzproblems, als er die •Annahme seiner selbst" die zentrale Aufgabe 
heutiger Selbstverwirklichung nannte. Hätte er das gekonnt, wenn er die- 
ses Problem nicht zuvor an sich selbst erfahren, ausgestanden und aufge- 
arbeitet hätte, wenn er nicht unter Kämpfen und Niederlagen das unver- 
wechselbare •Er selbst" geworden wäre? Wer war er also? 

Bei kaum einem scheint sich diese Frage leichter beantworten zu lassen 
als bei ihm! Denn sein Leben stand von den Anfängen an im Licht einer 
sich ständig verbreiternden Öffentlichkeit. Und diese Öffentlichkeit war kei- 
ne diffuse Masse. Vielmehr bildete sie sich um Guardini wie um einen Kri- 
stallisatonskern aus. Doch nicht nur dies; fast alle, die einmal in das Kraft- 
feld seiner Persönlichkeit getreten waren, blieben ihm in Verehrung und 
Bewunderung lebenslang verbunden. Nichts scheint also leichter zu sein, als 
sein Bild aus der Resonanz dieses Umkreises zu erheben. Doch hier beginnt 
die Schwierigkeit: aus dieser Resonanz ergibt sich kein Bild. Man spricht 
von Guardini als einem begnadeten Erzieher, einer wegweisenden Leit- 
figur und gar einem •zeitgenössischen Kirchenvater". Die Befragung des 
•Umkreises" führt somit allenfalls zu rühmenden Klischeeauskünften. 
Klarheit über die Person ist auf diesem Weg nicht zu gewinnen. Selbst die 
Freunde äußerten sich, bei aller Bekundung ihrer Ehrfurcht und Bewunde- 
rung, im Blick auf das, was und wer Guardini letztlich war, eigentümlich 
hilflos. Wie von einer magischen Grenze zurückgehalten, trat bis zur Stun- 
de auch keiner von ihnen mit der längst überfälligen Guardini-Biographie 
hervor. Aber verfügt die Gegenwart, so ist angesichts dieses Defizits unver- 
züglich zu fragen, überhaupt noch über ein Organ für menschliche Größe, 
und zumal für Persönlichkeiten, die ihrer Umgebung als Orientierungs- 
und Leitgestalten galten? 

Indessen gibt es einen anderen Weg der Annäherung, auf den kein 
Geringerer als Guardini selbst verweist. Seine Eröffnungsrede zum Ber- 
liner Katholikentag (von 1952) stellte er unter das programmatische Motto: 
•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen." Wenn man sich an die Leit- 
linie dieses Satzes hält, gibt es sehr wohl eine Antwort auf die Ausgangs- 



Eugen Biser 440 

frage. Aber sie führt weder über autobiographische Äußerungen noch über 
das Zeugnis des Hörer- und Freundeskreises, sondern über das Gottesbild 
Guardinis. Doch was lehrte er über Gott? Wer so fragt, sieht sich vor eine 
unerwartete Tatsache gestellt. Guardinis Gesamtwerk erweist sich ihm 
als eine einzige, nur in verschiedenen Medien gespiegelte Gotteslehre. 
Mehr noch: sein Denken kreist insgesamt um das Gottesgeheimnis, um den 
Gott Jesu Christi, um den Gott seiner Kirche, um den Schöpfer und Rich- 
ter, um Gott in der Weltentiefe, im Zielgrund des Menschseins, im Be- 
weggrund der Menschenbildung, im Kampffeld der Politik. Und ebenso 
spiegelt sich ihm das Gottesgeheimnis in der Lebensform und Denkweise 
der von ihm gedeuteten Gestalten: im Ringen Augustins, in der Jenseits- 
wanderung Dantes, in der Denkwelt Pascals, im Figurenspiel Dostojews- 
kijs, in der Späthymnik Hölderlins. Insofern gelten die Sätze, mit denen 
er den Ansatz des augustinischen Denkens freilegt, unverkennbar auch für 
ihn selbst: 

Wo stehe ich? Wo bin ich mit Bezug auf Gott? Wo ist Gott mit Bezug 
auf mich? Habe ich einen Ort ohne Gott? Offenbar nicht, denn ich bin 
durch ihn geschaffen, bestehe nur durch ihn und auf ihn hin. Hat Gott 
einen Ort ohne mich? Ohne Zweifel, denn er bedarf meiner nicht; er 
besteht durch sich selbst und in sich selbst.1 

So entsteht zwischen Gott und seinem Bekenner ein lebenslanges Wechsel- 
verhältnis, das durch die Fragen •Was bist Du mir?" und •Was bin ich 
Dir?" in Atem gehalten wird. Damit tritt Guardini in die Spur der bis in 
vorchristliche Zeit zurückgehenden Vorstellung, daß der vom Blick Gottes 
getroffene Mensch für das Gottesgeheimnis hellsichtig und zu seiner Schau 
befähigt wird. Mit raschem Zugriff riß er in seinen Altersjahren noch 
den Schleier von einem letzten Fenster weg: Gott im Medium seiner eige- 
nen Absolutheit. Nun ging es für ihn nicht mehr um die menschliche Got- 
tesfrage, sondern um den durch Gott befragten - und in Frage gestellten - 
Menschen in seiner Welt. Gerade damit aber hatte er jenen Kreis 
durchlaufen, mit dem er gleichzeitig die Sinnbewegung seiner eigenen Per- 
son beschrieb. Es kommt nur darauf an, die wichtigsten •Stationen" dieses 
Kreislaufs auszumachen. 

Theozentrische Frömmigkeit 

Guardini hätte nicht durch die Denkerfahrung Augustins, Dantes, Pascals 
und Hölderlins hindurchgegangen sein müssen, wenn er affirmativ, in 
1 Guardini, Anfang. Eine Interpretation der fünf ersten Kapitel von Augustins Bekennt- 
nissen, Kolmar 1943, 31. 



• Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 441 

Begriffen und Thesen, von Gott geredet hätte. So aber sprach er in ehr- 
fürchtiger Distanz von dem, den er wie Hölderlin als anrührende Macht, 
wie Pascal als den dem denkenden Zugriff Entrückten, wie Dante als den 
Zielgrund des Weltgeschehens, wie Augustinus als den Fluchtpunkt der 
Lebensbewegung verstand. Von diesem Pathos der Distanz ist seine ge- 
samte Religiosität getragen; doch trägt dieses Pathos auch ihn, da er aus 
der Distanz das Maß seines Denkens und nicht zuletzt seines erzieherischen 
Handelns herleitet. In noch stärkerer Formalisierung dieses Befunds könn- 
te man sagen, daß Gott für Guardini das nur in Paradoxen zu denkende 
Geheimnis war: fern, wie nur eine paradoxe Wahrheit es sein kann; aber 
auch unmittelbar und zu Herzen gehend nah, weil das Paradox alle Ver- 
mittlungen beiseite stößt und davon ungehindert ins Innerste dringt. 

Von hier aus werden die beiden Schwerpunkte der Gotteslehre Guardi- 
nis verständlich: die Betonung des Herrentums Gottes auf der einen und 
die seiner Erfahrbarkeit auf der andern Seite. Denn Gott ist für Guardini 
zunächst dort, wohin sich der Mensch immerfort übersteigt, ohne des Ziels 
dieses Uberstiegs jemals habhaft werden zu können. Davon weiß das ein- 
fachste und vielleicht kostbarste Gottesbewußtsein: Er ist da. 

Man kann nicht leicht darüber sprechen, weil eigentlich nichts zu sa- 
gen ist. Es handelt sich ja nicht darum, daß Gott so sei oder so; daß 
Er diese oder jene Eigenschaft habe; daß Er dieses tue oder anderes. 
Das alles ist hier nicht das Eigentliche. Sondern nur: Er ist da. Und 
ebendann: Er ist Er.2 

Dieser Unzugänglichkeit Gottes in seinem Herrentum korrespondiert in 
dialektischer Entsprechung seine Gegenwart in der menschlichen Innerlich- 
keit. Sie ist, wie Guardini in einer Lehrrede (von 1934) darlegt, nicht etwa 
ein •Raum in uns, der bereitstünde und in den Gott kommen könnte", son- 
dern die Wirkung des sich zu uns neigenden Gottes3. Was ist, so gesehen, 
diese Innerlichkeit? Guardini antwortet: 

Das, •wo" Gott ist. Und wo ist Gott? In ihm selbst. Gottes Ernst - 
das ist der Ort, wo er ist. Gottes Freude an sich selbst - das ist der 
Ort, wo er ist. Die Erkenntnis, mit der er sein eigenes Wesen durch- 
dringt - das ist der Ort, wo er ist. Die vollkommene Ermessung seiner 
ewigen Größe, die liebende Bejahung seiner Heiligkeit - das ist der 

Ort, wo Gott ist.4 

2 Wie man um Gott weiß, in: Der Weg zum Mensch-Werden, Mainz 1975, 123. 
3 Unterscheidung des Christlichen, Mainz 1935, 311. 
4 Ebd. 



Eugen Biser 442 

Zu dieser dialektischen Bestimmung des Göttlichen sah sich Guardini durch 
seine Lehre von den beiden Daseinspolen geführt, die er schon in seiner 
frühen Studie •Der Gegensatz" (von 1925) entworfen, jedoch erst in der 
Auseinandersetzung mit Hölderlin zur vollen Klärung geführt hatte. In 
dieser abschließenden Form besagt sie, daß dem von Gott gebildeten 
•Oben", das zugleich Wahrhaftigkeit, Schönheit und Würde besagt, kein 
•Unten" gegenübergestellt werden darf, weil sonst eine dualistische Pola- 
risierung entstünde. Anstatt als Höhe und Tiefe müssen die Daseinspole 
somit •als Oben und Innen, Höhe und Innerlichkeit", bestimmt werden5. 
Der Dimension des •Oben" entspricht der hoheitsvoll waltende, in Herr- 
lichkeit thronende Gott, der als solcher das Ziel aller Wahrheitssuche, allen 
Vollkommenheitsstrebens, aber auch allen Verlangens nach Ordnung, Ge- 
rechtigkeit, Harmonie und Frieden ist. Demgegenüber ist der in der 
menschlichen Innerlichkeit anwesende Gott - erfahrbar. Es gehört zu den 
epochalen Verdiensten Guardinis, zu einer Zeit, als man mit der Rede von 
religiöser Empirie noch fast unvermeidlich den Modernismusverdacht auf 
sich zog, unumwunden und betont von Glaubens- und Gotteserfahrung 
gesprochen zu haben. Nicht als könne Gott wie ein Gegenstand •gefühlt" 
werden! Dennoch bildet die religiöse Erfahrung •eine Grundmöglichkeit 
des Menschen"6. Als solche ist sie in der Regel •eine Fähigkeit zum Nach- 
vollzug fremder Erfahrung"; doch kann sie auch ganz persönlich gewonnen 
werden: entweder als flüchtige Fühlung, die sich alsbald wieder entzieht, 
oder als nachdrückliche und bleibende Prägung, die das ganze •fernere 
Leben ändert"7. 

In der Regel beginnt sie mit Gefühlen der Entfremdung, in denen die 
•Nicht-Selbstverständlichkeit des Daseins" deutlich wird8. Aus dieser 
•Hohlform" werden dann die positiven Erfahrungsgehalte geschöpft. 
Denn vor dem Hintergrund ihrer •Nicht-Selbstverständlichkeit" gibt die 
Welt zu verstehen, daß sie •gewußt" und •gewollt" ist9. Ähnlich steht es 
mit der Erfahrung der dem Weltsein gezogenen Grenze. Mit der Frage, 
was •auf der anderen Seite" dieser •absoluten Grenze" stehe, kommt zu- 
nächst das Nichts und die Todverfallenheit von Welt und Mensch zu Be- 
wußtsein. Doch ist dieses Nichts zugleich auch das •Gespenst Gottes", so 
daß die Erfahrung der Hinfälligkeit schließlich in die eines letzten •Um- 
geben- und Getragenseins" alles Endlichen übergeht10. So erweist sich die 

5 Welt und Person. Versuche zu einer christlichen Lehre vom Menschen, Würzbunr 1940 
51 f. 6 . 
6 Die religiöse Sprache, in: Religiöse Erfahrung und Glaube, Mainz 1974  84 
' Ebd. 
8 Religion und Offenbarung I, Würzburg 1958, 66. 
8 A. a. O., 70. 
10 A a. O., 79 f. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 443 

aus der Nichtigkeit der Dinge herauf drohende Angst zuletzt als der An- 
fang der Hoffnung, auch wenn dieser Umschlag bei Guardini längst nicht 
so deutlich wird wie etwa in der gleichzeitig mit seinem Werk entstandenen 
Dichtung Gertrud von Le Forts11. Doch zeigt sich auch hier, wie sehr sich im 
Gottesbild Guardinis Distanz und Unmittelbarkeit auf eine logisch nicht 
auszubalancierende Weise die Waage halten. 

Der Schöpfer und Offenbarer 

In kluger Zurückhaltung wich Guardini zeitlebens dem Konflikt mit der 
Theologie seiner Zeit aus, soviel Zündstoff dafür auch gegeben war. Denn 
seine theologische Umwelt fühlte sich ebensosehr durch sein Denken in 
offenen Fragen, Andeutungen und Fingerzeigen beunruhigt, wie er sich an 
den harten Strukturen des neuscholastischen Systemgebäudes stieß. Nur 
an einer Stelle tritt er aus seiner Reserve hervor: mit seinem Vorwurf, daß 
die Theologie insgesamt •den Gedanken des Paradieses nicht ernst genug 
genommen" habe12. Denn nur wer den Urständ kenne, könne sich auch vom 
Elend der gefallenen Kreatur und von ihrer Hoffnung auf Rettung und 
Wiederherstellung einen Begriff machen. 

Guardinis Denken erscheint hintergründig von einem nostalgischen Zug 
gekennzeichnet. Um diese Nostalgie von der •Rückorientierung" der Ju- 
gendbewegung abzugrenzen, die bei ihm gleichfalls vereinzelte Spuren 
hinterließ, müßte man sie als eine heilsgeschichtlich-metaphysische charak- 
terisieren. Denn so Einfühlsames Guardini über die Natur, über die Schön- 
heit der Gärten, das Spiel der Baumwipfel, die Gestalt der Blätter und 
Blüten gesagt hat, so ist ihm die Welt in ihrer faktischen Gestalt zuletzt 
doch nicht annehmbar13. Ein Tropfen aus dem Kelch Dostojewskij scher 
Bitterkeit fiel in den Becher seines Lebensgefühls. Vor allem ist für ihn die 
von menschlichem Autonomie- und Herrschaftsstreben besessene Lebens- 
welt der Gegenwart von Erscheinungsformen der Dämonie und Nichtigkeit 
durchsetzt, Produkt eines ungeheuerlichen Abfalls, der den Keim zu noch 
größeren Katastrophen in sich trägt. 

Doch gerade so verweist diese gegenwärtige Welt zurück auf den reinen 
Ursprung, wie ihn die biblische Paradiesgeschichte umschreibt. In bewußter 
Korrektur der von ihm gerügten Indifferenz hat Guardini an dieser Stelle 
unablässig weitergedacht, bis sich ihm in den - nachgelassenen - Theologi- 

11 Dazu meine demnächst erscheinende Monographie •Überredung zur Liebe. Werk und 
Bedeutung Gertrud von le Forts", Regensburg 1979. 
12 Theologische Briefe an einen Freund, Paderborn 1976, 17. 
13 Dazu die sensible Bilderfolge •In Spiegel und Gleichnis", Mainz 1932, 31-49. 
14 Theologische Briefe, 7-14. 



Eugen Biser 444 

sehen Briefen die Frage stellte, wie neben Gott überhaupt Endliches sein 
könne14. 

Die von Guardini gegebene Antwort reißt den ganzen Abgrund des 
Schöpfungsgedankens auf. Denn Gott •wäre Der, der Er ist, auch wenn die 
Welt nicht wäre. Wenn die Welt fehlte, würde nichts Absolutes fehlen; 
daß Gott wäre, •würde genügen". Warum ist sie also?"15 Radikaler, als 
es die traditionelle Theologie zu tun wagt, muß darauf geantwortet wer- 
den: Weil Gott, dem es durch seine Absolutheit verwehrt ist, endlich zu 
sein, dieses Andere seiner selbst aus geheimnisvoller Liebe zu dessen •Ar- 
mut" will16. Deshalb will er es auch als ein von seiner Hinfälligkeit - als 
Endliches - Mitbetroffener, als einer, der sich in ihm wie in dunkler Spie- 
gelung erblickt und lebt. Deshalb geht er auch den Geschichtsweg seiner 
Schöpfung in einer Weise mit, daß diese Teilnahme zur Selbstmitteilung 
an sie wird. Der Schöpfer wird zum Offenbarer. Sensibel zeichnet Guar- 
dini in seinem Buch über Wesen und Formen der Offenbarung (von 1940) 
den •Vorgang der Offenbarung" nach, nachdem er ihn vom Wunschbild 
einer unmittelbar in die menschliche Geisttiefe einbrechenden Selbstmit- 
teilung Gottes abgegrenzt hatte17. Und auch die vom Alten Testament 
berichteten Offenbarungsereignisse müssen seiner Überzeugung nach 
nochmals scharf von der Gottesoffenbarung in dem unterschieden werden, 
in welchem Gott ein menschliches Schicksal übernimmt. Hier kehren sich 
die gewohnten Maßverhältnisse um. Hier erweist sich die •Torheit" Got- 
tes der menschlichen Weisheit überlegen und die göttliche •Schwäche" 
stärker als alle Menschenkraft: 

Darin nun, daß Gott die Welt, welche vor ihm Nichts ist, ernst ge- 
nug nimmt, um aus ihr ewig sein Dasein zu bestimmen - darin zieht 
sich zum Äußersten die Grundoffenbarung zusammen, daß Gott 
nicht nur ist, sondern tut; nicht nur waltet, sondern handelt; nicht 
nur erfüllt, sondern kommt; daß er Person ist und in Freiheit, aus 
der reinen Initiative seines Willens Geschichte vollzieht und Schick- 
sal annimmt.18 

Das bringt es mit sich, daß die Gottesoffenbarung in Christus •zu jener, 
welche durch alle Zeiten geht und in allen Gestalten hervortritt", quer 
steht19. Ebenso rührt es davon her, daß im Fall dieses abschließenden Of- 
fenbarungsereignisses zwischen Form und Inhalt, Vermittlung und Mit- 
15 Das Unendlidi-Absolute und das Religiös-Christliche, in: Religiöse Erfahrung und 
Glaube, 68. 
16 Theologische Briefe, 9. 
17 Die Offenbarung. Ihr Wesen und ihre Formen, Würzburg 1940, 48 f • 61-68 
18 A. a. O., 76. 
19 A. a. O., 89. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 445 

teilung, nicht mehr unterschieden werden kann. Mit größtem Nachdruck 
betont Guardini demgegenüber die für das Christentum konstitutive 
Identität der Person und Lehre Jesu: 

Es gibt keine Lehre, kein Grundgefüge sittlicher Werte, keine reli- 
giöse Haltung und Lebensordnung, die von der Person Christi ab- 
gelöst und von denen dann gesagt werden könnte, sie seien das 
Christliche. Das Christliche ist Er selbst; das, was durch ihn zum 
Menschen gelangt, und das Verhältnis, das der Mensch durch ihn 
zu Gott haben kann.20 

Deshalb ist die in Christus geschehene Offenbarung auch, wie Guardini 
gelegentlich mit einem auf Karl Rahner vorgreifenden Ausdruck sagt, 
•Selbstoffenbarung", Mitteilung des Innersten Gottes, seines •Er-Selbst". 

Der Erwecker und Erneuerer 

•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" - dieses Leitwort gibt nicht 
nur den entscheidenden Fingerzeig, wie die Frage nach dem persönlichen 
Profil Guardinis zu beantworten ist; mit ihm sprach er zugleich auch - 
einfach wie nur ein Leitwort klingen kann - von der Wende, die er im 
theologischen Denken der Gegenwart heraufführte, wenn sie auch erst von 
Rahner zum formellen Programmziel erhoben wurde21. Es ist die schon 
im •Et incarnatus est" von L. v. Beethovens •Missa solemnis" (Opus 123) 
angekündigte •anthropologische Wende" des theologischen Denkens, die 
nach langwierigen und vielfältigen Verzögerungen jedoch erst in der Ge- 
genwart formbestimmend wurde. Denn erst heute setzte sich breiträumig 
die Erkenntnis durch, daß in jedem Satz über Gott, und erhöbe er sich 
noch so steil über den •Text" der welthaften Gegebenheiten, der Mensch 
mitgesagt ist. Dieser anthropologischen Rückbezüglichkeit aller theologi- 
scher Aussagen gab Guardini vor allem in der Form Ausdruck, daß er 
unter dem Titel •Die Existenz des Christen" (von 1976) eine breit ausge- 
führte Anthropologie hinterließ, die, wenn man sie beim Wort nehmen 
will, als eine •indirekte", in die göttlichen Mysterien hineingespiegelte 
Lehre vom Menschen gelesen werden muß22. Wenn sich das Werk auch, 
thematisch gesehen, auf weite Strecken über Gott, die Schöpfung, den 
menschlichen Urständ und die Erlösung ergeht, wird bei tieferem Eindrin- 
gen doch klar, daß die christlichen Mysterien hier unter einen neuen Ge- 

20 Das Wesen des Christentums, Würzburg 1949, 65. 
21 Dazu Mark Schoof, Der Durchbruch der neuen katholischen Theologie (Originaltitel: 
Aggiornamento), Wien 1969, 176. 
22 Dazu meine Besprechung •Vermächtnis und Anstoß", in: Theologische Revue 74 (1978) 
441-450. 



Eugen Biser 446 

sichtspunkt gestellt sind. Sie werden in einer Weise zur Sprache gebracht, 
daß sich der nach dem Sinn seines Daseins fragende Mensch durch sie be- 
antwortet sieht. Bei aller Theozentrik wirken sie doch zugleich wie Spiegel, 
in denen er seines eigenen Wesensbildes ansichtig wird. 

Nicht als hätte erst der späte Guardini die Gotteslehre unter diesen 
anthropologischen Gesichtspunkt gerückt; vielmehr denkt er immer schon 
so von Gott, daß der Mensch durch ihn über sich hinausgerufen, freilich 
dadurch auch bis in sein Innerstes hinein bloßgelegt und in Frage gestellt 
ist. Denn •jenseits" der Grenze, die Gott für den Menschen bildet, lauert 
das Nichts. Davon rührt es her, daß jede positive Bestimmung des Men- 
schen zugleich besagt, daß ihm anderes fehlt: 

Das könnte als Banalität erscheinen; im Menschen ist aber etwas, das 
an diesem •Nein" leidet, nämlich der Wille des Menschen, •ganz" 
zu werden; volles Können, volle Gemeinschaft, volles Leben zu 
haben.. . Dadurch bekommen die Fragen nach dem Wesen der 
menschlichen Existenz •Was bin ich? Wer bin ich? Warum bin ich, 
statt nicht zu sein?" - ihre eigentümliche Dringlichkeit.23 

Durch den absoluten und in seiner Absolutheit alles umgreifenden Gott 
in Frage gestellt sein, heißt für den Menschen aber zugleich, durch ihn 
über sich und den faktischen Seinsstand hinausgerufen, zu den noch unge- 
hobenen Werdemöglichkeiten freigesetzt werden. In diesem Sinn ist der 
Schöpfer-Gott, wie es Michelangelos Schöpfungsbild suggestiv zum Aus- 
druck bringt, zugleich der Erwecker des Menschen. Gott über sich zu ha- 
ben, heißt gerade nicht, durch ihn gedemüigt und auf einem sklavi- 
schen •Tiefstand" gehalten zu werden. Die Dimension des göttlichen 
•Oben" gibt den Menschen vielmehr für das frei, was er aus tiefster Sehn- 
sucht sein möchte, aber erst mit Gottes Hilfe sein kann. Diese Perspektive 
des menschlichen Gottesverhältnisses leitet sich für Guardini linear aus 
seinem Verständnis der Gottesbeziehung Jesu her: 

Zwischen ihm und dem Vater besteht ein bis auf den Grund gehen- 
des Einvernehmen. Es drückt sich in den verschiedenen Sätzen aus, 
wonach der Wille des Vaters und der seinige eins sind. Der Gegen- 
stand des Einvernehmens ist das Reich Gottes, die Neuschöpfung 
des Menschen und der Welt aus der Gnade. Die Aktform des Ein- 
vernehmens bildet die Liebe, welche zwischen Christus und dem 
Vater besteht und sich dann, als Liebe des Erlösers, auf den Men- 
schen und die Welt richtet.24 

23 Die Existenz des Christen, Paderborn 1976, 179. 
24 Freiheit, Gnade, Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des Daseins, München 1948, 246. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 447 

Daraus erklärt sich zunächst der Umgang Jesu mit den Menschen. Er 
hindert sie nicht, •die zu sein, die sie sein wollen; er beschwichtigt sie 
nicht, lenkt sie nicht, überlistet sie nicht. Es gehört zum Wesen seines Ver- 
haltens, daß er die Menschen in die Wahrheit ihres eigenen Seins kom- 
men läßt.. .25 Doch ist darin auch schon alles über das menschliche Gottes- 
verhältnis mitgesagt. Gott hindert nicht am Selbstsein; im Gegenteil: Es 
gehört auch zum Wesen seines Verhaltens, daß er den Menschen zu sich 
selbst, zu seiner vollen Selbstenthüllung und Selbstverwirklichung gelan- 
gen läßt. 

Man wird zugestehen müssen, daß Guardini diesen im höchsten Sinn 
des Wortes •provokanten" Zug des göttlichen Seins nicht mit derselben 
Deutlichkeit ausgearbeitet hat wie die Existenz- und Identitätskrise des 
Menschen, die durch diese göttliche Herausforderung ebenso ausgelöst wie 
bewältigt wird. Um so •beredter" ist die Sprache seiner darauf bezogenen 
Praxis. Wenn irgendwo, liegen nämlich hier die Antriebe zu Guardinis 
erzieherischer Wirksamkeit. Erzieher war Guardini aus Berufung und 
Prinzip. Zunächst aus Prinzip; denn er begriff seine Lebenswirklichkeit als 
eine Aufgabe, deren Lösung an andere weitergegeben werden mußte. In 
der Dankrede zur Feier seines siebzigsten Geburtstags bezeichnete er es 
als den Kern seiner Lebensaufgabe, die Welt so darzustellen, wie sie sich 
•von der Glaubenswahrheit her" zeigt26. Wenn es für ihn aber darum 
ging, das auszuarbeiten, •was in der Begegnung des christlichen Glau- 
bens .. . mit der wirklichen Welt deutlich wird", mußte das, was aus einer 
Begegnung hervorging, auch in Akten bewußter Zuwendung zum Men- 
schen weitergegeben werden. Den zweiten Impuls, der ihn zum Erzieher 
aus Beruf und Berufung werden ließ, empfing er aus den konkreten Um- 
ständen seines Lebens. Schon in seinen ersten Seelsorgsjähren legte er 
besonderes Gewicht auf die Betreuung einer ihm zugewiesenen Studenten- 
gruppe. Das schuf in ihm eine Disposition, die es dahin brachte, daß er die 
Quickborn-Treffen auf Burg Rothenfels in den Jahren 1919 und 1920 
rückblickend als eine •Scheitelstunde im Fortgang" seiner Lebensgeschichte 
wertete27. Denn hier, im Kreis einer gleicherweise aufgeschlossenen wie 
religiös gestimmten Jugend, die in ihm ihre Orientierungs- und Leit- 
gestalt erblickte, sah er sich nicht nur zu einer kontinuierlichen Erziehungs- 
und Bildungsarbeit angehalten; hier wuchs seiner erzieherischen Tätigkeit 
auch jene neue Dimension zu, die er selbst mit dem Stichwort •Liturgische 
Bildung" kennzeichnete28. Denn in dem durch den Namen •Burg Rothen- 

25 A. a. O., 252. 
26 Stationen und Rüdeblicke, Würzburg 1965, 22. 
27 Ernst Tewes, Romano Guardini, München 1978, 11. 
28 Dazu die gleichnamige Schrift •Liturgische Bildung", Rothenfels-Mainz 1923. 



Eugen Biser 448 

fels" umschriebenen Milieu verband sich der erzieherische Dienst, der zu 
leisten war, spontan mit dem Versuch, die liturgische Feier mit ihren Zei- 
chen und Formen für den Menschen der Gegenwart neu zu entdecken. 

Damit stellte sich Guardini nicht nur bewußt gegen die geradezu pro- 
grammatische Bilderfeindlichkeit moderner Pädagogik; vielmehr trug er 
damit auch der anthropologischen Tatsache Rechnung, daß geistige Gesin- 
nung ein entsprechendes •Ausdrucksverwalten" nach sich zieht. Aber es geht 
nicht nur darum, in der erzieherischen Bemühung die Ganzheit des Mensch- 
lichen zu wahren. Liturgische Bildung heißt darüber hinaus auch stets: 
Einübung der Mitmenschlichkeit. Wenn irgendwo, muß der religiöse 
Mensch beim Vollzug des Kultakts lernen, sein Ich auf das •Wir" der 
feiernden Gemeinde einzustimmen. Denn die Größe des Menschen besteht 
nicht zuletzt darin, daß er aus sich herausgehen und mit seinesgleichen in 
Beziehung treten kann. Dieser Schritt in die Mitmenschlichkeit beginnt 
mit dem, was die Jugendbewegung mit einem fast modischen Stichwort 
•Begegnung" nannte und was in der vertiefenden Deutung Guardinis das 
Wunder des menschlichen •Zueinander" ermöglicht: 

Dann öffnet sich Antlitz auf Antlitz zu, Eigenstes auf Eigenstes, Blick 
geht zu Blick, und Beziehung verschiedener Art kann entstehen: 
Vertrauen, Werkgemeinschaft, Freundschaft, Liebe, Nachfolge. Frei- 
lich auch Ablehnung, Feindschaft, Kampf. Es kann sich Schicksal an- 
spinnen.29 

Was mit der Begegnung beginnt, vollendet sich als Gemeinschaft. Sie ist 
das Gegenteil der anonymen Masse, in die man sich hineinverliert; denn die 
Gemeinschaft lebt von der Entdeckung des andern als •Du" und •Bruder": 

•Bruder" sein aber heißt, nichts haben wollen, woran nicht auch der 
andere teilhätte. Unterschied ist da Unrecht. Vorbehalt Diebstahl 
am anderen. Alle Türen müssen offen stehen. Gemeinsam müssen 
sein die Überzeugungen; gemeinsam Werte und Ziele. Die Arbeit 
muß Kameradschaft sein; die Freude ein Schenken und Empfangen; 
das Helfen Selbstverständlichkeit.30 

Wenn sich das bei der liturgischen Feier ereignet, entsteht lebendige 
Kirche. In ihr öffnet sich der einzelne ins Ganze, doch so, daß er sich dar- 
aus bereichert, gelöst und erweitert zurückempfängt. Denn die feiernde 
Gemeinschaft hat den zur Mitte, der mit seiner Hoheit und Erbarmung in 
ihr gegenwärtig sein will. 

29 Begegnung und Bildung, Würzburg 1969, 15. 
30 Vom Sinn der Gemeinschaft, Zürich 1950, 25. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 449 

Damit stellt sich die Rückfrage nach dem Gottesbild, auf das Guardinis 
erzieherischer Dienst verweist, weil er aus ihm seine innersten Antriebe 
empfängt. Es ist der Gott, der als der ewig Seiende immerfort •kommt" 
und mit seiner Ankunft die Seinen beschenkt. Darum setzt er nicht nur als 
schöpferischer Erwecker die größeren Möglichkeiten der Selbstwerdung 
frei; er verhilft als der vollendende Erneuerer auch zu ihrer Verwirk- 
lichung. Kaum einmal hat Guardini dem bewegender Ausdruck verliehen 
als am Schluß seiner Betrachtung über •Die menschliche Wirklichkeit des 
Herrn" (von 1958), wo es heißt: 

Jedes Geschöpf ist von Gott durchwaltet, gehört Ihm und besteht 
durch Ihn; hier ist Anderes. Der Logos hat das Geschöpf erfaßt und 
nicht nur in seinen Macht-, sondern in seinen Existenzbereich gezo- 
gen; dahinein, wo Er spricht: •Ich bin, der Ich bin". Das ist der An- 
fang einfachhin .. . Mitten in der Schöpfung, wie sie durch die Sünde 
war, erstand eine vom Sohn Gottes in seine Existenz gezogene Mitte. 
Die ist nun da, als der Anfang des Neuen.31 

Der Unbedingte und Verborgene 

In der vielfach verzerrten Beurteilung des deutschen Widerstandes ist 
die •konstruktive" Form, in der sich Guardini gegen die nationalsozia- 
listische Menschenverführung auflehnte, kaum gesehen und in ihrer Be- 
deutung gewürdigt worden. Guardini ging weder in die äußere noch in 
die innere Emigration; statt dessen setzte er dem demagogischen Führer- 
kult dadurch einen höchst effektiven Widerstand entgegen, daß er für den 
über die Konfessionsgrenzen hinausreichenden Kreis seiner Bewunderer 
und Leser das blieb, was er war: die stabilisierende Leitfigur inmitten 
einer alle Normen und Maßstäbe verdrehenden Umwelt. In seiner Ab- 
rechnung mit dem Nationalsozialismus unter dem Titel •Der Heilbringer 
in Mythos, Offenbarung und Politik" (von 1946) hat Guardini nicht nur 
die Hintergründe und Auswüchse einer auf die Bildung einer Gegen- 
religion gerichteten Propaganda denunziert, sondern auch den innersten 
Grund seiner eigenen Widerstandskraft offengelegt. Es ist sein Christus- 
glaube. Denn: 

Christus offenbart, wer Gott wirklich ist: nicht der Weltgrund, nicht 
die unendliche numinöse Strömung, nicht die höchste Idee, sondern 
der in sich selbst stehende Schöpfer und der Herr der Welt.32 

31 Die menschliche Wirklichkeit des Herrn. Beiträge zu einer Psychologie Jesu, Würzburg 
1965, 149. 
32 Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung und Politik, Stuttgart 1946, 24. 



Eugen Biser 450 

Mit der gleichen Deutlichkeit hat Christus auch den Menschen enthüllt. 
Durch ihn wissen wir: •Er ist jenes Wesen, in dessen Dasein Gott sich 
übersetzen, die Sprache, in der Gott sich selbst sagen konnte"33. Das aber 
heißt: 

Wenn der Mensch annimmt, was in Christus zu ihm kommt, gehen 
ihm die Augen darüber auf, wer Gott ist, und wer er selbst; was er 
selbst ist, und was die Welt. Das ist die Wahrheit, und dadurch wird 
er frei.34 

Es war die Herausforderung durch eine Zeit, die vieles zerschlug und 
verunmöglichte, was er in jahrzehntelanger Bemühung aufgebaut hatte, 
die Guardini schließlich dazu veranlaßte, den Gang der Geschichte zu 
überdenken und eine Prognose zu stellen. Das Bild, das er in seiner stark 
beachteten Schrift •Das Ende der Neuzeit" (von 1950) entwirft, wirkt, 
ungeachtet einiger Auflichtungen, düster. Im ganzen einer •nicht-natür- 
lichen" Natur, einer •nicht-kulturellen" Kultur kann der Mensch nur noch 
als •nicht-humanes" Glied der Massengesellschaft fortexistieren35. Dem- 
gemäß sieht Guardini die Glaubensmöglichkeit zunehmend eingeschränkt, 
ihres naturhaften Substrats beraubt, auf den Kernbestand zurückgedrängt: 

Im Verhältnis zu Gott wird das Element des Gehorsams stark her- 
vortreten. Reiner Gehorsam, wissend, daß es um jenes Letzte geht, 
das nur durch ihn verwirklicht werden kann. Nicht, weil der Mensch 
•heteronom" wäre, sondern weil Gott heilig-absolut ist. Eine ganz 
unliberale Haltung also, mit Unbedingtheit auf das Unbedingte ge- 
richtet, aber - und hier zeigt sich der Unterschied gegen alles Gewalt- 
wesen - in Freiheit... Je stärker die Es-Mächte anwachsen, desto 
entschiedener besteht die •Weltüberwindung" des Glaubens in der 
Realisation der Freiheit; im Einvernehmen der geschenkten Frei- 
heit des Menschen mit der schöpferischen Freiheit Gottes. Und im 
Vertrauen auf das, was Gott tut.36 

Doch Guardini sah nicht nur die Es-Mächte in einem lawinenhaften An- 
wachsen begriffen; er sah. gleichzeitig auch das religiöse Element hin- 
schwinden. Der fünfte der nachgelassenen •Theologischen Briefe" handelt 
sogar thematisch vom •Schwinden der religiösen Erfahrung" Nach einer 
von Felix Messerschmid mitgeteilten Stelle kommt er in der Beurteilung 
der religiösen Situation sogar dem Buber-Wort von der über die Gegen- 
wart hereinbrechenden Gottesfinsternis und, in der Schlußwendung, dem 
33 Ebd. 
31 Ebd. 
35 So die Fortführung der Grundsdirift in dem Versuch einer Wegweisung mit dem Titel 
•Die Macht", Würzburg 1951, 77 f. 
36 Das Ende der Neuzeit, Würzburg 1950, 116. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 451 

Gedanken Bonhoeffers von der •Nicht-Gegebenheit" Gottes nah. Sie lau- 
tet: 

Die moderne Stunde ist die Stunde der Unanschaulichkeit, der Un- 
begreiflichkeit, der Dunkelheit und der Finsternis Gottes. Gewiß, 
Gott ist •da", aber Gott ist nicht so einfach da, wie weithin gemeint 
wird. Er ist dadurch da, daß er •nicht da" ist.37 

Diese Verdüsterung bedingt nicht nur die Zurücknahme des Glaubens 
auf seinen entscheidungshaften Grundbestand; auch der Gottesgedanke 
tritt in einen neuen Aspekt. Für den späten Guardini wird Gott zuneh- 
mend der Unbedingte, der durch die Gewalt seiner Absolutheit alles in 
Frage stellt, alles wie ein ungeheures Energiezentrum an sich reißt. Das 
verändert die religiöse Szene von Grund auf. Wo vorher Verbindungs- 
linien und Ähnlichkeitsbeziehungen zu bestehen schienen, reißt der Ab- 
grund der Unausdenklichkeit und Unvergleichlichkeit Gottes auf. Jetzt 
wird der Glaube an ihn zum Gehorsam, das Gebet zu ihm zum •De pro- 
fundis". Umgekehrt scheinen auch von diesem in seine Absolutheit ent- 
rückten Gott kaum noch Brücken zur Welt zu führen. Statt dessen ist mit 
dem ersten der •Theologischen Briefe" zu fragen, wie neben ihm über- 
haupt noch Endliches sein kann. 

Das kann nicht ohne Rückwirkung auf die Theologie und ihre Ziel- 
setzungbleiben. Betrieb sie bisher ihrer Grundtendenz zufolge eine •Theo- 
dizee", der es zwar vordergründig darum ging, die Existenz Gottes ange- 
sichts einer leid- und todverfallenen Welt zu •rechtfertigen", hintergrün- 
dig aber darum, das Recht der ihrer selbst bewußt geworden, •mündigen" 
Welt sicherzustellen, so wäre es nunmehr - nach dem zweitletzten der 
•Theologischen Briefe" - darum zu tun, die Rechte Gottes in der ihm ent- 
fremdeten Welt zurückzugewinnen. So brechen neue Fragen auf. Und 
Guardini wußte nur zu gut, daß nur der geringere Teil davon zu beant- 
worten war. Dokument dieser Erfahrung eines Denkens, das sich immer 
mehr vor den von seiner eigenen Absolutheit umdunkelten Gott gestellt 
sah, ist ein Antwortbrief Reinhold Schneiders, den der Adressat entgegen 
der mit dem Dichter getroffenen Absprache aufbewahrte: 

Hochverehrter Herr! Mit Ihrem Brief haben Sie mir ein kostbares 
Geschenk gemacht. Er geht mir nun seit Wochen nach ... Ich werde 
nun Ihre Werke lesen, indem ich auf das geheime Erdbeben achte; 
sie werden mir noch mehr zu sagen haben, da ich nun an dem Ringen 
mit antwortlosen Fragen Anteil haben darf. Auch können Ihre An- 
deutungen meine Hochachtung vor Ihrem Wirken nur steigern; 

37 Romano Guardini. Der Mensch, die Wirkung, Begegnung. Mainz 1979, 29. 



Eugen Biser 452 

welche Liebe zu den Menschen dieser Zeit, welche seelsorgerische 
Verpflichtung gehören dazu, um die Tiefen zu verschweigen, die 
Tag für Tag bestanden sein sollen!38 

Das Spiegelbild 

Wie von selbst führte Guardinis Gottesgedanke in der Brechung dieses 
Briefs auf ihn selbst zurück. Indem sich Gott für ihn verdunkelt, wird das 
Grollen des geheimen Erdbebens, das ihn erschüttert, hörbar und mit ihm 
das, was Schneider das •Verschweigen der Tiefen" nennt. So tritt aus dem 
Dunkel Gottes unversehens das Spiegelbild dessen hervor, der das Wissen 
um Gott als die Bedingung der menschlichen Selbsterkenntnis begriff. Wer 
also war, wer ist Romano Guardini? 

Der Versuch, diese Frage wenigstens umrißhaft zu beantworten, muß 
naturgemäß beim frühen Guardini ansetzen, dem Gott das Prinzip der 
•Weltorientierung", das Richtmaß der Selbstverwirklichung, das Form- 
gesetz seines pädagogischen und politischen Wirkens war. Wenn man so 
vorgeht, wird deutlich, warum die Lebensleistung Guardinis nicht auf den 
Nenner eines einzigen Begriffs gebracht werden kann. Die Wahrheit, der 
er diente, wollte nicht nur erkannt, sondern auch gelebt und getan, in das 
Werk der Menschbildung umgesetzt werden. So war Guardini unaufheb- 
bar beides: Deuter und Gestalter, Lehrer und Leitbild. 

Deuter und Lehrer zunächst. Denn für Guardini muß der Gottesglaube, 
zu dem er sich durch die Kontakte mit der religiös gestimmten Jugend- 
bewegung, aber früher schon durch Lehrer wie Wilhelm Koch und Freunde 
wie Josef Weiger und Karl Neundörfer geführt sah, mit einer ganz um- 
fassenden Lichterfahrung einhergegangen sein. Zusammen mit der Welt 
und ihrer Geschichte klärte sich für ihn vor allem auch die geistige 
Welt jener Existenzdenker, denen er sich strukturell zugewiesen 
wußte: Augustinus, Pascal, Kierkegaard. So ging er der Geschichte 
seiner eigenen Seele nach, als er sich daran machte, die Bekehrung des 
Aurelius Augustinus nachzuzeichnen. Ebenso deckte er seine eigene gei- 
stige Physiognomie auf, als er in •Christliches Bewußtsein" den Weg 
Pascals vom •Gott der Philosophen" zum •Gott Jesu Christi" beschrieb. 
Und er nahm, erstaunlicher noch, Erfahrungen seiner eigenen Spätzeit 
vorweg, als er gegen Ende der nicht nur goldenen zwanziger Jahre den 
•Sinn der Schwermut" erforschte, wie er in den Aufzeichnungen Kierge- 
gaards zum Vorschein kommt. 

Daß ihn die Gotteserkenntnis von Anfang an zur Praxis der Menschen- 
bildung trieb, hängt allem Anschein nach aber nicht nur mit seinem Begriff 

38 A. a. 0., 30. 



•Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen" 453 

des schöpferischen, offenbarenden und vollendenden Gotteswirkens, son- 
dern auch mit der religiösen Bewältigung seines Existenzproblems zusam- 
men, zu der ihm der Glaube verhalf. Wenn Guardini in einer seiner be- 
deutsamsten Reflexionen •Die Annahme seiner selbst" als die zentrale 
Lebensaufgabe herausstellte, geschah dies zweifellos aus ureigener Betrof- 
fenheit. Den entfremdenden Einflüssen der heutigen Massengesellschaft 
unterworfen, fand er in seinem Gottesglauben die Motivation zur demütig- 
entschlossenen Übernahme der eigenen Daseinslast. Zwar ging er in seinen 
Äußerungen darauf nicht ein; dafür sprachen die starke Prägung seiner 
Gestalt und die Distanz, in der er seiner Umgebung gegenüber verharrte, 
nur um so beredter davon. 

Damit ist bereits ein letztes Motiv angesprochen: das Schweigen. So un- 
ablässig sich Guardini zeit seines Lebens in Wort und Schrift äußerte, so 
beharrlich schwieg er über sich selbst und seine innere Biographie. Schwer- 
lich geht man mit der Annahme fehl, daß sich die •antwortlosen Fragen", 
die ihn in seiner Spätzeit bedrängten, weniger auf die großen theologi- 
schen Aporien als auf sein eigenes Dasein und den Sinn seines Lebens- 
werks bezogen. Und das Wort von den •verschwiegenen Tiefen" zielt 
fraglos in dieselbe Richtung. So ergibt sich der paradoxe Tatbestand, daß 
der so Wortgewaltige die entscheidenden Auskünfte über sich selbst in das 
Schweigen seiner letzten Jahre hineinnahm. 

Vor dem Hintergrund muß die Sprachleistung gesehen werden, mit der 
Guardini in die Theologiegeschichte einging. Denn ihm war es wie nur 
wenigen gegeben, Formulierungen zu finden, die sich als bewußtseins- 
prägend erwiesen. Von einer derartigen Prägekraft war schon das Ein- 
gangswort seiner Vortragsfolge •Vom Sinn der Kirche" (von 1922): 

Ein religiöser Vorgang von unabsehbarer Tragweite hat eingesetzt: 
Die Kirche erwacht in den Seelen.39 

Als weniger resonanzkräftig erwiesen sich die beiden vergleichbaren 
Formeln: das Wort von der •Annahme seiner selbst" und das Leitwort 
der Eröffnungsrede zum Berliner Katholikentag: •Nur wer Gott kennt, 
kennt den Menschen". Doch traf Guardini damit nicht weniger tief ins 
Zentrum des gegenwärtigen Bewußtseins: in die zentrale Existenzkrise 
des heutigen Menschen, den er zu bewußtem Selbstsein ermutigt; und in 
die Mitte des theologischen Geschehens, indem er die Rückbezüglichkeit 
aller Glaubensaussagen deutlich macht. Sätze von solcher Durchschlags- 
kraft gelingen nur dem, der sich in ihnen selbst ausspricht. Nicht zuletzt 
zeigt sich darum in ihrem Zeugnis, wer ihr Sprecher war und was er auch 
heute noch zu sagen hat. 
39 Vom Sinn der Kirche, Würzburg 1955, 19. 




