Eugen Biser 438

Hier ist der Mensch zum letzten Zeugnis und Bekenntnis angefordert.
Hier kann er nur noch Ja oder Nein sagen. Sein Ja aber ist ein Ja des Glau-
bens. Christian Morgenstern gibt sein Bekenntnis in zwei Zeilen.

So ist denn der Mensch ein Samenkorn Gottes.
Die Sonne aber, die ihn reift, ist Christus.

Christus ist Liebe, ist die Liebe, in der unsere Liebe Bestand hat. Er ist der
Weg, die Wahrheit und das Leben, das unseren Weg zum Ziel, unser Su-
chen zur Wahrheit und unser Leben zum Bestand fithrt. Wahrheit ist
Liebe, Wahrheit ist Leben.

Unser Weg aber fithrt durch das Leid in die Liebe hinein, die den ande-
ren Menschen versteht.

Daf} dieser Weg des Leidens und der Liebe kein Irrweg ist, dafir steht
Jesus Christus.

,INur wer Gott kennt, kennt den Menschen«
Romano Guardinis bleibende Aktualitit*

Eugen Biser, Miinchen

Die Fragen, die eine Zeit stellt und vor die sie sich gestelit sieht, werden
zuletzt nicht durch Thesen und Theorien, sondern durch Menschen beant-
wortet — in erster Linie durch jene, denen eine exemplarische Losung ihrer
Lebensprobleme und eine vorbildhafte Selbstgestaltung gelang. In einer
Zeit der organisierten Verfiihrung und der systematischen Destruktion der
iberkommenen Wegweisungen, die Unzihlige in das Vakuum einer tota-
len Orientierungslosigkeit stiirzte, sahen viele in Guardini eine mit der
Aura der Vorbildlichkeit umgebene Leitgestalt. Ist er es, trotz der tiefgrei-
fend gewandelten Bedingungen, auch heute noch? Ist er es wenigstens noch
in dem Sinn, dafl er als Helfer zu der von ihm so iiberzeugend beschriebe-
nen ,Annahme seiner selbst“ in Anspruch genommen werden kann? Und
gibt insbesondere sein Werk noch immer giiltige Auskinfte auf die
menschliche Sinnfrage? Fragen dieser Art konnen nicht durch Beschwo-
* Der Beitrag gibt eine Einfithrung in meine kiirzlich erschienene Monographie: Inter-
pretation und Verdnderung. Werk und Wirkung Romano Guardinis, Schéningh-Verlag,

Paderborn 1979, 152 S., kart. DM 12,80. Verwiesen sei ferner auf den Gedenkband: Ro-
mano Guardini, der Mensch, die Wirkung, Begegnung, Mainz 1979.



Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 439

rungen seiner Grofle beantwortet werden. Dafiir hat seine Wirkungsge-
schichte in der Zeit der unmittelbar nach seinem Tod (am 1. Oktober 1968)
ausgebrochenen Studentenrevolte eine viel zu tiefe Zasur erlitten. Nur
der Versuch einer lebendigen Wiederbegegnung mit ihm kann weiterhel-
fen. In diesem Interesse sei hier, ebenso behutsam wie eindringlich, ge-
fragt:

Wer ist Romano Guardini? Bei kaum einer Gestalt der jiingsten Gei-
stesgeschichte muf so streng im Sinn dieser Werfrage nach dem Per-
sonsein gefragt werden wie bei ihm! Denn er wufite wie kaum ein anderer
um die Identititsnot des heutigen Menschen. Und er traf den Kern seines
Existenzproblems, als er die ,Annahme seiner selbst” die zentrale Aufgabe
heutiger Selbstverwirklichung nannte. Hétte er das gekonnt, wenn er die-
ses Problem nicht zuvor an sich selbst erfahren, ausgestanden und aufge-
arbeitet hatte, wenn er nicht unter Kimpfen und Niederlagen das unver-
wechselbare ,Er selbst“ geworden ware? Wer war er also?

Bei kaum einem scheint sich diese Frage leichter beantworten zu lassen
als bei ihm! Denn sein Leben stand von den Anfangen an im Licht einer
sich stindig verbreiternden Offentlichkeit. Und diese Offentlichkeit war kei-
ne diffuse Masse. Vielmehr bildete sie sich um Guardini wie um einen Kri-
stallisatonskern aus. Doch nicht nur dies; fast alle, die einmal in das Kraft-
feld seiner Personlichkeit getreten waren, blieben ihm in Verehrung und
Bewunderung lebenslang verbunden. Nichts scheint also leichter zu sein, als
sein Bild aus der Resonanz dieses Umkreises zu erheben. Doch hier beginnt
die Schwierigkeit: aus dieser Resonanz ergibt sich kein Bild. Man spricht
von Guardini als einem begnadeten Erzieher, einer wegweisenden Leit-
figur und gar einem ,zeitgendssischen Kirchenvater”. Die Befragung des
,Umkreises“ fihrt somit allenfalls zu rithmenden Klischeeauskiinften.
Klarheit iiber die Person ist auf diesem Weg nicht zu gewinnen. Selbst die
Freunde duflerten sich, bei aller Bekundung ihrer Ehrfurcht und Bewunde-
rung, im Blick auf das, was und wer Guardini letztlich war, eigentiimlich
hilflos. Wie von einer magischen Grenze zuruickgehalten, trat bis zur Stun-
de auch keiner von ihnen mit der lidngst uberfélligen Guardini-Biographie
hervor. Aber verfiigt die Gegenwart, so ist angesichts dieses Defizits unver-
ziiglich zu fragen, iiberhaupt noch tiber ein Organ fiir menschliche Grifie,
und zumal fiir Personlichkeiten, die ihrer Umgebung als Orientierungs-
und Leitgestalten galten?

Indessen gibt es einen anderen Weg der Anndherung, auf den kein
Geringerer als Guardini selbst verweist. Seine Eréffnungsrede zum Ber-
liner Katholikentag (von 1952) stellte er unter das programmatische Motto:
~Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen.” Wenn man sich an die Leit-
linie dieses Satzes halt, gibt es sehr wohl eine Antwort auf die Ausgangs-



Eugen Biser 440

frage. Aber sie fithrt weder iiber autobiographische Auflerungen noch iiber
das Zeugnis des Horer- und Freundeskreises, sondern iiber das Gottesbild
Guardinis. Doch was lehrte er iiber Gott? Wer so fragt, sieht sich vor eine
unerwartete Tatsache gestellt. Guardinis Gesamtwerk erweist sich ihm
als eine einzige, nur in verschiedenen Medien gespiegelte Gotteslehre.
Mehr noch: sein Denken kreist insgesamt um das Gottesgeheimnis, um den
Gott Jesu Christi, um den Gott seiner Kirche, um den Schépfer und Rich-
ter, um Gott in der Weltentiefe, im Zielgrund des Menschseins, im Be-
weggrund der Menschenbildung, im Kampffeld der Politik. Und ebenso
spiegelt sich ihm das Gottesgeheimnis in der Lebensform und Denkweise
der von ihm gedeuteten Gestalten: im Ringen Augustins, in der Jenseits-
wanderung Dantes, in der Denkwelt Pascals, im Figurenspiel Dostojews-
kijs, in der Spathymnik Holderlins. Insofern gelten die Sitze, mit denen
er den Ansatz des augustinischen Denkens freilegt, unverkennbar auch fir
ihn selbst:

Wo stehe ich? Wo bin ich mit Bezug auf Gott? Wo ist Gott mit Bezug
auf mich? Habe ich einen Ort ohne Gott? Offenbar nicht, denn ich bin
durch ihn geschaffen, bestehe nur durch ihn und auf ihn hin. Hat Gott
einen Ort ohne mich? Ohne Zweifel, denn er bedarf meiner nicht; er
besteht durch sich selbst und in sich selbst.t

So entsteht zwischen Gott und seinem Bekenner ein lebenslanges Wechsel-
verhaltnis, das durch die Fragen ,, Was bist Du mir?“ und ,Was bin ich
Dir?“ in Atem gehalten wird. Damit tritt Guardini in die Spur der bis in
vorchristliche Zeit zuriickgehenden Vorstellung, dafl der vom Blick Gottes
getroffene Mensch fiir das Gottesgeheimnis hellsichtig und zu seiner Schau
beféhigt wird. Mit raschem Zugriff rif} er in seinen Altersjahren noch
den Schleier von einem letzten Fenster weg: Gott im Medium seiner eige-
nen Absolutheit. Nun ging es fiir ihn nicht mehr um die menschliche Got-
tesfrage, sondern um den durch Gott befragten — und in Frage gestellten —
Menschen in seiner Welf. Gerade damit aber hatte er jenen Kreis
durchlaufen, mit dem er gleichzeitig die Sinnbewegung seiner eigenen Per-
son beschrieb. Es kommt nur darauf an, die wichtigsten ,Stationen® dieses
Kreislaufs auszumachen.

Theozentrische Frommigkeit

Guardini hétte nicht durch die Denkerfahrung Augustins, Dantes, Pascals
und Hoélderlins hindurchgegangen sein miissen, wenn er affirmativ, in

! Guardini, Anfang. Eine Interpretation der fiinf ersten Kapitel von Augustins Bekennt-
nissen, Kolmar 1943, 31.



Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 441

Begriffen und Thesen, von Gott geredet hatte. So aber sprach er in ehr-
fiirchtiger Distanz von dem, den er wie Holderlin als anrithrende Macht,
wie Pascal als den dem denkenden Zugriff Entriickten, wie Dante als den
Zielgrund des Weltgeschehens, wie Augustinus als den Fluchtpunkt der
Lebensbewegung verstand. Von diesem Pathos der Distanz ist seine ge-
samte Religiositit getragen; doch trigt dieses Pathos auch ihn, da er aus
der Distanz das Mafd seines Denkens und nicht zuletzt seines erzieherischen
Handelns herleitet. In noch stirkerer Formalisierung dieses Befunds kénn-
te man sagen, dafl Gott fiir Guardini das nur in Paradoxen zu denkende
Geheimnis war: fern, wie nur eine paradoxe Wahrheit es sein kann; aber
auch unmittelbar und zu Herzen gehend nah, weil das Paradox alle Ver-
mittlungen beiseite stofit und davon ungehindert ins Innerste dringt.

Von hier aus werden die beiden Schwerpunkte der Gotteslehre Guardi-
nis verstindlich: die Betonung des Herrentums Gottes auf der einen und
die seiner Erfahrbarkeit auf der andern Seite. Denn Gott ist fiir Guardini
zunichst dort, wohin sich der Mensch immerfort tibersteigt, ohne des Ziels
dieses Uberstiegs jemals habhaft werden zu kénnen. Davon weifl das ein-
fachste und vielleicht kostbarste Gottesbewufitsein: Er ist da.

Man kann nicht leicht dariiber sprechen, weil eigentlich nichts zu sa-
gen ist. Es handelt sich ja nicht darum, dafl Gott so sei oder so; dafl
Er diese oder jene Eigenschaft habe; dafl Er dieses tue oder anderes.
Das alles ist hier nicht das Eigentliche. Sondern nur: Er ist da. Und
ebendarin: Er ist Er.2

Dieser Unzuginglichkeit Gottes in seinem Herrentum korrespondiert in
dialektischer Entsprechung seine Gegenwart in der menschlichen Innerlich-
keit. Sie ist, wie Guardini in einer Lehrrede (von 1934) darlegt, nicht etwa
ein ,Raum in uns, der bereitstiinde und in den Gott kommen konnte“, son-
dern die Wirkung des sich zu uns neigenden Gottes®. Was ist, so gesehen,
diese Innerlichkeit? Guardini antwortet:

Das, ,wo“ Gott ist. Und wo ist Gott? In ihm selbst. Gottes Ernst —
das ist der Ort, wo er ist. Gottes Freude an sich selbst — das ist der
Ort, wo er ist. Die Erkenntnis, mit der er sein cigenes Wesen durch-
dringt — das ist der Ort, wo er ist. Die vollkommene Ermessung seiner
ewigen Grofe, die liebende Bejahung seiner Heiligkeit — das ist der
Ort, wo Gott ist.*

2 Wie man um Gott weifl, in: Der Weg zum Mensch-Werden, Mainz 1975, 123.
3 Unterscheidung des Christlichen, Mainz 1985, 811.
4 Ebd.



Eugen Biser 442

Zu dieser dialektischen Bestimmung des Géttlichen sah sich Guardini durch
seine Lehre von den beiden Daseinspolen gefiihrt, die er schon in seiner
frithen Studie ,Der Gegensatz (von 1925) entworfen, jedoch erst in der
Auseinandersetzung mit Hélderlin zur vollen Kldrung gefiihrt hatte. In
dieser abschlieBenden Form besagt sie, dafl dem von Gott gebildeten
»Oben®, das zugleich Wahrhaftigkeit, Schonheit und Wiirde besagt, kein
»Unten® gegeniibergestellt werden darf, weil sonst eine dualistische Pola-
risierung entstiinde. Anstatt als Hohe und Tiefe miissen die Daseinspole
somit ,als Oben und Innen, Héhe und Innerlichkeit*, bestimmt werden®.
Der Dimension des ,,Oben* entspricht der hoheitsvoll waltende, in Herr-
lichkeit thronende Gott, der als solcher das Ziel aller Wabhrheitssuche, allen
Vollkommenheitsstrebens, aber auch allen Verlangens nach Ordnung, Ge-
rechtigkeit, Harmonie und Frieden ist. Demgegeniiber ist der in der
menschlichen Innerlichkeit anwesende Gott — erfahrbar. Es gehort zu den
epochalen Verdiensten Guardinis, zu einer Zeit, als man mit der Rede von
religidser Empirie noch fast unvermeidlich den Modernismusverdacht auf
sich zog, unumwunden und betont von Glaubens- und Gotteserfahrung
gesprochen zu haben. Nicht als kdnne Gott wie ein Gegenstand ,, gefiihlt”
werden! Dennoch bildet die religiose Erfahrung ,eine Grundmdéglichkeit
des Menschen“S. Als solche ist sie in der Regel ,eine Fahigkeit zum Nach-
vollzug fremder Erfahrung*; doch kann sie auch ganz personlich gewonnen
werden: entweder als fliichtige Fiihlung, die sich alsbald wieder entzieht,
oder als nachdriickliche und bleibende Prigung, die das ganze ,fernere
Leben dndert“?.

In der Regel beginnt sie mit Gefiihlen der Entfremdung, in denen die
»Nicht-Selbstverstindlichkeit des Daseins“ deutlich wird®. Aus dieser
»Hohlform® werden dann die positiven Erfahrungsgehalte geschopft.
Denn vor dem Hintergrund ihrer ,Nicht-Selbstverstindlichkeit* gibt die
Welt zu verstehen, dafl sie ,gewufit* und ,gewollt® ist®. Ahnlich steht es
mit der Erfahrung der dem Weltsein gezogenen Grenze. Mit der Frage,
was ,auf der anderen Seite“ dieser ,absoluten Grenze® stehe, kommt zu-
nachst das Nichts und die Todverfallenheit von Welt und Mensch zu Be-
wufitsein. Doch ist dieses Nichts zugleich auch das ,Gespenst Gottes“, so
dafl die Erfahrung der Hinfilligkeit schlieflich in die eines letzten ,Um-
geben- und Getragenseins® alles Endlichen iibergeht!®. So erweist sich die

3 Welt und Person. Versuche zu einer christlichen Lehre vom Menschen, Wiirzburg 1940,
511,

® Die religiése Sprache, in: Religiése Erfahrung und Glaube, Mainz 1974, 84.

7 Ebd.

8 Religion und Offenbarung I, Wiirzburg 1958, 66.

% A.a.0, 70.

0 Aa. 0,791



 Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 443

aus der Nichtigkeit der Dinge herauf drohende Angst zuletzt als der An-
fang der Hoffnung, auch wenn dieser Umschlag bei Guardini langst nicht
so deutlich wird wie etwa in der gleichzeitig mit seinem Werk entstandenen
Dichtung Gertrud von Le Forts*'. Doch zeigt sich auch hier, wie sehr sich im
Gottesbild Guardinis Distanz und Unmittelbarkeit auf eine logisch nicht
auszubalancierende Weise die Waage halten.

Der Schopfer und Offenbarer

In kluger Zuriidkhaltung wich Guardini zeitlebens dem Konflikt mit der
Theologie seiner Zeit aus, soviel Ziindstoff dafiir auch gegeben war. Denn
seine theologische Umwelt fiihlte sich ebensosehr durch sein Denken in
offenen Fragen, Andeutungen und Fingerzeigen beunruhigt, wie er sich an
den harten Strukturen des neuscholastischen Systemgebdudes stiefl. Nur
an einer Stelle tritt er aus seiner Reserve hervor: mit seinem Vorwurf, dafl
die Theologie insgesamt ,den Gedanken des Paradieses nicht ernst genug
genommen® habe®?. Denn nur wer den Urstand kenne, konne sich auch vom
Elend der gefallenen Kreatur und von ihrer Hoffnung auf Rettung und
Wiederherstellung einen Begriff machen.

Guardinis Denken erscheint hintergriindig von einem nostalgischen Zug
gekennzeichnet. Um diese Nostalgie von der ,Riickorientierung® der Ju-
gendbewegung abzugrenzen, die bei ihm gleichfalls vereinzelte Spuren
hinterlie, miiite man sie als eine heilsgeschichtlich-metaphysische charak-
terisieren. Denn so Einfiihlsames Guardini iiber die Natur, tiber die Schan-
heit der Girten, das Spiel der Baumwipfel, die Gestalt der Blitter und
Bliiten gesagt hat, so ist ihm die Welt in ihrer faktischen Gestalt zuletzt
doch nicht annehmbar®®. Ein Tropfen aus dem Kelch Dostojewskijscher
Bitterkeit fiel in den Becher seines Lebensgefiihls. Vor allem ist fiir ihn die
von menschlichem Autonomie- und Herrschaftsstreben besessene Lebens-
welt der Gegenwart von Erscheinungsformen der Ddmonie und Nichtigkeit
durchsetzt, Produkt eines ungeheuerlichen Abfalls, der den Keim zu noch
grofieren Katastrophen in sich tragt.

Doch gerade so verweist diese gegenwirtige Welt zuriick auf den reinen
Ursprung, wie ihn die biblische Paradiesgeschichte umschreibt. In bewufiter
Korrektur der von ihm geriigten Indifferenz hat Guardini an dieser Stelle
unablissig weitergedacht, bis sich ihm in den —~ nachgelassenen —~ Theologi-

11 Dazu meine demnichst erscheinende Monographie ,Uberredung zur Liebe. Werk und
Bedeutung Gertrud von le Forts“, Regensburg 1979.

12 Theologische Briefe an einen Freund, Paderborn 1976, 17.

13 Dazu die sensible Bilderfolge ,In Spiegel und Gleichnis®, Mainz 1932, 31-49.

14 Theologische Briefe, 7-14.



Eugen Biser 444

schen Briefen die Frage stellte, wie neben Gott iiberhaupt Endliches sein
konnet,

Die von Guardini gegebene Antwort reifit den ganzen Abgrund des
Schépfungsgedankens auf. Denn Gott ,wire Der, der Er ist, auch wenn die
Welt nicht wiare. Wenn die Welt fehlte, wiirde nichts Absolutes fehlen;
dafl Gott wire, ,wiirde geniigen“. Warum ist sie also?*1 Radikaler, als
es die traditionelle Theologie zu tun wagt, mufl darauf geantwortet wer-
den: Weil Gott, dem es durch seine Absolutheit verwehrt ist, endlich za
sein, dieses Andere seiner selbst aus geheimnisvoller Liebe zu dessen , Ar-
mut® will*®. Deshalb will er es auch als ein von seiner Hinfalligkeit ~ als
Endliches — Mitbetroffener, als einer, der sich in ithm wie in dunkler Spie-
gelung erblickt und lebt. Deshalb geht er auch den Geschichtsweg seiner
Schopfung in einer Weise mit, dafl diese Teilnahme zur Selbstmitteilung
an sie wird. Der Schopfer wird zum Offenbarer. Sensibel zeichnet Guar-
dini in seinem Buch iiber Wesen und Formen der Offenbarung (von 1940)
den ,Vorgang der Offenbarung® nach, nachdem er ihn vom Wunschbild
einer unmittelbar in die menschliche Geisttiefe einbrechenden Selbstmit-
teilung Gottes abgegrenzt hatte”. Und auch die vom Alten Testament
berichteten Offenbarungsereignisse miissen seiner Uberzeugung nach
nochmals scharf von der Gottesoffenbarung in dem unterschieden werden,
in welchem Gott ein menschliches Schicksal iibernimmt. Hier kehren sich
die gewohnten Mafiverhiltnisse um. Hier erweist sich die »Lorheit* Got-
tes der menschlichen Weisheit iberlegen und die géttliche ,Schwache®
starker als alle Menschenkraft:

Darin nun, daff Gott die Welt, welche vor ihm Nichts ist, ernst ge-
nug nimmt, um aus ihr ewig sein Dasein zu bestimmen — darin zieht
sich zum Auflersten die Grundoffenbarung zusammen, dafl Gott
nicht nur ist, sondern tut; nicht nur waltet, sondern handelt; nicht
nur erfiillt, sondern kommt; dal er Person ist und in Freiheit, aus
der reinen Initiative seines Willens Geschichte vollzieht und Schick-
sal annimmt .8

Das bringt es mit sich, dafl die Gottesoffenbarung in Christus ,zu jener,
welche durch alle Zeiten geht und in allen Gestalten hervortritt*, quer
steht'®. Ebenso rithrt es davon her, daff im Fall dieses abschlieRenden Of-
fenbarungsereignisses zwischen Form und Inhalt, Vermittlung und Mit-

5 Das Unendlich-Absolute und das Religids-Christliche, in: Religiése Erfahrung und
Glaube, 68.

16 Theologische Briefe, 9.

7 Die Offenbarung. Ihr Wesen und ihre Formen, Wiirzburg 1940, 48 f; 61-68.

18 A.a. 0, 76.

¥ A.a.0, 89.



»Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 445

teilung, nicht mehr unterschieden werden kann. Mit gréfitem Nachdruck
betont Guardini demgegeniber die fir das Christentum konstitutive
Identitdt der Person und Lehre Jesu:

Es gibt keine Lehre, kein Grundgefiige sittlicher Werte, keine reli-
giose Haltung und Lebensordnung, die von der Person Christi ab-
gelost und von denen dann gesagt werden kdnnte, sie seien das
Christliche. Das Christliche ist Er selbst; das, was durch ihn zum
Menschen gelangt, und das Verhélinis, das der Mensch durch ihn
zu Gott haben kann.?

Deshalb ist die in Christus geschehene Offenbarung auch, wie Guardini
gelegentlich mit einem auf Karl Rahner vorgreifenden Ausdruck sagt,
»Selbstoffenbarung”, Mitteilung des Innersten Gottes, seines ,Er-Selbst®.

Der Erwedker und Erneuerer

LNur wer Gott kennt, kennt den Menschen® — dieses Leitwort gibt nicht
nur den entscheidenden Fingerzeig, wie die Frage nach dem persénlichen
Profil Guardinis zu beantworten ist; mit ihm sprach er zugleich auch —
einfach wie nur ein Leitwort klingen kann — von der Wende, die er im
theologischen Denken der Gegenwart herauffithrte, wenn sie auch erst von
Rahner zum formellen Programmziel erhoben wurde?!. Es ist die schon
im ,Et incarnatus est“ von L. v. Beethovens ,Missa solemnis“ (Opus 123)
angekiindigte ,anthropologische Wende“ des theologischen Denkens, die
nach langwierigen und vielfiltigen Verzogerungen jedoch erst in der Ge-
genwart formbestimmend wurde. Denn erst heute setzte sich breitraumig
die Erkenntnis durch, dafl in jedem Satz iber Gott, und erhobe er sich
noch so steil iiber den ,Text“ der welthaften Gegebenheiten, der Mensch
mitgesagt ist. Dieser anthropologischen Riickbeziiglichkeit aller theologi-
scher Aussagen gab Guardini vor allem in der Form Ausdruck, dafl er
unter dem Titel ,Die Existenz des Christen“ (von 1976) eine breit ausge-
fuhrte Anthropologie hinterlief, die, wenn man sie beim Wort nehmen
will, als eine ,indirekte“, in die gottlichen Mysterien hineingespiegelte
Lehre vom Menschen gelesen werden mufi?2. Wenn sich das Werk auch,
thematisch geschen, auf weite Strecken iber Gott, die Schépfung, den
menschlichen Urstand und die Erlésung ergeht, wird bei tieferem Eindrin-
gen doch klar, daf die christlichen Mysterien hier unter einen neuen Ge-

20 Das Wesen des Christentums, Wiirzburg 1949, 65.

21 Dazu Mark Schoof, Der Durchbruch der neuen katholischen Theologie (Originaltitel:
Aggiornamento), Wien 1969, 176.

22 Dazu meine Besprechung , Vermachtnis und Anstof“, in: Theologische Revue 74 (1978)
441-450.



Eugen Biser 446

sichtspunkt gestellt sind. Sie werden in einer Weise zur Sprache gebracht,
dafl sich der nach dem Sinn seines Daseins fragende Mensch durch sie be-
antwortet sieht. Bei aller Theozentrik wirken sie doch zugleich wie Spiegel,
in denen er seines eigenen Wesensbildes ansichtig wird.

Nicht als hétte erst der spate Guardini die Gotteslehre unter diesen
anthropologischen Gesichtspunkt geriickt; vielmehr denkt er immer schon
so von Gott, dall der Mensch durch ihn iiber sich hinausgerufen, freilich
dadurch auch bis in sein Innerstes hinein blofigelegt und in Frage gestellt
ist. Denn ,jenseits“ der Grenze, die Gott fiir den Menschen bildet, lauert
das Nichts. Davon riihrt es her, dafl jede positive Bestimmung des Men-
schen zugleich besagt, dafl ihm anderes fehlt:

Das konnte als Banalitat erscheinen; im Menschen ist aber etwas, das
an diesem ,Nein“ leidet, nimlich der Wille des Menschen, »ganz”
zu werden; volles Konnen, volle Gemeinschaft, volles Leben zu
haben ... Dadurch bekommen die Fragen nach dem Wesen der
menschlichen Existenz , Was bin ich? Wer bin ich? Warum bin ich,
statt nicht zu sein?“ — jhre eigentiimliche Dringlichkeit.2

Durch den absoluten und in seiner Absolutheit alles umgreifenden Gott
in Frage gestellt sein, heiflt fiir den Menschen aber zugleich, durch ihn
tiber sich und den faktischen Seinsstand hinausgerufen, zu den noch unge-
hobenen Werdemoglichkeiten freigesetzt werden. In diesem Sinn ist der
Schopfer-Gott, wie es Michelangelos Schopfungsbild suggestiv zum Aus-
druck bringt, zugleich der Erwecker des Menschen. Gott iiber sich zu ha-
ben, heifit gerade nicht, durch ihn gedemiiigt und auf einem sklavi-
schen ,Tiefstand“ gehalten zu werden. Die Dimension des gottlichen
»Oben” gibt den Menschen vielmehr fiir das frei, was er aus tiefster Sehn-
sucht sein méchte, aber erst mit Gottes Hilfe sein kann. Diese Perspektive
des menschlichen Gottesverhiltnisses leitet sich fiir Guardini linear aus
seinem Verstindnis der Gottesbeziehung Jesu her:

Zwischen ihm und dem Vater besteht ein bis auf den Grund gehen-
des Einvernehmen. Es driickt sich in den verschiedenen Sitzen aus,
wonach der Wille des Vaters und der seinige eins sind. Der Gegen-
stand des Einvernehmens ist das Reich Gottes, die Neuschépfung
des Menschen und der Welt aus der Gnade. Die Aktform des Ein-
vernechmens bildet die Liebe, welche zwischen Christus und dem
Vater besteht und sich dann, als Liebe des Erlésers, auf den Men-
schen und die Welt richtet.?

2 Die Existenz des Christen, Paderborn 1976, 179.
2 Freiheit, Gnade, Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des Daseins, Miinchen 1948, 246.



»Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen” 447

Daraus erklirt sich zunachst der Umgang Jesu mit den Menschen. Er
hindert sie nicht, ,die zu sein, die sie sein wollen; er beschwichtigt sie
nicht, lenkt sie nicht, tiberlistet sie nicht. Es gehort zum Wesen seines Ver-
haltens, dafl er die Menschen in die Wahrheit ihres eigenen Seins kom-
men a8t . . .25 Doch ist darin auch schon alles {iber das menschliche Gottes-
verhiltnis mitgesagt. Gott hindert nicht am Selbstsein; im Gegenteil: Es
gehort auch zum Wesen seines Verhaltens, dafl er den Menschen zu sich
selbst, zu seiner vollen Selbstenthiillung und Selbstverwirklichung gelan-
gen lafit.

Man wird zugestehen miissen, dafl Guardini diesen im héchsten Sinn
des Wortes ,provokanten“ Zug des gottlichen Seins nicht mit derselben
Deutlichkeit ausgearbeitet hat wie die Existenz- und Identitétskrise des
Menschen, die durch diese gottliche Herausforderung ebenso ausgelost wie
bewiltigt wird. Um so ,beredter” ist die Sprache seiner darauf bezogenen
Praxis. Wenn irgendwo, liegen nimlich hier die Antriebe zu Guardinis
erzieherischer Wirksamkeit. Erzieher war Guardini aus Berufung und
Prinzip. Zunachst aus Prinzip; denn er begriff seine Lebenswirklichkeit als
eine Aufgabe, deren Losung an andere weitergegeben werden mufite. In
der Dankrede zur Feier seines siebzigsten Geburtstags bezeichnete er es
als den Kern seiner Lebensaufgabe, die Welt so darzustellen, wie sie sich
,von der Glaubenswahrheit her“ zeigt?*®. Wenn es fiir ihn aber darum
ging, das auszuarbeiten, ,was in der Begegnung des christlichen Glau-
bens . . . mit der wirklichen Welt deutlich wird“, mufite das, was aus einer
Begegnung hervorging, auch in Akten bewufiter Zuwendung zum Men-
schen weitergegeben werden. Den zweiten Impuls, der ihn zum Erzicher
aus Beruf und Berufung werden lie, empfing er aus den konkreten Um-
standen seines Lebens. Schon in seinen ersten Seelsorgsjahren legte er
besonderes Gewicht auf die Betreuung einer ihm zugewiesenen Studenten-
gruppe. Das schuf in ihm eine Disposition, die es dahin brachte, dafl er die
Quickborn-Treffen auf Burg Rothenfels in den Jahren 1919 und 1920
riidkblickend als eine ,Scheitelstunde im Fortgang® seiner Lebensgeschichte
wertete?”. Denn hier, im Kreis einer gleicherweise aufgeschlossenen wie
religios gestimmten Jugend, die in ihm ihre Orientierungs- und Leit-
gestalt erblickte, sah er sich nicht nur zu einer kontinuierlichen Erziehungs-
und Bildungsarbeit angehalten; hier wuchs seiner erzieherischen Tatigkeit
auch jene neue Dimension zu, die er selbst mit dem Stichwort , Liturgische
Bildung“ kennzeichnete®. Denn in dem durch den Namen ,Burg Rothen-

25 A.a. O, 252.

26 Stationen und Riickblicke, Wiirzburg 1965, 22.

27 Ernst Tewes, Romano Guardini, Miinchen 1978, 11.

28 Dazu die gleichnamige Schrift ,Liturgische Bildung®, Rothenfels-Mainz 1923.



Eugen Biser 448

fels“ umschriebenen Milieu verband sich der erzieherische Dienst, der zu
leisten war, spontan mit dem Versuch, die liturgische Feier mit ihren Zei-
chen und Formen fiir den Menschen der Gegenwart neu zu entdecken.

Damit stellte sich Guardini nicht nur bewufit gegen die geradezu pro-
grammatische Bilderfeindlichkeit moderner Pddagogik; vielmehr trug er
damit auch der anthropologischen Tatsache Rechnung, daf} geistige Gesin-
nung ein entsprechendes , Ausdrucksverwalten® nach sich zieht. Aber es geht
nicht nur darum, in der erzieherischen Bemiihung die Ganzheit des Mensch-
lichen zu wahren. Liturgische Bildung heifit dariiber hinaus auch stets:
Einiibung der Mitmenschlichkeit. Wenn irgendwo, mufl der religiése
Mensch beim Vollzug des Kultakts lernen, sein Ich auf das , Wir“ der
feiernden Gemeinde einzustimmen. Denn die Gréfie des Menschen besteht
nicht zuletzt darin, dafl er aus sich herausgehen und mit seinesgleichen in
Beziehung treten kann. Dieser Schritt in die Mitmenschlichkeit beginnt
mit dem, was die Jugendbewegung mit einem fast modischen Stichwort
»Begegnung“ nannte und was in der vertiefenden Deutung Guardinis das
Wunder des menschlichen ,Zueinander® ermoglicht:

Dann 6ffnet sich Antlitz auf Antlitz zu, Eigenstes auf Eigenstes, Blick
geht zu Blick, und Bezichung verschiedener Art kann entstehen:
Vertrauen, Werkgemeinschaft, Freundschaft, Liebe, Nachfolge. Frei-
lich auch Ablehnung, Feindschaft, Kampf. Es kann sich Schicksal an-

spinnen.?

Was mit der Begegnung beginnt, vollendet sich als Gemeinschaft. Sie ist
das Gegenteil der anonymen Masse, in die man sich hineinverliert; denn die
Gemeinschaft lebt von der Entdeckung des andern als ,Du® und ,Bruder*:

»Bruder” sein aber heifit, nichts haben wollen, woran nicht auch der
andere teilhitte. Unterschied ist da Unrecht. Vorbehalt Diebstahl
am anderen. Alle Tiiren miissen offen stehen. Gemeinsam miissen
sein die Uberzeugungen; gemeinsam Werte und Ziele. Die Arbeit
mufl Kameradschaft sein; die Freude ein Schenken und Empfangen;
das Helfen Selbstverstidndlichkeit.3

Wenn sich das bei der liturgischen Feier ereignet, entsteht lebendige
Kirche. In ihr 6ffnet sich der einzelne ins Ganze, doch so, daf er sich dar-
aus bereichert, geldst und erweitert zuriickempféingt. Denn die feiernde
Gemeinschaft hat den zur Mitte, der mit seiner Hoheit und Erbarmung in
ihr gegenwartig sein will.

2 Begegnung und Bildung, Wiirzburg 1969, 15.
30 Vom Sinn der Gemeinschaft, Ziirich 1950, 25.



. Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 449

Damit stellt sich die Riickfrage nach dem Gottesbild, auf das Guardinis
erzieherischer Dienst verweist, weil er aus ihm seine innersten Antriebe
empfingt. Es ist der Gott, der als der ewig Seiende immerfort ,kommt*
und mit seiner Ankunft die Seinen beschenkt. Darum setzt er nicht nur als
schopferischer Erwecker die groferen Moglichkeiten der Selbstwerdung
frei; er verhilft als der vollendende Erneuerer auch zu ihrer Verwirk-
lichung. Kaum einmal hat Guardini dem bewegender Ausdruck verliechen
als am Schluf seiner Betrachtung iber ,Die menschliche Wirklichkeit des
Herrn“ (von 1958), wo es heifit:

Jedes Geschopf ist von Gott durchwaltet, gehort Thm und besteht
durch Ihn; hier ist Anderes. Der Logos hat das Geschopf erfafit und
nicht nur in seinen Macht-, sondern in seinen Existenzbereich gezo-
gen; dahinein, wo Er spricht: ,Ich bin, der Ich bin“. Das ist der An-
fang einfachhin . . . Mitten in der Schépfung, wie sie durch die Siinde
war, erstand eine vom Sohn Gottes in seine Existenz gezogene Mitte.
Die ist nun da, als der Anfang des Neuen.®

Der Unbedingte und Verborgene

In der vielfach verzerrten Beurteilung des deutschen Widerstandes ist
die ,konstruktive“ Form, in der sich Guardini gegen die nationalsozia-
listische Menschenverfiihrung auflehnte, kaum gesehen und in ihrer Be-
deutung gewirdigt worden. Guardini ging weder in die duflere noch in
die innere Emigration; statt dessen setzte er dem demagogischen Fithrer-
kult dadurch einen hochst effektiven Widerstand entgegen, dafl er fiir den
iber die Konfessionsgrenzen hinausreichenden Kreis seiner Bewunderer
und Leser das blieb, was er war: die stabilisierende Leitfigur inmitten
einer alle Normen und Maflstibe verdrehenden Umwelt. In seiner Ab-
rechnung mit dem Nationalsozialismus unter dem Titel ,Der Heilbringer
in Mythos, Offenbarung und Politik“ (von 1946) hat Guardini nicht nur
die Hintergriinde und Auswiichse einer auf die Bildung einer Gegen-
religion gerichteten Propaganda denunziert, sondern auch den innersten
Grund seiner eigenen Widerstandskraft offengelegt. Es ist sein Christus-
glaube. Denn:

Christus offenbart, wer Gott wirklich ist: nicht der Weltgrund, nicht
die unendliche numindse Stromung, nicht die héchste Idee, sondern
der in sich selbst stehende Schopfer und der Herr der Welt.?*

31 Die menschliche Wirklichkeit des Herrn. Beitrige zu einer Psychologie Jesu, Wiirzburg
1965, 149.
32 Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung und Politik, Stuttgart 1946, 24.



Eugen Biser 450

Mit der gleichen Deutlichkeit hat Christus auch den Menschen enthiillt.
Durch ihn wissen wir: ,Er ist jenes Wesen, in dessen Dasein Gott sich

iibersetzen, die Sprache, in der Gott sich selbst sagen konnte“%. Das aber
heifit:

Wenn der Mensch annimmt, was in Christus zu ihm kommt, gehen
ibm die Augen dariiber auf, wer Gott ist, und wer er selbst; was er
selbst ist, und was die Welt. Das ist die Wahrheit, und dadurch wird

er frei. 3

Es war die Herausforderung durch eine Zeit, die vieles zerschlug und
verunmdglichte, was er in jahrzehntelanger Bemithung aufgebaut hatte,
die Guardini schlieflich dazu veranlafite, den Gang der Geschichte zu
iberdenken und eine Prognose zu stellen. Das Bild, das er in seiner stark
beachteten Schrift ,Das Ende der Neuzeit“ (von 1950) entwirft, wirkt,
ungeachtet einiger Auflichtungen, dister. Im ganzen einer ,nicht-nattir-
lichen“ Natur, einer ,nicht-kulturellen® Kultur kann der Mensch nur noch
als ,nicht-humanes“ Glied der Massengesellschaft fortexistieren®®. Dem-
gemaf sieht Guardini die Glaubensmdglichkeit zunchmend eingeschrinkt,
ihres naturhaften Substrats beraubt, auf den Kernbestand zuriickgedrangt:

Im Verhaltnis zu Gott wird das Element des Gehorsams stark her-
vortreten. Reiner Gehorsam, wissend, dafl es um jenes Letzte geht,
das nur durch ihn verwirklicht werden kann. Nicht, weil der Mensch
~heteronom“ wire, sondern weil Gott heilig-absolut ist. Eine ganz
unliberale Haltung also, mit Unbedingtheit auf das Unbedingte ge-
richtet, aber —und hier zeigt sich der Unterschied gegen alles Gewalt-
wesen — in Freiheit ... Je stirker die Es-Machte anwachsen, desto
entschiedener besteht die , Weltiiberwindung® des Glaubens in der
Realisation der Freiheit; im Einvernehmen der geschenkten Frei-
heit des Menschen mit der schopferischen Freiheit Gottes. Und im
Vertrauen auf das, was Gott tut.?¢

Doch Guardini sah nicht nur die Es-Méchte in einem lawinenhaften An-
wachsen begriffen; er sah gleichzeitig auch das religiose Element hin-
schwinden. Der finfte der nachgelassenen , Theologischen Briefe“ handelt
sogar thematisch vom ,Schwinden der religiosen Erfahrung® Nach einer
von Felix Messerschmid mitgeteilten Stelle kommt er in der Beurteilung
der religisen Situation sogar dem Buber-Wort von der iiber die Gegen-
wart hereinbrechenden Gottesfinsternis und, in der Schlufwendung, dem

33 Ebd.

3t Ebd.

% So die Fortfihrung der Grundschrift in dem Versuch einer Wegweisung mit dem Titel
»Die Macht“, Wiirzburg 1951, 77 f.

3 Das Ende der Neuzeit, Wiirzburg 1950, 116.



Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 451

Gedanken Bonhoeffers von der ,Nicht-Gegebenheit“ Gottes nah. Sie lau-
tet:

Die moderne Stunde ist die Stunde der Unanschaulichkeit, der Un-
begreiflichkeit, der Dunkelheit und der Finsternis Gottes. Gewifs,
Gott ist ,da“, aber Gott ist nicht so einfach da, wie weithin gemeint
wird. Er ist dadurch da, daf er ,nicht da® ist."

Diese Verdiisterung bedingt nicht nur die Zuriiknahme des Glaubens
auf seinen entscheidungshaften Grundbestand; auch der Gottesgedanke
tritt in einen neuen Aspekt. Fiir den spiten Guardini wird Gott zuneh-
mend der Unbedingte, der durch die Gewalt seiner Absolutheit alles in
Frage stellt, alles wie ein ungeheures Energiezentrum an sich reifit. Das
verdndert die religiése Szene von Grund auf. Wo vorher Verbindungs-
linien und Ahnlichkeitsbeziehungen zu bestehen schienen, reifit der Ab-
grund der Unausdenklichkeit und Unvergleichlichkeit Gottes auf. Jetzt
wird der Glaube an ihn zum Gehorsam, das Gebet zu ihm zum ,De pro-
fundis“. Umgekehrt scheinen auch von diesem in seine Absolutheit ent-
riickten Gott kaum noch Briicken zur Welt zu fiihren. Statt dessen ist mit
dem ersten der ,Theologischen Briefe“ zu fragen, wie neben ihm iber-
haupt noch Endliches sein kann.

Das kann nicht ohne Riickwirkung auf die Theologie und ihre Ziel-
setzung bleiben. Betrieb sie bisher ihrer Grundtendenz zufolge eine , Theo-
dizee“, der es zwar vordergriindig darum ging, die Existenz Gottes ange-
sichts einer leid- und todverfallenen Welt zu ,rechtfertigen®, hintergriin-
dig aber darum, das Recht der ihrer selbst bewufit geworden, ,miindigen®
Welt sicherzustellen, so wire es nunmehr — nach dem zweitletzten der
» Theologischen Briefe“ — darum zu tun, die Rechte Gottes in der ihm ent-
fremdeten Welt zuriickzugewinnen. So brechen neue Fragen auf. Und
Guardini wufite nur zu gut, dafl nur der geringere Teil davon zu beant-
worten war. Dokument dieser Erfahrung eines Denkens, das sich immer
mehr vor den von seiner eigenen Absolutheit umdunkelten Gott gestellt
sah, ist ein Antwortbrief Reinhold Schneiders, den der Adressat entgegen
der mit dem Dichter getroffenen Absprache aufbewahrte:

Hochverehrter Herr! Mit Threm Brief haben Sie mir ein kostbares
Geschenk gemacht. Er geht mir nun seit Wochen nach . . . Ich werde
nun Thre Werke lesen, indem ich auf das geheime Erdbeben achte;
sie werden mir noch mehr zu sagen haben, da ich nun an dem Ringen
mit antwortlosen Fragen Anteil haben darf. Auch kénnen Thre An-
deutungen meine Hochachtung vor Threm Wirken nur steigern;

3 Romano Guardini. Der Mensch, die Wirkung, Begegnung. Mainz 1979, 29.



Eugen Biser 452

welche Liebe zu den Menschen dieser Zeit, welche seelsorgerische
Verpflichtung gehéren dazu, um die Tiefen zu verschweigen, die
Tag fir Tag bestanden sein sollen!?®

Das Spiegelbild

Wie von selbst fihrte Guardinis Gottesgedanke in der Brechung dieses
Briefs auf ihn selbst zuriick. Indem sich Gott fiir thn verdunkelt, wird das
Grollen des geheimen Erdbebens, das ihn erschiittert, horbar und mit ihm
das, was Schneider das ,, Verschweigen der Tiefen“ nennt. So tritt aus dem
Dunkel Gottes unversehens das Spiegelbild dessen hervor, der das Wissen
um Gott als die Bedingung der menschlichen Selbsterkenntnis begriff. Wer
also war, wer ist Romano Guardini?

Der Versuch, diese Frage wenigstens umriflhaft zu beantworten, muf}
naturgemdf} beim frithen Guardini ansetzen, dem Gott das Prinzip der
» Weltorientierung“, das Richtmaf der Selbstverwirklichung, das Form-
gesetz seines padagogischen und politischen Wirkens war. Wenn man so
vorgeht, wird deutlich, warum die Lebensleistung Guardinis nicht auf den
Nenner eines einzigen Begriffs gebracht werden kann. Die Wabhrheit, der
er diente, wollte nicht nur erkannt, sondern auch gelebt und getan, in das
Werk der Menschbildung umgesetzt werden. So war Guardini unaufheb-
bar beides: Deuter und Gestalter, Lehrer und Leitbild.

Deuter und Lehrer zunéchst. Denn fiir Guardini muf§ der Gottesglaube,
zu dem er sich durch die Kontakte mit der religios gestimmten Jugend-
bewegung, aber friher schon durch Lehrer wie Wilhelm Koch und Freunde
wie Josef Weiger und Karl Neundorfer gefihrt sah, mit einer ganz um-
fassenden Lichterfahrung einhergegangen sein. Zusammen mit der Welt
und ihrer Geschichte kldrte sich fir ihn vor allem auch die geistige
Welt jener Existenzdenker, denen er sich strukturell zugewiesen
wufite: Augustinus, Pascal, Kierkegaard. So ging er der Geschichte
seiner eigenen Seele nach, als er sich daran machte, die Bekehrung des
Aurelius Augustinus nachzuzeichnen. Ebenso deckte er seine eigene gei-
stige Physiognomie auf, als er in ,Christliches Bewufltsein“ den Weg
Pascals vom ,Gott der Philosophen“ zum ,Gott Jesu Christi“ beschrieb.
Und er nahm, erstaunlicher noch, Erfahrungen seiner eigenen Spitzeit
vorweg, als er gegen Ende der nicht nur goldenen zwanziger Jahre den
»oinn der Schwermut“ erforschte, wie er in den Aufzeichnungen Kierge-
gaards zum Vorschein kommt.

Daf} ihn die Gotteserkenntnis von Anfang an zur Praxis der Menschen-
bildung trieb, hingt allem Anschein nach aber nicht nur mit seinem Begriff

#¥ A.a. 0, 30.



» Nur wer Gott kennt, kennt den Menschen® 453

des schopferischen, offenbarenden und vollendenden Gotteswirkens, son-
dern auch mit der religiésen Bewaltigung seines Existenzproblems zusam-
men, zu der ihm der Glaube verhalf. Wenn Guardini in einer seiner be-
deutsamsten Reflexionen ,Die Annahme seiner selbst® als die zentrale
Lebensaufgabe herausstellte, geschah dies zweifellos aus ureigener Betrof-
fenheit. Den entfremdenden Einfliissen der heutigen Massengesellschaft
unterworfen, fand er in seinem Gottesglauben die Motivation zur demiitig-
entschlossenen Ubernahme der eigenen Daseinslast. Zwar ging er in seinen
Auflerungen darauf nicht ein; dafir sprachen die starke Pragung seiner
Gestalt und die Distanz, in der er seiner Umgebung gegeniiber verharrte,
nur um so beredter davon.

Damit ist bereits ein letztes Motiv angesprochen: das Schweigen. So un-
ablissig sich Guardini zeit seines Lebens in Wort und Schrift dufierte, so
beharrlich schwieg er iiber sich selbst und seine innere Biographie. Schwer-
lich geht man mit der Annahme fehl, dafl sich die ,antwortlosen Fragen®,
die ihn in seiner Spitzeit bedrdngten, weniger auf die grofien theologi-
schen Aporien als auf sein eigenes Dasein und den Sinn seines Lebens-
werks bezogen. Und das Wort von den ,verschwiegenen Tiefen® zielt
fraglos in dieselbe Richtung. So ergibt sich der paradoxe Tatbestand, dafl
der so Wortgewaltige die entscheidenden Auskiinfte iiber sich selbst in das
Schweigen seiner letzten Jahre hineinnahm.

Vor dem Hintergrund muf§ die Sprachleistung gesehen werden, mit der
Guardini in die Theologiegeschichte einging. Denn ihm war es wie nur
wenigen gegeben, Formulierungen zu finden, die sich als bewufitseins-
prigend erwiesen. Von einer derartigen Préagekraft war schon das Ein-
gangswort seiner Vortragsfolge ,Vom Sinn der Kirche® (von 1922):

Ein religioser Vorgang von unabsehbarer Tragweite hat eingesetzt:
Die Kirche erwacht in den Seelen.*

Als weniger resonanzkriftig erwiesen sich die beiden vergleichbaren
Formeln: das Wort von der ,Annabme seiner selbst“ und das Leitwort
der Eroffnungsrede zum Berliner Katholikentag: ,Nur wer Gott kennt,
kennt den Menschen“. Doch traf Guardini damit nicht weniger tief ins
Zentrum des gegenwirtigen Bewufltseins: in die zentrale Existenzkrise
des heutigen Menschen, den er zu bewufitem Selbstsein ermutigt; und in
die Mitte des theologischen Geschehens, indem er die Rickbeziglichkeit
aller Glaubensaussagen deutlich macht. Sitze von solcher Durchschlags-
kraft gelingen nur dem, der sich in ihnen selbst ausspricht. Nicht zuletzt
zeigt sich darum in ihrem Zeugnis, wer ihr Sprecher war und was er auch
heute noch zu sagen hat.

30 Vom Sinn der Kirche, Wiirzburg 1955, 19.





