Mein Glaube — und die Anderen
Biblische Uberlegungen mit dem Apostel Paulus

Walter Kern, Innsbruck

Soren Kierkegaard! liefert uns das Motto fiir die nachfolgenden Uberle-
gungen: ,Chrysostomus ist wahrlich auch beredt, aber er gestikuliert mit
seiner ganzen Existenz.“ Der Gold-Mund (= Chrysostoma) allein macht’s
nicht; damals — ums Jahr 400 — nicht, und auch heute, bei uns, nicht. , Was
wir wissen und wollen, miissen wir auch sein. Das Christuszeugnis erfor-
dert mehr als richtige Worte; es bedarf der Gestikulation der Existenz.“?

Die Theologen besitzen eine alte Unterscheidung: zwischen dem objek-
tiven Glaubensgegenstand oder Glaubensinhalt, der in Worten und Satzen
ausgedriickt wird, und dem subjektiven Glaubensakt oder Glaubensvoll-
zug, der seiner Wesensbestimmung nach das ganze Dasein des Glaubenden
pragt. Die Kurzformeln fiir die beiden Aspekte des Glaubens: fides-quae
(ndmlich: quae creditur = der Glaube, der geglaubt wird) und fides-qua
(= der Glaube, durch den geglaubt wird). Damit ist in niichternem Theo-
logenjargon dasselbe angesprochen, was Kierkegaard am Beispiel des be-
rithmten Predigers Chrysostomus anschaulich machte. Und es ist klar: alle
Aussagen #ber den Glauben hingen daran, dafl der, der sie macht, aus dem
Glauben lebt. Sie hitten sonst keine Uberzeugungskraft fir andere Men-
schen. Man konnte natitirlich auch darauf hinweisen, dafl ,,das Wort*“, der
ewige Logos des Vaters, Fleisch geworden ist (laut Joh 1, 14) und es in
uns — fiir Andere — werden will. Wie eben Christus uns nicht nur durch
Predigt und Katechese erloste (und schon gar nicht durch — Theologie), son-
dern durch Leben und Leiden, durch Kreuz und Auferstehung. — Damit
sind wir beim Thema: ,Mein Glaube — und die Anderen®; oder: Ist mein
Glaube eine Hilfe fiir die anderen Menschen?

Der Glaube ist immer mein, ndmlich je mein Glaube, jedenfalls wenn
vom miindigen Menschen geglaubt wird. Aber das kann nicht bedeuten,
daf} diese Je-Meinigkeit des Glaubens den Glauben separatistisch isoliere.
Das ware ein individualistisches Mifiverstandnis. Gerade im Gegenteil soll
hier gezeigt werden: Ich glaube immer in einem Wir und mit einem Wir;
mein Glaube ist immer auch unser Glaube. Wir helfen uns gegenseitig
glauben, und deshalb kann unser gemeinsamer Glaube auch den Noch-
nicht-Glaubenden zum Glauben helfen. Zwar ist der Glaube das Subjek-

1 S, Kierkegaard, Die Tagebiicher 11. Hg. v. Th. Haecker, Innsbruck 1923, 225.
2 P..W. Scheele, Alles in Christus. Theologische Beitrige 1. Paderborn 1977, 192.



Mein Glaube — und die Anderen 455

tivste im Sinne des Innerlichsten des einzelnen Menschen. Aber er ist bei-
leibe keine Privatsache, die man mit sich allein abzumachen hétte. Er will
verantwortet sein. Wir sollen nach 1 Petr 3, 15 ,allezeit bereit sein, jeder-
mann Rechenschaft zu geben iber den Grund der Hoffnung, die in uns
ist — es handelt sich um die Glaubenshoffnung. So tritt anscheinend eine
Art Rundlauf, ein Zirkelprozef des Glaubens ein: zuerst von auflen nach
innen, vom Horen zum Leben des Glaubens, vom , Wort“ zum , Fleisch®;
dann gegenlaufig von der inneren Uberzeugung zum dufleren Bekenntnis,
zum von der eigenen Existenz getragenen Verkiinden.

Ubrigens helfen wir anderen glauben nicht nur soweit unser eigener
Glaube sich strahlend gewif} erzeigt, sondern auch und vielleicht gerade
durch die Anfechtung und Verunsicherung unseres Glaubens. Der Schrei
des um seinen kranken Buben besorgten Vaters im Evangelium , Ich glaube
— hilf meinem Unglauben!“ (Mk 9, 24) ist ein ansteckendes Gebet. In ihm
erwacht und wichst Solidaritat derer, die glauben oder nicht glauben, glau-
ben wollen und es koénnen oder nicht recht zu konnen meinen . . .

Es geht also um eine Beredtheit der Glaubensverkiindigung, die mit der
ganzen Existenz des Verkiindigens gestikuliert — damit mein/unser
Glaube, gerade in seiner Anfechtung, glaubwiirdig sei fiir die Anderen.
Der Glaube will Glaubensgemeinschafl; er schafft Kirche. ,In der heiligen
Kirche trigt ein jeder den anderen und wird vom anderen getragen®, sagte
Papst Gregor der Grofie? ums Jahr 600. Diese ,These” soll zunachst nicht
durch mehr oder weniger iiberzeugende eigene Uberlegungen gestiitzt wer-
den — auch solche, nebst praktischen Konsequenzen, mochten wir spater
vorlegen. In der Hauptsache aber soll hier eingeladen werden zu einer
Wanderung durch Schriften des Neuen Testaments: sie sollen unsere Fra-
gestellung als legitim erweisen. Dazu wurde vor allem der ja gewifl nicht
zweitrangige Rémerbrief des Apostels Paulus (zuziiglich anderer ,Pauli-
nen*) ausgewahlt. Nicht etwa nur, weil vor kurzem ein neuer grofler Kom-
mentar von Heinrich Schlier! erschienen ist, der hier gerne benutzt wird;
sondern aus sehr sachnahen Griinden.

Der personliche Glauben des Einzelnen

Zusammen mit dem — kleineren — Galaterbrief ist der Brief an die Romer
das theologische Grunddokument fiir das, was christlich glauben heifit. Fiir
Paulus gilt der Glaube wahrlich als das, was eineinhalb Jahrtausende spa-

3 In Ezechielem 2, 1, 5 (PL 76,939): In sancta Ecclesia unusquisque et portat alterum et
portatur ab altero. Vgl. Chrysostomus, In 1 Cor 44, 4 (PL 61, 378 £.); In II Cor 27, 4
(588 ff.).

4 Der Romerbrief. Freiburg 1976.



Walter Kern 456

ter das Konzil von Trient (D 1532) von ihm sagte: er ist die Wurzel und
das Fundament des Heiles. Es geht um die Unverwechselbarkeit und Un-
vertauschbarkeit dieses Glaubens. Es mufl klargestellt werden, daf} nicht
»die Werke® des Menschen — d. h. etwas aus dem Menschen und durch ihn
allein Erschwingliches — an die Stelle des Glaubens treten kann. Der Glau-
be mufl unverwechselbar und unvertauschbar bleiben, weil er von Gott ist,
aus Gnade stammt und auf den Verheiflungen Gottes und deren Erfillung
in Jesus Christus aufruht. Kénnte etwas anderes gleichrangig neben den
Glauben treten oder ihn gar ersetzen, so waren Gott, seine Gnade und
Verheiflung, das Erlosungswerk Jesu bedeutungslos. Der Mensch konnte
sich seiner selbst rithmen: er briuchte Gott nicht. So will Paulus, zurtick-
lotend in die Heilsgeschichte, im Galaterbrief (Kap. 3) an Abraham (der
auch in R6m 4 mafigeblich auftritt als , Vater unseres Glaubens®) zeigen:
Abraham glaubte aufgrund der bloflen Verheiflung Gottes, Jahrhunderte
bevor das Gesetz — als Weg zum Heil kraft der Gesetzeswerke — tiberhaupt
ergangen ist. Der Romerbrief 1a8t, hauptsdchlich in den Kapiteln eins bis
drei, den Blick rundum iiber die Menschheit gleiten, um festzustellen: Alle,
Heiden und Juden, sind Siinder vor Gott: die einen, weil sie das ihnen von
Natur ins Herz geschriebene Gesetz, die anderen, weil sie das ihren Vitern
von Gott tibergebene Gesetz iibertraten. So ,kann sich kein ,Fleisch® riih-
men vor Gott“ (1 Kor 1, 29)! Fiir alle Menschen gibt es Heil nur von dem
Gott der Barmherzigkeit, aus Gnade, im Glauben. Glaube, Gnade, Ge-
rechtigkeit (letztere als der Lebensraum des heiligen Gottes, der sich den
Menschen, ihn gerechtmachend/rechtfertigend, auftut) — also: Glaube,
aus Gnade, zu Gerechtigkeit: das sind die Begriffsworte, zwischen denen
die Theologie des Paulus schwingt. ,Der Gerechte wird aus Glauben le-
ben“ (Rom 1, 17; vgl. Gal 8, 11 — wir wollen uns nicht dariiber raufen, dafl
Luther, zunéchst einmal zuRecht, Gbersetzthat: ,aus dem Glauben allein®):
wie ,Abraham der Glaube zur Gerechtigkeit angerechnet ward“. Dieses
Wort der Genesis (15, 6) liber Abraham wiederholt Paulus variierend in
Rom 4 (Verse 3. 5.9. 13. 22 ff; vgl. Gal 8, 6) fiinf oder sechs Mal. Dagegen
»wird aufgrund von Gesetzeswerken niemand gerecht vor ihm“, vor Gott
(Rom 3, 20). Der ,Gerechte” lebt fundamental-radikal (Trient: ,funda-
mentum et radix omnis iustificationis“, Fundament und Wurzel, D 1532)
aus dem Glauben.

Wo bleibt nun das Rihmen? Es ist ausgeschlossen. Durch welches
Gesetz — etwa das der Werke? Nein, sondern durch das Gesetz des
Glaubens! Denn wir sind der Uberzeugung, dafl der Mensch (nur)
aus Glauben gerechtfertigt wird chne Werke des Gesetzes. Oder ist
Gott allein der Juden Gott und nicht auch der Heiden? Ja, auch der



Mein Glaube — und die Anderen 457

Heiden, so gewifl es (nur) einen Gott gibt, der die Beschneidung
(= die Juden) aus Glauben und die Unbeschnittenheit (= die Hei-
den) durch Glauben rechtfertigen wird (Rom 3, 27-31).

Der gemeinsame Glauben der Christen

Es konnte wie ein Riickfall von dieser groffen und in der christlichen Denk-
geschichte ja nicht unumstrittenen Glaubenstheologie des Paulus ins Un-
wichtig-Personliche scheinen, wenn wir uns jetzt einer scheinbar beilaufi-
gen einleitenden Bemerkung des Romerbriefs zuwenden. Paulus ist im
Briefeingang recht bemiiht um das Wohlwollen der ihm noch personlich
unbekannten, bedeutenden Weltstadtgemeinde. Er sagt allerhand
Freundliches, z. B. daf} , euer Glaube in der ganzen Welt verkiindet wird“
(1, 8). Und so denn auch: ,Ich sehne mich danach, euch zu sehen, um euch
geistliche Gabe mitzuteilen, dafl ihr dadurch gefestigt werdet — oder besser:
um bei euch mitgetrostet (oder: miterbaut) zu werden durch den in uns
miteinander lebenden Glauben, euren und meinen.“ (1, 11£{.)° In einem
und demselben Atemzug korrigiert sich Paulus: Es kann sich nicht um eine
Einbahnstrafle der Belehrung und ,Starkung® der rémischen Glaubens-
briider durch ihn handeln. Es geht vielmehr um ein wechselweises, gegen-
laufiges Verhaltnis: Man wird miteinander ermuntert und gestarkt, indem
man fiireinander den Glauben bezeugt und lebt — den gemeinsamen Glau-
ben, der jedem, Paulus und den Rémern, eigen ist! Das ist nun nicht eine
blofe Hoflichkeitsfloskel, zwecks ,captatio benevolentiae“, um gut Wetter
zu machen bei den Briefempfangern. Hier wird wirklich Mit-Teilung und
Austausch des Glaubens, communio der Glaubenden als solcher verheiflen
und gefordert, in jenem ,syn“ = ,mit“, das bei Paulus auf vielféltige
Weise vor allem die Christen mit Christus, aber eben damit auch unterein-
ander, verbindet. Gewif} tiberziehen wir ein wenig die Stelle, wenn wir
zugespitzt sagen: Die Glaubigen erscheinen als ,plurale-tantum®, als et-
was also, das nur in der Mehrzahl existieren kann; dern Glaubenden gibt
es nur als die Glaubenden. Aber angelegt diirfte diese Folgerung hier doch
schon sein: Glaube ist Glauben mit (den Anderen). Nicht nur der Lehrer
teilt den Glauben anderen mit; Glaube vermittelt sich allen Beteiligten in
cinem Raum des Miteinander-Glaubens.

»Irage einer des anderen Last“, das wird (Gal 6, 2) ganz allgemein
iber christliches Leben geschrieben. Der Zusatz lautet: ,, — so werdet ihr

5 Das Griechische ist nicht gerade klassisch: symparaklethénai en hymin dia tés en allelois
pisteds hymon te kai emou. H. Schlier (s. Anm. 4: 33 {.) scheint mir hier nicht besonders
gut zu iibersetzen: ,damit wir gemeinsam bei euch Zuspruch erfahren durch euren und
meinen Glauben“; O. Karrer (NT. Miinchen 1959) etwas frei: ,um . . . zugleich bei euch
Ermutigung zu schépfen durch den gegenseitigen Austausch eures und meines Glaubens®.



Walter Kern 458

das Gesetz Christi erfiillen“, das auch ,,das Gesetz des Geistes® (Rom 8, 2)
genannt wird und ,das Gesetz des Glaubens“ (Rém 3, 27). Der Bezug auf
die Glaubenden tritt in den Versen 7 bis 10 von Gal 6 auch ausdriicklich
bervor: ,Tauscht euch nicht! . . . Was der Mensch gesdt hat, wird er auch
ernten. Wer auf das ,Fleisch’ sit, erntet von ihm Verderben: wer auf den
Geist siit, erntet von ihm ewiges Leben. ... Darum lafit uns, solange wir
Zeit haben, allen Gutes tun, vor allem aber den uns im Glauben Verbun-
denen!“ ,Gegeniiber den Hausgenossen des Glaubens“® heifit es wértlich:
Der Glaube ist also ein Haus des Lebens mit- und fiireinander.

Das Miteinander-Glauben in gegenseitiger Riicksichtnahme

Das kann sehr praktische, in den Alltag hineinreichende und hineinschnei-
dende Konsequenzen haben. Die gemeinsame Verantwortung des Glau-
bens vor Gott dem Vater verlangt Riicksicht auf den Bruder im Glauben,
auf den ,schwachen® Bruder. Diesmal waren es die Korinther, die unter
anderem ein schwieriges Kult-Problem hatten, das uns nur dem Gegen-
stand nach — es handelt sich ums Essen von Gétzenopferfleisch — fernliegt,
nicht aber der Problemstruktur nach. Darf man oder darf man nicht? An
sich darf man als guter Christ Gétzenopferfleisch ohne weiteres essen, denn
es gibt in Wirklichkeit ja — gerade fiir ihn — keine Gétzen. Und Speise /
Essen bringt uns Gott nicht ndher; und auch nicht weg von ihm (vgl. 1 Kor
8, 1-6. 8.). ,Des Herrn ist ja die Erde und was sie erfiillt“ (1 Kor 10, 26).
Wer ifit, wiirde geradezu bezeugen: es gibt nur einen, nimlich unseren
Gott, und um angebliche Gétzen scher’ ich mich den Teufel! Das ist die
objektive Ordnung der Wahrheit und Rechtlichkeit, sozusagen die Ord-
nung der fides-quae, des wahren, starken Glaubens. Aber anders, wenn
man auf den subjektiven Glauben in den einzelnen Menschen achtet. Da
gibt es nun eben auch noch die schwachen Briider-im-Glauben. ,Und da
schaut zu“, sagt Paulus wortlich (8, 9), ,daf diese eure Stirke dem Schwa-
chen nicht zum Anstofl (zur Verfithrung) wird!“ Du mochtes seinem — wir
wiirden sagen: unmiindigen ~ Gewissen auf die Beine helfen (,mach
dir nichts daraus!“)?’, aber das hilt das Glaubensbewufltsein des
Schwachen, eben weil es schwach ist, nicht aus: es wiirde, im Gegensatz zu
deiner forschen Intention, verleitet und befleckt. ,Durch deine (starke
Glaubens-)Erkenntnis wiirde der Schwache verdorben / verdammt ~ der
Bruder, fiir den Christus gestorben ist. Wenn ibr euch so gegen die Briider
versiindigt, indem ihr deren schwaches Gewissen verletzt, dann versiindigt
ihr euch gegen Christus.“ Und nun der Schlufisatz des Paulus in 1 Kor 8, 13

¢ pros tous oikeious tes pisteds (oikos = Haus).
7 oikodométhesetail?



Mein Glaube — und die Anderen 459

(vgl. VV. 7. 9-13): ,Wenn deshalb Speise meinen Bruder skandalisiert,
will ich in Ewigkeit nicht von dem Fleisch essen: damit ich meinen Bruder
nicht skandalisiere!* Das 10. Kapitel desselben Briefes, das nochmals auf
das Problem des Opferfleisches zuriickkommt (1 Kor 10, 23-33), bringt die
persénliche Verhaltensmaxime des Paulus, die ja fast rithrend klingt, auf
das allgemeine Prinzip: ,Niemand suche das Seine (den eigenen Vorteil),
sondern das des Anderen (dessen Wohl)!“ (V. 24)

Ausdriicklich wird das Gewissen des anderen als Richtschnur und MaB-
stab des eigenen Verhaltens aufgestellt (V. 29a) — obwohl Paulus selbst
sich, anscheinend zweifelnd, fragt: , Wozu soll ich meine Freiheit von dem
Gewissen des Anderen richten lassen?!“ (V. 29b) Aber es bleibt fiir ihn —
und uns — doch dabei: ,,Ob ihr efit oder trinkt oder sonstwas tut, tut alles
zur Ehre Gottes! Vermeidet Anstof bei Juden und Heiden und der Kirche
Gottes! Wie auch ich allen alles recht machen will (areskd). Ich suche nicht,
was mir, sondern was den vielen zutriglich ist: damit sie gerettet werden.
Folgt meinem Beispiel — wie ich dem Beipiel Christi!“ (1 Kor 10, 32-11, 1)
(Es sind iibrigens auch hier mit den ,vielen® V. 33b offensichtlich — vgl. V.
33a - alle gemeint . . .)

Wie 1 Kor, Kap. 8 und 10, so handelt das 14. Kapitel des Rémerbriefes
(V. 13-23) noch einmal ausfiihrlich vom selben Problem! Aber hier kom-
men auch andere Streitpunkte zur Sprache: ,Da macht einer einen Unter-
schied zwischen bestimmten Tagen, wihrend der andere alle Tage gleich
nimmt — wenn nur jeder in seinem Denken konsequent ist!“ (V. 5) Vor
allem sagt Paulus hier ausdriicklich, dafl der Untergrund der Schwiche, auf
die die Starken Riicksicht nehmen sollen, Schwachheit im Glauben ist: ,Des
Schwadchen im Glauben nehmt euch an®, ohne um verschiedene Auffassun-
gen zu streiten!“ (V. 1!) Der Einheits- und Zielpunkt, das erste und letzte
Richt-Maf in dieser Glaubenskommunio ist Gott, der Vater aller (vgl.
Rém 14, 3.6.10 ff.; 1 Kor 8, 8. 10. 26. 32), und sein Gesalbter, der Herr
Jesus Christus (Rém 14, 4. 6-9; 1 Kor 8, 11 {.; 11, 1). ,Wer ifit, tut’s fiir
den Herrn“; wer nicht ifit, ebenso: beide danken Gott — aber ,das Reich
Gottes liegt ja doch nicht im Essen und Trinken, sondern da geht es um
Geredhtigkeit, Frieden und Freude im Heiligen Geiste!* (Rém 14, 6. 17)
Die Moral von der Geschichte aus Rém 14 fiir uns: Das Gottesreich besteht
nicht in alter oder neuer Liturgie, nicht in Latein oder Deutsch, nicht in
fiir viele“ oder ,fiir alle“ bei den Wandlungsworten — sondern nochmals:
,in Gerechtigkeit, Frieden und Freude im Heiligen Geist“. ,Wer darin
Christus dient, ist Gott wohlgefillig und geschitzt bei den Menschen.”
(Rém 14, 18) Lassen wir also den australischen Buschnegern die Kinguruhs

8 ton de asthenounta t€ pistei proslambanesthe.



Walter Kern 460

im Kanon — mit oder ohne Folgerung und Forderung daraus nach der tri-
dentinisch-pianischen Messe!?

Keiner von uns lebt ja fiir sich selbst, und keiner stirbt fiir sich selbst!
Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so sterben wir dem
Herrn. Ob wir leben oder sterben: wir sind des Herrn! Dafiir ist ja
Christus gestorben . .. Du aber: was richtest du deinen Bruder oder
vernichtest / verachtest ihn (,machst ihn zur Schnecke®, ,zur Sau®:
exoutheneis, vgl. V. 3)?! ... So wollen wir denn nicht mehr unter-
einander urteilen. Achtet vielmehr darauf, dem Bruder nicht Anstof}
oder Argernis zu geben! (Rom 14, 7-10. 13)

Denn, so fahrt Rom 15 fort: , Wir, die Starken sind verpflichtet, die Schwi-
chen der Schwachen zu tragen und nicht uns selbst es zu ,richten‘, recht zu
machen. Jeder von uns suche es seinem Nichsten recht zu machen, zur ge-
genseitigen aufbauenden Forderung im Guten!. Hat doch auch Christus
es sich nicht selbst recht gemacht. ... Der Gott aber der Geduld und des
Trostes gebe euch, miteinander dasselbe zu denken gemifl Christus Jesus,
damit ihr einmiitig, aus einem Mund, Gott verherrlicht . . . Deshalb nehme
sich einer des anderen an, wie sich Christus euer angenommen hat . . .¢
(V. 1-8) Er war der Diener (diakonos) der Juden wie der Heiden — zu Ehre
und Ruhm Gottes, Gottes allein: So schliet der Bogen zuriick zu den
ersten drei Kapiteln des Romerbriefes. ,Der Gott der Hoffnung erfille
euch mit aller Freude und allem Frieden im Glauben!* (V. 13)

Personlich glauben im gemeinsamen Glauben

Ich denke, das alles— aus 1 Kor 8 und 10 und aus Rém 14 und 15 — ging nun
doch ziemlich ins Konkrete, Praktische und auch Aktuelle (vom Gotzen-
opferfleisch damals bis zu den australischen Kénguruhs heute). Zu einer
grundsitzlichen Uberlegung iiber die ,Sozialitit“ des Glaubens gibt eine
verborgene Stelle des Rémerbriefes Anlaf. Zu Beginn des parinetischen
Briefteiles (Kap. 12-15) lesen wir die Mahnung: ,Strebt nicht hoher hin-
aus, als recht ist, sondern strebt nach Besonnenheit — ein jeder nach dem
Mafl des Glaubens, das Gott ihm zugeteilt hat!“ (12, 3) Der Ausdruck
»Maf des Glaubens“ ist bedenkenswert. Er scheint doch wohl anzuzeigen,
dafl kein einzelner, fir sich allein genommen, das Maf} des Glaubens, des-
sen Vollmafl (vgl. 1 Kor 13, 11 ff.; Eph 4, 18) besitzt; die je verschiedenen
Glaubensanteile verweisen in ihrer Unterschiedenheit aufeinander, sie
stehen nicht im luftleeren Raum, sie bilden einen ~ sagen wir: — iibernatiir-

® Naheres dazu in einem spiteren Beitrag.
10 eis to agathon pros oikodomén.



Mein Glaube — und die Anderen 461

lichen Kosmos, ein geordnetes Gefiige. Es ist ja auch klar, daf} es sich um
die subjektive Glaubensteilnahme eines jeden Christen handelt, um je
meine fides-qua. Daf es solchermaflen gemessenen und zugeteilten Glau-
ben gibt, wird vorausgesetzt, wenn Paulus (R6m 14 und 15), wie wir sahen,
Starke und Schwache im Glauben trennt; wenn er von ,Méngeln an Glau-
ben“ (1 Thess 8, 10) oder vom , Wachsen“ des Glaubens spricht (2 Kor 10,
15:2 Thess 1, 3...)". Und ein jedes Maf ist zugeteilt von Gott.

Was das heifit, wird deutlicher aus den folgenden Versen: ,Denn (!) wie
wir an dem einen Leib viele Glieder haben, die Glieder aber nicht den
gleichen Dienst (!) verrichten, so sind wir, die vielen, ein Leib in Christus,
einzeln aber sind wir fiireinander (!) Glieder. Wir haben unterschiedliche
Gaben, je nach der uns verlichenen Gnade.* (VV. 4 f.) Diese verschiede-
nen Gnadengaben, die ,Charismata®, werden dann aufgezihlt: Prophetie,
Diakonie, Dadaskalie (= Lehre), Vorsteheramt, Caritas . .. (VV. 7 f.) Der
Glaube in seinem verschiedenen Maf ist also identisch-mit oder jeden-
falls bezogen-auf eine unterschiedliche Dienstfunktion innerhalb der Ge-
meinde, fiir das Corpus, den Leib der Kirche. Man konnte wie von
einem verschiedenen Mafl des Glaubens fast auch sprechen von einer ver-
schiedenen Art des je und je subjektiv realisierten Glaubens, als Gnaden-
gabe firr die Anderen in der Gemeinschaft der Glaubenden. Bekanntlich
wurde das Bild vom Leib der Kirche und dem organischen Zusammenspiel
sciner Glieder, je nach ihrer Struktur und Funktion, ausgebaut im 1. Ko-
rintherbrief, Kap. 12 (VV. 4-20) — wonach ,die Kundgebung des Geistes
einem jeden zum (allgemeinen) Besten gegeben wird® (V. 7; vgl. V. 11).
Der Glaube hat, nach Mafl und Art (sozusagen ineins quantitativ und qua-
litativ gesehen), eine kirchliche Sinnspitze, ja Wesensbestimmung; er
steht unter dem Vorzeichen der Auferbauung der Glaubensgemeinschafl
(vgl. 1 Kor 3, 9; Eph 4, 10-13; 2, 19-22). ,,Allein der Glaube fiigt die Viel-
falt der Glieder und ihrer Dienste und Gaben zur Einheit zusammen.“ In
dem Nachdruck, mit dem Paulus das Glaubensmaf§ jedes Christen betont,
steckt die Warnung davor, dafl die ,Charismatiker® ,sich der Begrenzung
durch ihren von Gott geschenkten Glauben entziehen und so nicht nur ihre
Gaben, sondern auch die Einheit des Leibes der Gemeinde zerstdren®*2.
Von der prophetischen Rede, der ersten / hochsten Gnadengabe, sagt Pau-
lus ausdriicklich: sie soll der Ordnung des Glaubens entsprechen, mit dem
Glauben in Ubereinstimmung stehen (Rom 12, 6). Der Glaube der Kirche
ist das Kriterium fiir die Echtheit des Charismas®3.

Innerhalb des ,groflen‘ Glaubens der Kirche hat der ,kleine‘ (,kleinere)
Glaube jedes Einzelnen den rechten Ort seiner Eingliederung und die ihm

11 Schlier (s. Anm. 4) 367.
12 Ebda. 368.



Walter Kern 462

gemafle, zugemessene Auswirkung im Aufeinander-Einwirken, im kir-
chenbildenden Zusammenwirken aller . . . Diese Differenz (zwischen Glau-
ben der Glieder und Glauben des ganzen Leibes) ist heilsam kritisch; sie
ermoglicht die fruchtbare Identifikation. Der ,Gottesdienst im Geist“ (Rém
12, 1: logike latreia), den Gott vom Christen als das ihm wohlgefallige
Opfer will, besteht also darin, ,dafl jedes Glied der Gemeinde in den
Grenzen seines Glaubensmafles bleibt und verschiedene Gaben als solche
zur Geltung kommen 14t und sie nicht in verstiegenem Enthusiasmus oder
auch in unangemessener Gesinnung verfalscht und die Einheit der Ge-
meinde in Gefahr bringt“ — darin, ,,dafl der Glaube nicht iiberschitzt wird
und so in dieser Bescheidung die Gaben als Gaben bewahrt werden“!4. Kri-
tisch besonnen ist der Christ, wenn er weifl um das Maf} des ihm zugeteil-
ten Glaubens und dessen Grenzen beachtet — in Riicksicht auf die anderen,
auf ihr verschiedenes Glaubensmafl und ihre entsprechend verschiedene
Kirchenfunktion. Eben diese Riicksicht und Umsicht wird auch das eigene
Glaubensmafl — mit Gottes Gnade — auszuweiten vermdgen!

Im selben Zusammenhang ~ Rém 12 - steht die Einzelmahnung (V. 16):
»5¢eid eines Sinnes untereinander — strebt nicht nach Hohem, sondern lafit
euch mit den geringen/gewdhnlichen Dingen (und Leuten?!) ein — haltet
euch nicht selbst fiir klug!“ Nun wiére ja schon zu zeigen, wie Paulus im 1.
Brief an die Korinther, Kap. 1 und 2, gegen das in der Grofistadtgemeinde
aufkommende Parteiwesen, in der Berufung auf Petrus, Paulus oder Apol-
los (1, 12; 8, 8 ff), das Jesaja-Wort geltend macht: , Zunichtemachen will
ich die Weisheit der Weisen und verwerfen die Klugheit der Klugen.“ Gott
habe ndmlich das fiir die Welt Torichte erwihlt, um die Weisen zu be-
schimen; und das Torichte Gottes sei weiser als die Weisheit der Men-
schen ... (1, 19. 27. 25) Deshalb trete auch er, Paulus, nicht mit Beredsam-
keit und Weisheit im Sinne der Welt auf - sondern mit Worten des Gei-
stes Gottes fiir Menschen seines Geistes (2, 1. 6. 18). Dazu bekennt sich
Paulus, auch wenn er sich in 2 Kor 10-12 drei Kapitel hindurch gegen
iiberhebliche Gegner wehren muf, die sein personlich unscheinbares Auf-
treten gar nicht im Einklang finden mit seinen anspruchsvollen brieflichen
Auferungen.

Wenn auch hier von Schwachen und Starken die Rede ist und davon,
dafl Gott das Schwache in der Welt erwihlt habe, um das Starke zu be-
schimen (1 Kor 1, 26 f), so liegt wohl nicht ganz derselbe Wortgebrauch
vor wie an den Stellen vom Goétzenopferfleischessen — aber die Schwachen

18 Hier ist unter Glaube, als gemeinchristlicher Lebensnorm, die ,fides quae creditur® zu
verstehen. Vgl. Schlier 370.
4 Schlier 378.



Mein Glaube — und die Anderen 463

und Starken hier haben mit den Starken und Schwachen dort vielleicht
doch etwas zu tun . ..

Zum Schluf} dieses Spaziergangs — oder war’s eher eine Bergtour? -
durch ,Paulinen® ist darauf hinzuweisen, daf} natiirlich fiir Paulus ,der
Glaube vom Héren kommt; und was man hért, kommt vom Worte Chri-
sti“. Denn ,wie sollte man zum Glauben kommen, ohne von ihm gehért zu
haben? Und wie sollte man héren, wenn niemand verkiindet, oder wie
verkiinden, wenn niemand gesandt ist? Darum heifit es: ,wie willkommen
sind die Fiife derer, welche die gute Botschaft bringen!*“ (euangelizome-
non agatha; Rom 10, 17. 14 f). Diese Notwendigkeit der Verkiindigung
und des Horens darauf betrifft den dufleren Ursprung des Glaubens. Aber
nicht weniger notwendig ist die innere Glaubenshilfe: ,Ihr (!) habt den
Geist der Sohnschaft empfangen, in dem wir (!) rufen: ,Abba, Vater*. Der
Geist selbst bezeugt dadurch unserem Geiste: Wir sind Kinder (- Séhne
und T6chter -) Gottes!“ (Rom 8, 15)18

Es ist uns wohl nicht geradezu gelungen, zu zeigen, wie aktuell und wie
spannend (eine Art theologischer Krimi?) Sankt Paulus in seinen Briefen
sein kann. Aber das wire ja auch nur ein Nebeneffekt unseres Unterneh-
mens. In der Hauptsache ging es um die These der ,Sozialverflechtung® des
Glaubens, die wir nun etwas ausfiihrlicher so formulieren konnen: Der
christliche Glaube ist wesentlich ein soziales Moment (im Herkunftssinn
des Wortes ,Moment* von ,movere“ = bewegen, also Bewegungskraft).
Je mein Glaube wird geweckt durch den Glauben anderer, und er soll und
will seinerseits wieder Glauben in anderen Menschen wachrufen — in einer
lebendigen Zeit-Kette der Glaubensweitergabe. Glaube schafft dariiber
hinaus — oder sozusagen um sich herum — einen gemeinschaftlich auszu-
bauenden Raum von Austausch und Ausgleich, von Anregung, Bezeugung
und Bestitigung; er berichtigt meine Einseitigkeiten; er gibt Hilfe gegen
Enttduschung und Anfechtung; er fordert auch Riicksichtnahme. Kurzum:
Glaube pragt und stirkt lebendig pulsierende Gemeinde.

Was sich als ,These“ aus den konkreten Problemen der Paulusbriefe
herausgeschilt hat, ist ganz und gar keine christlich-katholische Sonder-
auffassung. Der Mensch ist so gebaut, dafl die Gemeinschaft sein inneres
Wesen prigt und priagen mufl, wenn er ein voller Mensch sein will. Doch
dariiber und iiber Konsequenzen fir unser heutiges Menschsein und
Christsein soll ein weiteres Mal berichtet werden®®,

15 Vgl. ebd. 254.
2 Vgl. dazu auch - in Kiirze und Stil der Radioansprache: W, Kern, Jesus — Mitte der
Kirche. Innsbruck 1979, 11-23.





