
Mein Glaube • und die Anderen 

Biblische Überlegungen mit dem Apostel Paulus 

Walter Kern, Innsbruck 

Sören Kierkegaard1 liefert uns das Motto für die nachfolgenden Überle- 
gungen: •Chrysostomus ist wahrlich auch beredt, aber er gestikuliert mit 
seiner ganzen Existenz." Der Gold-Mund (= Chrysostoma) allein macht's 
nicht; damals - ums Jahr 400 - nicht, und auch heute, bei uns, nicht. •Was 
wir wissen und wollen, müssen wir auch sein. Das Christuszeugnis erfor- 
dert mehr als richtige Worte; es bedarf der Gestikulation der Existenz."2 

Die Theologen besitzen eine alte Unterscheidung: zwischen dem objek- 
tiven Glaubensgegenstand oder Glaubensinhalt, der in Worten und Sätzen 
ausgedrückt wird, und dem subjektiven Glaubensakt oder Glaubensvoll- 
zug, der seiner Wesensbestimmung nach das ganze Dasein des Glaubenden 
prägt. Die Kurzformeln für die beiden Aspekte des Glaubens: fides-quae 
(nämlich: quae creditur = der Glaube, der geglaubt wird) und fides-qua 
(= der Glaube, durch den geglaubt wird). Damit ist in nüchternem Theo- 
logenjargon dasselbe angesprochen, was Kierkegaard am Beispiel des be- 
rühmten Predigers Chrysostomus anschaulich machte. Und es ist klar: alle 
Aussagen über den Glauben hängen daran, daß der, der sie macht, aus dem 
Glauben lebt. Sie hätten sonst keine Überzeugungskraft für andere Men- 
schen. Man könnte natürlich auch darauf hinweisen, daß •das Wort", der 
ewige Logos des Vaters, Fleisch geworden ist (laut Joh 1, 14) und es in 
uns - für Andere • werden will. Wie eben Christus uns nicht nur durch 
Predigt und Katechese erlöste (und schon gar nicht durch - Theologie), son- 
dern durch Leben und Leiden, durch Kreuz und Auferstehung. - Damit 
sind wir beim Thema: •Mein Glaube - und die Anderen"; oder: Ist mein 
Glaube eine Hilfe für die anderen Menschen? 

Der Glaube ist immer mein, nämlich je mein Glaube, jedenfalls wenn 
vom mündigen Menschen geglaubt wird. Aber das kann nicht bedeuten, 
daß diese Je-Meinigkeit des Glaubens den Glauben separatistisch isoliere. 
Das wäre ein individualistisches Mißverständnis. Gerade im Gegenteil soll 
hier gezeigt werden: Ich glaube immer in einem Wir und mit einem Wir; 
mein Glaube ist immer auch unser Glaube. Wir helfen uns gegenseitig 
glauben, und deshalb kann unser gemeinsamer Glaube auch den Noch- 
nicht-Glaubenden zum Glauben helfen. Zwar ist der Glaube das Subjek- 
1 S. Kierkegaard, Die Tagebücher II. Hg. v. Th. Haedcer, Innsbruck 1923, 225. 
2 P.-W. Scheele, Alles in Christus. Theologische Beiträge I. Paderborn 1977, 192. 



Mein Glaube - und die Anderen 455 

tivste im Sinne des Innerlichsten des einzelnen Menschen. Aber er ist bei- 
leibe keine Privatsache, die man mit sich allein abzumachen hätte. Er will 
verantwortet sein. Wir sollen nach 1 Petr 3, 15 •allezeit bereit sein, jeder- 
mann Rechenschaft zu geben über den Grund der Hoffnung", die in uns 
ist - es handelt sich um die Glaubenshoffnung. So tritt anscheinend eine 
Art Rundlauf, ein Zirkelprozeß des Glaubens ein: zuerst von außen nach 
innen, vom Hören zum Leben des Glaubens, vom •Wort" zum •Fleisch"; 
dann gegenläufig von der inneren Überzeugung zum äußeren Bekenntnis, 
zum von der eigenen Existenz getragenen Verkünden. 

Übrigens helfen wir anderen glauben nicht nur soweit unser eigener 
Glaube sich strahlend gewiß erzeigt, sondern auch und vielleicht gerade 
durch die Anfechtung und Verunsicherung unseres Glaubens. Der Schrei 
des um seinen kranken Buben besorgten Vaters im Evangelium •Ich glaube 
- hilf meinem Unglauben!" (Mk 9, 24) ist ein ansteckendes Gebet. In ihm 
erwacht und wächst Solidarität derer, die glauben oder nicht glauben, glau- 
ben wollen und es können oder nicht recht zu können meinen . . . 

Es geht also um eine Beredtheit der Glaubensverkündigung, die mit der 
ganzen Existenz des Verkündigens gestikuliert - damit mein/unser 
Glaube, gerade in seiner Anfechtung, glaubwürdig sei für die Anderen. 
Der Glaube will Glaubensgemeinschaft; er schafft Kirche. •In der heiligen 
Kirche trägt ein jeder den anderen und wird vom anderen getragen", sagte 
Papst Gregor der Große3 ums Jahr 600. Diese •These" soll zunächst nicht 
durch mehr oder weniger überzeugende eigene Überlegungen gestützt wer- 
den - auch solche, nebst praktischen Konsequenzen, möchten wir später 
vorlegen. In der Hauptsache aber soll hier eingeladen werden zu einer 
Wanderung durch Schriften des Neuen Testaments: sie sollen unsere Fra- 
gestellung als legitim erweisen. Dazu wurde vor allem der ja gewiß nicht 
zweitrangige Römerbrief des Apostels Paulus (zuzüglich anderer •Pauli- 
nen") ausgewählt. Nicht etwa nur, weil vor kurzem ein neuer großer Kom- 
mentar von Heinrich Schlier4 erschienen ist, der hier gerne benutzt wird; 
sondern aus sehr sachnahen Gründen. 

Der persönliche Glauben des Einzelnen 

Zusammen mit dem - kleineren - Galaterbrief ist der Brief an die Römer 
das theologische Grunddokument für das, was christlich glauben heißt. Für 
Paulus gilt der Glaube wahrlich als das, was eineinhalb Jahrtausende spä- 

3 In Ezechielem 2, 1, 5 (PL 76,939): In sancta Ecclesia unusquisque et portat alterum et 
portatur ab altero. Vgl. Chrysostomus, In I Cor 44, 4 (PL 61, 378 f.); In II Gor 27, 4 
(588 ff.). 
4 Der Römerbrief. Freiburg 1976. 



Walter Kern 456 

ter das Konzil von Trient (D 1532) von ihm sagte: er ist die Wurzel und 
das Fundament des Heiles. Es geht um die Unverwechselbarkeit und Un- 
vertauschbarkeit dieses Glaubens. Es muß klargestellt werden, daß nicht 
•die Werke" des Menschen - d. h. etwas aus dem Menschen und durch ihn 
allein Erschwingliches - an die Stelle des Glaubens treten kann. Der Glau- 
be muß unverwechselbar und unvertauschbar bleiben, weil er von Gott ist, 
aus Gnade stammt und auf den Verheißungen Gottes und deren Erfüllung 
in Jesus Christus aufruht. Könnte etwas anderes gleichrangig neben den 
Glauben treten oder ihn gar ersetzen, so wären Gott, seine Gnade und 
Verheißung, das Erlösungswerk Jesu bedeutungslos. Der Mensch könnte 
sich seiner selbst rühmen: er brauchte Gott nicht. So will Paulus, zurück- 
lotend in die Heilsgeschichte, im Galaterbrief (Kap. 3) an Abraham (der 
auch in Rom 4 maßgeblich auftritt als •Vater unseres Glaubens") zeigen: 
Abraham glaubte aufgrund der bloßen Verheißung Gottes, Jahrhunderte 
bevor das Gesetz - als Weg zum Heil kraft der Gesetzeswerke - überhaupt 
ergangen ist. Der Römerbrief läßt, hauptsächlich in den Kapiteln eins bis 
drei, den Blick rundum über die Menschheit gleiten, um festzustellen: Alle, 
Heiden und Juden, sind Sünder vor Gott: die einen, weil sie das ihnen von 
Natur ins Herz geschriebene Gesetz, die anderen, weil sie das ihren Vätern 
von Gott übergebene Gesetz übertraten. So •kann sich kein ,Fleisch' rüh- 
men vor Gott" (1 Kor 1, 29)! Für alle Menschen gibt es Heil nur von dem 
Gott der Barmherzigkeit, aus Gnade, im Glauben. Glaube, Gnade, Ge- 
rechtigkeit (letztere als der Lebensraum des heiligen Gottes, der sich den 
Menschen, ihn gerechtmachend/rechtfertigend, auf tut) • also: Glaube, 
aus Gnade, zu Gerechtigkeit: das sind die Begriffsworte, zwischen denen 
die Theologie des Paulus schwingt. •Der Gerechte wird aus Glauben le- 
ben" (Rom 1,17; vgl. Gal 3,11- wir wollen uns nicht darüber raufen, daß 
Luther, zunächst einmal zu Recht, übersetzt hat: •aus dem Glauben allein"): 
wie •Abraham der Glaube zur Gerechtigkeit angerechnet ward". Dieses 
Wort der Genesis (15, 6) über Abraham wiederholt Paulus variierend in 
Rom 4 (Verse 3. 5. 9. 13. 22 ff; vgl. Gal 3, 6) fünf oder sechs Mal. Dagegen 
•wird aufgrund von Gesetzeswerken niemand gerecht vor ihm", vor Gott 
(Rom 3, 20). Der •Gerechte" lebt fundamental-radikal (Trient: •funda- 
mentum et radix omnis iustificationis", Fundament und Wurzel, D 1532) 
aus dem Glauben. 

Wo bleibt nun das Rühmen? Es ist ausgeschlossen. Durch welches 
Gesetz • etwa das der Werke? Nein, sondern durch das Gesetz des 
Glaubens! Denn wir sind der Überzeugung, daß der Mensch (nur) 
aus Glauben gerechtfertigt wird ohne Werke des Gesetzes. Oder ist 
Gott allein der Juden Gott und nicht auch der Heiden? Ja, auch der 



Mein Glaube - und die Anderen 457 

Heiden, so gewiß es (nur) einen Gott gibt, der die Beschneidung 
(= die Juden) aus Glauben und die Unbeschnittenheit (= die Hei- 
den) durch Glauben rechtfertigen wird (Rom 3, 27-31). 

Der gemeinsame Glauben der Christen 

Es könnte wie ein Rückfall von dieser großen und in der christlichen Denk- 
geschichte ja nicht unumstrittenen Glaubenstheologie des Paulus ins Un- 
wichtig-Persönliche scheinen, wenn wir uns jetzt einer scheinbar beiläufi- 
gen einleitenden Bemerkung des Römerbriefs zuwenden. Paulus ist im 
Briefeingang recht bemüht um das Wohlwollen der ihm noch persönlich 
unbekannten, bedeutenden Weltstadtgemeinde. Er sagt allerhand 
Freundliches, z. B. daß •euer Glaube in der ganzen Welt verkündet wird" 
(1,8). Und so denn auch: •Ich sehne mich danach, euch zu sehen, um euch 
geistliche Gabe mitzuteilen, daß ihr dadurch gefestigt werdet - oder besser: 
um bei euch mitgetröstet (oder: miterbaut) zu werden durch den in uns 
miteinander lebenden Glauben, euren und meinen." (1, 11 f.)5 In einem 
und demselben Atemzug korrigiert sich Paulus: Es kann sich nicht um eine 
Einbahnstraße der Belehrung und •Stärkung" der römischen Glaubens- 
brüder durch ihn handeln. Es geht vielmehr um ein wechselweises, gegen- 
läufiges Verhältnis: Man wird miteinander ermuntert und gestärkt, indem 
man füreinander den Glauben bezeugt und lebt - den gemeinsamen Glau- 
ben, der jedem, Paulus und den Römern, eigen ist! Das ist nun nicht eine 
bloße Höflichkeitsfloskel, zwecks •captatio benevolentiae", um gut Wetter 
zu machen bei den Briefempfängern. Hier wird wirklich Mit-Teilung und 
Austausch des Glaubens, communio der Glaubenden als solcher verheißen 
und gefordert, in jenem •syn" = •mit", das bei Paulus auf vielfältige 
Weise vor allem die Christen mit Christus, aber eben damit auch unterein- 
ander, verbindet. Gewiß überziehen wir ein wenig die Stelle, wenn wir 
zugespitzt sagen: Die Gläubigen erscheinen als •plurale-tantum", als et- 
was also, das nur in der Mehrzahl existieren kann; den Glaubenden gibt 
es nur als die Glaubenden. Aber angelegt dürfte diese Folgerung hier doch 
schon sein: Glaube ist Glauben mit (den Anderen). Nicht nur der Lehrer 
teilt den Glauben anderen mit; Glaube vermittelt sich allen Beteiligten in 
einem Raum des Miteinander-Glaubens. 

•Trage einer des anderen Last", das wird (Gal 6, 2) ganz allgemein 
über christliches Leben geschrieben. Der Zusatz lautet: • - so werdet ihr 

5 Das Griechische ist nicht gerade klassisch: symparaklethenai en hymin dia tes en allelois 
pisteös hymön te kai emou. H. Schlier (s. Anm. 4: 33 f.) scheint mir hier nicht besonders 
gut zu übersetzen: •damit wir gemeinsam bei euch Zuspruch erfahren durch euren und 
meinen Glauben"; O. Karrer (NT. München 1959) etwas frei: •um . . . zugleich bei euch 
Ermutigung zu schöpfen durch den gegenseitigen Austausch eures und meines Glaubens". 



Walter Kern 45g 

das Gesetz Christi erfüllen", das auch •das Gesetz des Geistes" (Rom 8, 2) 
genannt wird und •das Gesetz des Glaubens" (Rom 3, 27). Der Bezug auf 
die Glaubenden tritt in den Versen 7 bis 10 von Gal 6 auch ausdrücklich 
hervor: •Täuscht euch nicht! . . . Was der Mensch gesät hat, wird er auch 
ernten. Wer auf das .Fleisch' sät, erntet von ihm Verderben; wer auf den 
Geist sät, erntet von ihm ewiges Leben. ... Darum laßt uns, solange wir 
Zeit haben, allen Gutes tun, vor allem aber den uns im Glauben Verbun- 
denen!" •Gegenüber den Hausgenossen des Glaubens"6 heißt es wörtlich: 
Der Glaube ist also ein Haus des Lebens mit- und füreinander. 

Das Miteinander-Glauben in gegenseitiger Rücksichtnahme 

Das kann sehr praktische, in den Alltag hineinreichende und hineinschnei- 
dende Konsequenzen haben. Die gemeinsame Verantwortung des Glau- 
bens vor Gott dem Vater verlangt Rücksicht auf den Bruder im Glauben, 
auf den •schwachen" Bruder. Diesmal waren es die Korinther, die unter 
anderem ein schwieriges Kult-Problem hatten, das uns nur dem Gegen- 
stand nach - es handelt sich ums Essen von Götzenopferfleisch - fernliegt, 
nicht aber der Problemstruktur nach. Darf man oder darf man nicht? An 
sich darf man als guter Christ Götzenopferfleisch ohne weiteres essen, denn 
es gibt in Wirklichkeit ja - gerade für ihn - keine Götzen. Und Speise / 
Essen bringt uns Gott nicht näher; und auch nicht weg von ihm (vgl. 1 Kor 
8, 1-6. 8.). •Des Herrn ist ja die Erde und was sie erfüllt" (1 Kor 10, 26). 
Wer ißt, würde geradezu bezeugen: es gibt nur einen, nämlich unseren 
Gott, und um angebliche Götzen scher' ich mich den Teufel! Das ist die 
objektive Ordnung der Wahrheit und Rechtlichkeit, sozusagen die Ord- 
nung der fides-quae, des wahren, starken Glaubens. Aber anders, wenn 
man auf den subjektiven Glauben in den einzelnen Menschen achtet. Da 
gibt es nun eben auch noch die schwachen Brüder-im-Glauben. •Und da 
schaut zu", sagt Paulus wörtlich (8, 9), •daß diese eure Stärke dem Schwa- 
chen nicht zum Anstoß (zur Verführung) wird!" Du möchtes seinem - wir 
würden sagen: unmündigen - Gewissen auf die Beine helfen (•mach 
dir nichts daraus!")7, aber das hält das Glaubensbewußtsein des 
Schwachen, eben weil es schwach ist, nicht aus: es würde, im Gegensatz zu 
deiner forschen Intention, verleitet und befleckt. •Durch deine (starke 
Glaubens-)Erkenntnis würde der Schwache verdorben / verdammt - der 
Bruder, für den Christus gestorben ist. Wenn ihr euch so gegen die Brüder 
versündigt, indem ihr deren schwaches Gewissen verletzt, dann versündigt 
ihr euch gegen Christus." Und nun der Schlußsatz des Paulus in 1 Kor 8, 13 
6 pros tous oikeious tes pisteös (oikos = Haus). 
7 oikodomethesetaü? 



Mein Glaube - und die Anderen 459 

(vgl. VV. 7. 9-13): •Wenn deshalb Speise meinen Bruder skandalisiert, 
will ich in Ewigkeit nicht von dem Fleisch essen: damit ich meinen Bruder 
nicht skandalisiere!" Das 10. Kapitel desselben Briefes, das nochmals auf 
das Problem des Opferfleisches zurückkommt (1 Kor 10, 23-33), bringt die 
persönliche Verhaltensmaxime des Paulus, die ja fast rührend klingt, auf 
das allgemeine Prinzip: •Niemand suche das Seine (den eigenen Vorteil), 
sondern das des Anderen (dessen Wohl)!" (V. 24) 

Ausdrücklich wird das Gewissen des anderen als Richtschnur und Maß- 
stab des eigenen Verhaltens aufgestellt (V. 29a) - obwohl Paulus selbst 
sich, anscheinend zweifelnd, fragt: •Wozu soll ich meine Freiheit von dem 
Gewissen des Anderen richten lassen?!" (V. 29b) Aber es bleibt für ihn - 
und uns - doch dabei: •Ob ihr eßt oder trinkt oder sonstwas tut, tut alles 
zur Ehre Gottes! Vermeidet Anstoß bei Juden und Heiden und der Kirche 
Gottes! Wie auch ich allen alles recht machen will (areskö). Ich suche nicht, 
was mir, sondern was den vielen zuträglich ist: damit sie gerettet werden. 
Folgt meinem Beispiel - wie ich dem Beipiel Christi!" (1 Kor 10, 32-11, 1) 
(Es sind übrigens auch hier mit den •vielen" V. 33b offensichtlich - vgl. V. 

33a - alle gemeint. ..) 
Wie 1 Kor, Kap. 8 und 10, so handelt das 14. Kapitel des Römerbriefes 

(V. 13-23) noch einmal ausführlich vom selben Problem! Aber hier kom- 
men auch andere Streitpunkte zur Sprache: •Da macht einer einen Unter- 
schied zwischen bestimmten Tagen, während der andere alle Tage gleich 
nimmt - wenn nur jeder in seinem Denken konsequent ist!" (V. 5) Vor 
allem sagt Paulus hier ausdrücklich, daß der Untergrund der Schwäche, auf 
die die Starken Rücksicht nehmen sollen, Schwachheit im Glauben ist: •Des 
Schwachen im Glauben nehmt euch an8, ohne um verschiedene Auffassun- 
gen zu streiten!" (V. 1!) Der Einheits- und Zielpunkt, das erste und letzte 
Richt-Maß in dieser Glaubenskommunio ist Gott, der Vater aller (vgl. 
Rom 14, 3. 6. 10 ff.; 1 Kor 8, 8. 10. 26. 32), und sein Gesalbter, der Herr 
Jesus Christus (Rom 14, 4. 6-9; 1 Kor 8, 11 f.; 11, 1). •Wer ißt, tut's für 
den Herrn"; wer nicht ißt, ebenso: beide danken Gott - aber •das Reich 
Gottes liegt ja doch nicht im Essen und Trinken, sondern da geht es um 
Gerechtigkeit, Frieden und Freude im Heiligen Geiste!" (Rom 14, 6. 17) 
Die Moral von der Geschichte aus Rom 14 für uns: Das Gottesreich besteht 
nicht in alter oder neuer Liturgie, nicht in Latein oder Deutsch, nicht in 
•für viele" oder •für alle" bei den Wandlungsworten - sondern nochmals: 
•in Gerechtigkeit, Frieden und Freude im Heiligen Geist". •Wer darin 
Christus dient, ist Gott wohlgefällig und geschätzt bei den Menschen." 
(Rom 14,18) Lassen wir also den australischen Buschnegern die Känguruhs 

8 ton de asthenounta te pistei proslambanesthe. 



Walter Kern 46Q 

im Kanon - mit oder ohne Folgerung und Forderung daraus nach der tri- 
dentinisch-pianischen Messe!9 

Keiner von uns lebt ja für sich selbst, und keiner stirbt für sich selbst! 
Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so sterben wir dem 
Herrn. Ob wir leben oder sterben: wir sind des Herrn! Dafür ist ja 
Christus gestorben ... Du aber: was richtest du deinen Bruder oder 
vernichtest / verachtest ihn (•machst ihn zur Schnecke", •zur Sau": 
exoutheneis, vgl. V. 3)?! ... So wollen wir denn nicht mehr unter- 
einander urteilen. Achtet vielmehr darauf, dem Bruder nicht Anstoß 
oder Ärgernis zu geben! (Rom 14, 7-10. 13) 

Denn, so fährt Rom 15 fort: •Wir, die Starken sind verpflichtet, die Schwä- 
chen der Schwachen zu tragen und nicht uns selbst es zu .richten', recht zu 
machen. Jeder von uns suche es seinem Nächsten recht zu machen, zur ge- 
genseitigen aufbauenden Förderung im Guten10. Hat doch auch Christus 
es sich nicht selbst recht gemacht. ... Der Gott aber der Geduld und des 
Trostes gebe euch, miteinander dasselbe zu denken gemäß Christus Jesus, 
damit ihr einmütig, aus einem Mund, Gott verherrlicht.. . Deshalb nehme 
sich einer des anderen an, wie sich Christus euer angenommen hat ..." 
(V. 1-8) Er war der Diener (diakonos) der Juden wie der Heiden - zu Ehre 
und Ruhm Gottes, Gottes allein: So schließt der Bogen zurück zu den 
ersten drei Kapiteln des Römerbriefes. •Der Gott der Hoffnung erfülle 
euch mit aller Freude und allem Frieden im Glauben!" (V. 13) 

Persönlich glauben im gemeinsamen Glauben 

Ich denke, das alles - aus 1 Kor 8 und 10 und aus Rom 14 und 15 - ging nun 
doch ziemlich ins Konkrete, Praktische und auch Aktuelle (vom Götzen- 
opferfleisch damals bis zu den australischen Känguruhs heute). Zu einer 
grundsätzlichen Überlegung über die •Sozialität" des Glaubens gibt eine 
verborgene Stelle des Römerbriefes Anlaß. Zu Beginn des paränetischen 
Briefteiles (Kap. 12-15) lesen wir die Mahnung: •Strebt nicht höher hin- 
aus, als recht ist, sondern strebt nach Besonnenheit - ein jeder nach dem 
Maß des Glaubens, das Gott ihm zugeteilt hat!" (12,3) Der Ausdruck 
•Maß des Glaubens" ist bedenkenswert. Er scheint doch wohl anzuzeigen, 
daß kein einzelner, für sich allein genommen, das Maß des Glaubens, des- 
sen Vollmaß (vgl. 1 Kor 13, 11 ff.; Eph 4, 13) besitzt; die je verschiedenen 
Glaubensanteile verweisen in ihrer Unterschiedenheit aufeinander, sie 
stehen nicht im luftleeren Raum, sie bilden einen - sagen wir: - übernatür- 
9 Näheres dazu in einem späteren Beitrag. 
10 eis to agathon pros oikodomen. 



Mein Glaube - und die Anderen 461 

liehen Kosmos, ein geordnetes Gefüge. Es ist ja auch klar, daß es sich um 
die subjektive Glaubensteilnahme eines jeden Christen handelt, um je 
meine fides-qua. Daß es solchermaßen gemessenen und zugeteilten Glau- 
ben gibt, wird vorausgesetzt, wenn Paulus (Rom 14 und 15), wie wir sahen, 
Starke und Schwache im Glauben trennt; wenn er von •Mängeln an Glau- 
ben" (1 Thess 3, 10) oder vom •Wachsen" des Glaubens spricht (2 Kor 10, 
15; 2 Thess 1,3.. .)". Und ein jedes Maß ist zugeteilt von Gott. 

Was das heißt, wird deutlicher aus den folgenden Versen: •Denn (!) wie 
wir an dem einen Leib viele Glieder haben, die Glieder aber nicht den 
gleichen Dienst (!) verrichten, so sind wir, die vielen, ein Leib in Christus, 
einzeln aber sind wir füreinander (!) Glieder. Wir haben unterschiedliche 
Gaben, je nach der uns verliehenen Gnade." (VV. 4 f.) Diese verschiede- 
nen Gnadengaben, die •Charismata", werden dann aufgezählt: Prophetie, 
Diakonie, Dadaskalie (= Lehre), Vorsteheramt, Caritas ... (VV. 7 f.) Der 
Glaube in seinem verschiedenen Maß ist also identisch-mit oder jeden- 
falls bezogen-auf eine unterschiedliche Dienstfunktion innerhalb der Ge- 
meinde, für das Corpus, den Leib der Kirche. Man könnte wie von 
einem verschiedenen Maß des Glaubens fast auch sprechen von einer ver- 
schiedenen Art des je und je subjektiv realisierten Glaubens, als Gnaden- 
gabe für die Anderen in der Gemeinschaft der Glaubenden. Bekanntlich 
wurde das Bild vom Leib der Kirche und dem organischen Zusammenspiel 
seiner Glieder, je nach ihrer Struktur und Funktion, ausgebaut im 1. Ko- 
rintherbrief, Kap. 12 (VV. 4-20) - wonach •die Kundgebung des Geistes 
einem jeden zum (allgemeinen) Besten gegeben wird" (V. 7; vgl. V. 11). 
Der Glaube hat, nach Maß und Art (sozusagen ineins quantitativ und qua- 
litativ gesehen), eine kirchliche Sinnspitze, ja Wesensbestimmung; er 
steht unter dem Vorzeichen der Auferbauung der Glaubensgemeinschaft 
(vgl. 1 Kor 3, 9; Eph 4, 10-13; 2,19-22). •Allein der Glaube fügt die Viel- 
falt der Glieder und ihrer Dienste und Gaben zur Einheit zusammen." In 
dem Nachdruck, mit dem Paulus das Glaubenshaß jedes Christen betont, 
steckt die Warnung davor, daß die •Charismatiker" •sich der Begrenzung 
durch ihren von Gott geschenkten Glauben entziehen und so nicht nur ihre 
Gaben, sondern auch die Einheit des Leibes der Gemeinde zerstören"12. 
Von der prophetischen Rede, der ersten / höchsten Gnadengabe, sagt Pau- 
lus ausdrücklich: sie soll der Ordnung des Glaubens entsprechen, mit dem 
Glauben in Übereinstimmung stehen (Rom 12, 6). Der Glaube der Kirche 
ist das Kriterium für die Echtheit des Charismas13. 

Innerhalb des ,großen' Glaubens der Kirche hat der ,kleine' (,kleinere') 
Glaube jedes Einzelnen den rechten Ort seiner Eingliederung und die ihm 
11 Schlier (s. Anm. 4) 367. 
12 Ebda. 368. 



Walter Kern 462 

gemäße, zugemessene Auswirkung im Aufeinander-Einwirken, im kir- 
chenbildenden Zusammenwirken aller ... Diese Differenz (zwischen Glau- 
ben der Glieder und Glauben des ganzen Leibes) ist heilsam kritisch; sie 
ermöglicht die fruchtbare Identifikation. Der •Gottesdienst im Geist" (Rom 
12, 1: logike latreia), den Gott vom Christen als das ihm wohlgefällige 
Opfer will, besteht also darin, •daß jedes Glied der Gemeinde in den 
Grenzen seines Glaubensmaßes bleibt und verschiedene Gaben als solche 
zur Geltung kommen läßt und sie nicht in verstiegenem Enthusiasmus oder 
auch in unangemessener Gesinnung verfälscht und die Einheit der Ge- 
meinde in Gefahr bringt" - darin, •daß der Glaube nicht überschätzt wird 
und so in dieser Bescheidung die Gaben als Gaben bewahrt werden"14. Kri- 
tisch besonnen ist der Christ, wenn er weiß um das Maß des ihm zugeteil- 
ten Glaubens und dessen Grenzen beachtet - in Rücksicht auf die anderen, 
auf ihr verschiedenes Glaubensmaß und ihre entsprechend verschiedene 
Kirchenfunktion. Eben diese Rücksicht und Umsicht wird auch das eigene 
Glaubensmaß - mit Gottes Gnade - auszuweiten vermögen! 

Im selben Zusammenhang - Rom 12 - steht die Einzelmahnung (V. 16): 
•Seid eines Sinnes untereinander - strebt nicht nach Hohem, sondern laßt 
euch mit den geringen/gewöhnlichen Dingen (und Leuten?!) ein - haltet 
euch nicht selbst für klug!" Nun wäre ja schön zu zeigen, wie Paulus im 1. 
Brief an die Korinther, Kap. 1 und 2, gegen das in der Großstadtgemeinde 
aufkommende Parteiwesen, in der Berufung auf Petrus, Paulus oder Apol- 
los (1, 12; 3, 3 ff), das Jesaja-Wort geltend macht: •Zunichtemachen will 
ich die Weisheit der Weisen und verwerfen die Klugheit der Klugen." Gott 
habe nämlich das für die Welt Törichte erwählt, um die Weisen zu be- 
schämen; und das Törichte Gottes sei weiser als die Weisheit der Men- 
schen ... (1, 19. 27. 25) Deshalb trete auch er, Paulus, nicht mit Beredsam- 
keit und Weisheit im Sinne der Welt auf - sondern mit Worten des Gei- 
stes Gottes für Menschen seines Geistes (2, 1. 6. 13). Dazu bekennt sich 
Paulus, auch wenn er sich in 2 Kor 10-12 drei Kapitel hindurch gegen 
überhebliche Gegner wehren muß, die sein persönlich unscheinbares Auf- 
treten gar nicht im Einklang finden mit seinen anspruchsvollen brieflichen 
Äußerungen. 

Wenn auch hier von Schwachen und Starken die Rede ist und davon, 
daß Gott das Schwache in der Welt erwählt habe, um das Starke zu be- 
schämen (1 Kor 1, 26 f), so liegt wohl nicht ganz derselbe Wortgebrauch 
vor wie an den Stellen vom Götzenopferfleischessen - aber die Schwachen 

13 Hier ist unter Glaube, als gemeinchristlicher Lebensnorm, die •fides quae creditur" zu 
verstehen. Vgl. Schlier 370. 
14 Schlier 373. 



Mein Glaube - und die Anderen 463 

und Starken hier haben mit den Starken und Schwachen dort vielleicht 
doch etwas zu tun ... 

Zum Schluß dieses Spaziergangs - oder war's eher eine Bergtour? - 
durch •Paulinen" ist darauf hinzuweisen, daß natürlich für Paulus •der 
Glaube vom Hören kommt; und was man hört, kommt vom Worte Chri- 
sti". Denn •wie sollte man zum Glauben kommen, ohne von ihm gehört zu 
haben? Und wie sollte man hören, wenn niemand verkündet, oder wie 
verkünden, wenn niemand gesandt ist? Darum heißt es: ,wie willkommen 
sind die Füße derer, welche die gute Botschaft bringen!'" (euangelizome- 
nön agatha; Rom 10, 17. 14 f). Diese Notwendigkeit der Verkündigung 
und des Hörens darauf betrifft den äußeren Ursprung des Glaubens. Aber 
nicht weniger notwendig ist die innere Glaubenshilfe: •Ihr (!) habt den 
Geist der Sohnschaft empfangen, in dem wir (!) rufen: ,Abba, Vater'. Der 
Geist selbst bezeugt dadurch unserem Geiste: Wir sind Kinder (- Söhne 
und Töchter-) Gottes!" (Rom 8, 15)15 

Es ist uns wohl nicht geradezu gelungen, zu zeigen, wie aktuell und wie 
spannend (eine Art theologischer Krimi?) Sankt Paulus in seinen Briefen 
sein kann. Aber das wäre ja auch nur ein Nebeneffekt unseres Unterneh- 
mens. In der Hauptsache ging es um die These der ,SozialVerflechtung' des 
Glaubens, die wir nun etwas ausführlicher so formulieren können: Der 
christliche Glaube ist wesentlich ein soziales Moment (im Herkunftssinn 
des Wortes •Moment" von •movere" = bewegen, also Bewegungskraft). 
Je mein Glaube wird geweckt durch den Glauben anderer, und er soll und 
will seinerseits wieder Glauben in anderen Menschen wachrufen - in einer 
lebendigen Zeit-Kette der Glaubensweitergabe. Glaube schafft darüber 
hinaus - oder sozusagen um sich herum - einen gemeinschaftlich auszu- 
bauenden Raum von Austausch und Ausgleich, von Anregung, Bezeugung 
und Bestätigung; er berichtigt meine Einseitigkeiten; er gibt Hilfe gegen 
Enttäuschung und Anfechtung; er fordert auch Rücksichtnahme. Kurzum: 
Glaube prägt und stärkt lebendig pulsierende Gemeinde. 

Was sich als •These" aus den konkreten Problemen der Paulusbriefe 
herausgeschält hat, ist ganz und gar keine christlich-katholische Sonder- 
auffassung. Der Mensch ist so gebaut, daß die Gemeinschaft sein inneres 
Wesen prägt und prägen muß, wenn er ein voller Mensch sein will. Doch 
darüber und über Konsequenzen für unser heutiges Menschsein und 
Christsein soll ein weiteres Mal berichtet werden16. 

15 Vgl. ebd. 254. 
26 Vgl. dazu auch - in Kürze und Stil der Radioansprache: W. Kern, Jesus - Mitte der 
Kirdie. Innsbruck 1979, 11-23. 




