
Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 3 

schenkt. Wenn ich als bewußter Christ ein Nein sprechen muß, dann muß 
es zugleich getragen werden von einem größeren Ja zu eben dieser Kir- 
che. Katholischer Christ sein bedeutet, im Raum der sichtbar-hörbar-fest- 
stellbaren Kirche sich um die Wahrheit ihrer Aussagen und um die Rich- 
tigkeit ihrer Repräsentation kümmern. 

Dieses kleine Nein im großen Ja mag schwerfallen. Es kann auch nur 
gelingen aus einer Liebe, die sich zu dieser Kirche bekennt und ihre innere 
Schönheit und Wahrheit erfahren hat und weiter erfahren will. 

Und hier liegt ein deutliches Defizit unserer heutigen Situation. Wir 
haben eine Theologie der Kirche. Wo aber ist die erlebte und gelebte 
Spiritualität der Kirche, aus deren Geist wir ein Nein sprechen können, 
das zugleich vom größeren und bewußten Ja getragen wird? Wo ist die 
Spiritualität der Kirche, in deren Geist wir aufrichtig miteinander spre- 
chen und uns gegenseitig in unserer verschiedenen Meinung aufbauen kön- 
nen? Das wird nur möglich sein aus dem erfahrenen Ja des Glaubens 
•an die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche". 

Information • Reflexion • Kritik 

Zur Auseinandersetzung zwischen Hans Küng und dem kirchlichen 
Lehramt* 

Peter Hünermann, Münster 

Die Nachricht traf am Dienstag der Weihnachtswoche wie ein Blitz: •Pro- 
fessor Dr. Hans Küng weicht in seinen Schriften von der vollständigen 
Wahrheit des katholischen Glaubens ab. Darum kann er weder als katho- 
lischer Theologe gelten noch als solcher lehren."1 Die Intervention von 
Herrn Bischof Moser, das Gespräch der deutschen Bischofsdelegation in 
Rom weckten neue Gerüchte, Mutmaßungen, Befürchtungen. Die Reak- 

* öffentlicher Vortrag in der Universität Münster, gehalten am Freitag, dem 4. Januar 
1980; unwesentlich für den Druck überarbeitet. 
1 Erklärung der römischen Kongregation für die Glaubenslehre über einige Haupt- 
punkte der theologischen Lehre von Professor Dr. Hans Küng (deutsche Übersetzung), 
in: Pressedienst des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz, Dokumentation, hrsg. 
v. Prälat Dr. Josef Homeyer, Sekretär der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn, o. J., 3. 



Peter Hünermann 4 

tion von Hans Küng, die unterschiedlichen Stellungnahmen von engagier- 
ten Priestern und Laien, der Mangel an Unterrichtung bei vielen Gläu- 
bigen - all das macht es notwendig, eine sachliche Information zu bieten. 
Diese aber muß in den Rahmen theologischer Reflexion und Kritik ge- 
stellt werden. 

Ein unkonventionelles Vorwort 

Doch vor die Sache sei ein dreifacher Dank gestellt: 
- Einen Dank an Hans Küng, weil er vielen Menschen durch seine Ar- 
beiten erneut einen Zugang zum Glauben eröffnet hat. 

- Einen Dank an die Bischöfe Julius Döpfner, Hermann Volk, Georg 
Moser, weil sie mit brüderlicher Offenheit, Demut und Geduld Hans Küng 
widersprochen und mit ihm gerungen haben. Hier ist Neues in der Kirche 
praktiziert worden. 
- Einen Dank schließlich an viele Kollegen: stellvertretend seien hier 
Karl Rahner und Walter Kasper genannt, die sich redlich und mit man- 
cherlei Mühen auf die herausfordernden Fragen von Hans Küng einge- 
lassen haben. 

Dieser Dank zunächst, weil ich nicht glauben will, daß so viel Enga- 
gement lediglich zu Bruch, Scherben, Resignation führen kann. 

1. Die zugrundeliegende Sachproblematik 

Es gehört zur Fairneß der Darstellung, daß in dieser wichtigen Frage zu- 
nächst die Sachproblematik - die legitime Sachproblematik - skizziert 
wird, die der Auseinandersetzung zugrunde liegt. 

a. Unfehlbarkeit und Geschichtlichkeit der Dogmen 
Seit den frühesten Zeiten der Kirche nehmen die zum Konzil versammel- 
ten Bischöfe die Vollmacht in Anspruch, den von den Aposteln überlie- 
ferten Glauben authentisch und letztverbindlich auszulegen und Streit- 
fragen zu entscheiden. Das Erste Vatikanische Konzil hat 1870 definiert: 
Diese Vollmacht komme auch dem römischen Bischof als Nachfolger des 
Petrus zu. Die Väter des Konzils verwenden dabei zur Charakterisierung 
dieser Kompetenz den Ausdruck Unfehlbarkeit: •Wenn der römische Bi- 
schof ex cathedra (in höchster Lehrgewalt) spricht, d. h., wenn er seines 
Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen waltend in höchster aposto- 
lischer Amtsgewalt endgültig eine von der ganzen Kirche festzuhaltende 
Lehre in Glaubens- und Sittenfragen definiert, so besitzt er aufgrund gött- 
lichen Beistandes, der ihm im heiligen Petrus verheißen ist, jene Unfehl- 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 5 

barkeit, mit der der göttliche Erlöser seine Kirche bei endgültigen Ent- 
scheidungen in Glaubens- und Sittenlehren ausgerüstet haben wollte. Die- 
se Definitionen des römischen Bischofs sind daher aus sich, nicht aufgrund 
der Zustimmung der Kirche irreformabel."2 

Den Bischöfen des Ersten Vatikanischen Konzils - wie den Bischöfen 
des Zweiten Vatikanischen Konzils, die diese Wahrheit bekräftigt und 
wiederholt haben - ging es um zwei Momente: angesichts einer sich auto- 
nom verstehenden menschlichen Vernunft und Wissenschaft der Neu- 
zeit betonen sie, daß Gott sich selbst den Menschen als Heil und Wahr- 
heit mitgeteilt hat. Und daß zweitens diese Wahrheit in den Glaubensent- 
scheidungen und Definitionen des Lehramtes gewahrt wird. 

Worin besteht die heutige Sachproblematik? Man kann sich dies leicht 
anhand der Diskussion der Inspiration der Heiligen Schrift klarmachen. 
Diese Diskussion zog sich vom Ersten Vatikanum 1870 bis zum Zweiten 
Vatikanum hin. Angesichts der modernen, historisch-kritischen Forschung 
zeigte sich die volle Menschlichkeit der alt- und neutestamentlichen Schrif- 
ten immer deutlicher. Haben die Verfasser der Heiligen Schrift nicht alle 
möglichen damals gängigen Weisen des Erzählens und Deutens gebraucht? 
Haben sie nicht Mythen ebenso aufgegriffen wie historische Berichte? 
Verfolgt man die lehramtlichen Äußerungen zu diesen Fragen, so zeigt 
sich ein schrittweiser Klärungsprozeß. In seiner großen Rede auf dem 
Zweiten Vatikanum vom 2. Oktober 1964 hat Kardinal König schließlich 
dargelegt, daß die Heilige Schrift in bezug auf •historische und naturwis- 
senschaftliche Erkenntnisse gelegentlich hinter der Wahrheit zurückblei- 
be"3. Die Bischöfe des Zweiten Vatikanums sprechen deshalb nicht ein- 
fach mehr von der Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift schlechthin. Sie 
lehren, daß die Bücher der Schrift sicher und getreu die Wahrheit lehren, 
•die Gott um unseres Heiles willen in heiligen Schriften aufgezeichnet 
haben wollte"4. Diese Wahrheit wird in der Schrift getreu und ohne Irr- 
tum übermittelt. 

Gilt folglich ein Gleiches nicht auch von den feierlichen Entscheidungen 
des Lehramtes, den Dogmen? Die Parallele liegt auf der Hand. Muß 
nicht auch hier die volle Menschlichkeit und Geschichtlichkeit der höch- 
sten lehramtlichen Entscheidungen anerkannt werden? Zeigt die Geschichte 
der ersten Konzilien von Nikaia 325 und Ephesus 431 bis hin zu Chal- 
kedon 451 nicht, daß es eines langen Prozesses bedurfte, um in der Frage 

2 Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Declarationum de 
rebus fidei et morum, Nr. 3074; Neuner-Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden 
der Lehrverkündigung, 8. Aufl., neubearb. v. Karl Rahner und Karl-Heinz Weger, Re- 
gensburg 1971, Nr. 454. 
3 Vgl. Lexikon für Theologie und Kirche, Das II. Vatikanische Konzil, Bd. II, 532. 
4 Dei Verbum 11, ebd., 549 f. 



Peter Hünermann 6 

der Christologie zu einer für die damalige Zeit abgerundeten Lösung zu 
kommen? Löste die Definition des Konzils von Nikaia nicht einen fast 
50 Jahre dauernden Streit aus? 

Was bedeutet aber dann das Wort von der Unfehlbarkeit des Papstes 
und des Kollegiums der Bischöfe bei der Definition von Glaubens- und 
Sittenlehren? Soweit zum ersten Feld der Sachproblematik. Daß hier 
schwerwiegende Fragen liegen, wird niemand leugnen können. 

b. Der historische Jesus, die neutestamentliche Christologie und die 
Christologie der Konzilien 

Die Problemlage in der Christologie zeigt eine ganz ähnliche Struktur wie 
die gerade gekennzeichnete Sachproblematik lehramtlicher Entscheidun- 
gen. Warum? Die neutestamentliche Forschung, die Erforschung der bibli- 
schen Umwelt haben in einem ganz anderen Ausmaß als früher den Blick 
freigegeben auf die Eigentümlichkeiten des historischen Jesus und seiner 
Verkündigung, auf sehr unterschiedliche Christologien. Wir haben die 
frühesten Aussagen der Kirche über den erhöhten Herrn zu unterscheiden 
gelernt von späteren theologisch weiter durchreflektierten christologischen 
Aussagen und Titulaturen. Nicht nur früher und später spielt dabei eine 
Rolle. Ebenso macht sich die jeweilige kulturelle Umwelt bemerkbar: Es 
gibt Formeln, die auf die palästinensische Gemeinde zurückweisen; es gibt 
andere christologische Aussagen, die in den hellenistisch geprägten Ge- 
meinden ihren Ursprung haben. Sie alle aber, diese vielfältigen christolo- 
gischen Aussagen, unterscheiden sich nochmals von den Aussagen der 
Konzilien, wie sie uns aus den Glaubensbekenntnissen, die wir sonntags 
im Gottesdienst beten, geläufig sind. 

Hier tauchen eine Fülle und schwerwiegenden Fragen auf, die in dieser 
Form noch nie in der Kirchengeschichte durchdacht wurden. Die Differen- 
zen waren ja noch nie so klar und eindeutig festgestellt. Es erhebt sich die 
Frage, wie die verschiedenartigen neutestamentlichen Aussagen zusam- 
menzulesen sind, in welchem Verhältnis sie zu den späteren lehramtlichen 
Aussagen stehen, wie diese vielfältigen früheren und späteren lehramt- 
lichen Aussagen sachlich in eine Beziehung gesetzt werden können. Wie 
lassen sich - inhaltlich gesehen - die Aussagen über die Wesensgleichheit 
Jesu Christi mit dem Vater vereinbaren mit dem vollendeten Menschsein, 
dem Nichtwissen Jesu, seiner Angst, seinem Fragen, seiner Ablehnung 
von Hoheitstiteln, die uns die Evangelien vom historischen Jesus bezeu- 
gen? 

Ein weiteres Bündel von Fragen kommt hinzu: Wir wissen heute, daß 
unterschiedliche theoretische Aussagen eine je andersartige Praxis stimu- 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 7 

Heren. Was bedeutet dies im Hinblick auf die unterschiedlichen christolo- 
gischen Aussagen? 

Belassen wir es bei diesem summarischen Aufriß der christologischen 
Sachproblematik und wenden wir uns dem Streit um die Unfehlbarkeit 
zu. 

2. Der Streit um die Unfehlbarkeit 

a. Der Verlauf der Auseinandersetzung 
Die wichtigsten Daten sind rasch zusammengefaßt: Nach einem Vorweg- 
artikel von Hans Küng in der Tübinger Universitätszeitschrift •Attempto" 
1968 erscheint 1970 sein •Unfehlbar? Eine Anfrage".Das Buch im schwar- 
zen Umschlag mit dem großen violetten Fragezeichen wirkt wie ein Pau- 
kenschlag. Nach einer Diskussion unter Theologen mit Hans Küng er- 
scheint als Antwort 1971 ein Sammelband, herausgegeben von Karl Rah- 
ner: •Zum Problem Unfehlbarkeit - Antworten auf die Fragen von Hans 
Küng", mit Beiträgen von Ives Congar, Heinrich Fries, Karl Rahner, Jo- 
seph Ratzinger und anderen. Ebenfalls 1971 erfolgt die erste öffentliche 
Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz. 1973 veröffentlicht Hans 
Küng: •Fehlbar - Eine Bilanz". Ebenso erscheint 1973 eine Erklärung der 
Römischen Kongregation für den Glauben mit dem Titel: •Mysterium 
Ecclesiae - Geheimnis der Kirche". Ein umfangreicher Schriftwechsel zwi- 
schen Hans Küng und Kardinal Seper war dem vorausgegangen. Nach- 
dem Hans Küng in einem Schreiben vom 4. September 1974 erklärt hat, 
er nähme die von der Kongregation für die Glaubensfragen eingeräumte 
Bedenkzeit gerne in Anspruch, um •seine Lehrmeinung zu überprüfen", 
erfolgt 1975 eine abschließende Erklärung der Kongregation für die Glau- 
benslehre. Sie endet mit der Mahnung an Küng, die geäußerten Lehr- 
meinungen nicht weiterzuvertreten. Das Verfahren der Kongregation für 
Glaubensfragen wird •für jetzt" als beendet erklärt. 

Das Schweigen zu diesem Fragekomplex hat Hans Küng 1979 gebro- 
chen, indem er zwei Texte veröffentlichte: •Kirche - gehalten in der Wahr- 
heit", und sein Geleitwort zu dem Buch von A. B. Hasler, •Wie der Papst 
unfehlbar wurde". 

Das Vorgeplänkel zwischen der Römischen Glaubenskongregation und 
Hans Küng um das Buch •Die Kirche" kann übergangen werden, weil 
diese Diskussion in die Unfehlbarkeitsdiskussion eingegangen ist. 

b. Die theologische Position von Hans Küng 
Küngs Argumentation legt Gewicht auf zwei Momente. Erstens: Er geht 
in seiner Anfrage •Unfehlbar?" nicht etwa von der Definition des Ersten 



Peter Hünermann 8 

Vatikanums oder den Erklärungen des Zweiten Vatikanums zur Unfehl- 
barkeit der päpstlichen und bischöflichen Lehrautorität aus. Er bezieht sich 
vielmehr auf die römische Praxis, wie er sie im Zusammenhang mit der 
Enzyklika •Humanae vitae" sieht. Bei der damals behandelten Frage 
nach der Erlaubtheit empfängnisverhütender Mittel hatte Papst Paul VI. 
sich die Argumente der Minorität in der Beratungskommission zu eigen 
gemacht. Von der Minderheit war vor allen Dingen darauf hingewiesen 
worden, daß sich die drei voraufgehenden Päpste bereits gegen die Emp- 
fängnisverhütung ausgesprochen hatten. Im Minderheitengutachten hatte 
es geheißen: •Unsere Frage ist eine Frage der Wahrheit dieser Aussage: 
Empfängnisverhütung ist immer ein schweres Übel. Die Wahrheit dieser 
Lehre stammt aus der Tatsache, daß sie mit solcher Beständigkeit, mit 
solcher Allgemeingültigkeit als von den Gläubigen zu halten und zu be- 
folgen vorgetragen wurde."5 Sowohl Kardinal Journet wie Kardinal Pe- 
ricle Felici haben damals für den Inhalt der Enzyklika das gesamte Ge- 
wicht des ordentlichen Lehramtes in Anspruch genommen6. 

Hans Küng schließt daraus: •Dies war das Argument, das auch den 
Papst . . . schließlich überzeugen mußte: man konnte ihm nicht zumuten, 
so mußte er sich aus dieser Sicht zu Recht sagen, eine ex magisterio ordi- 
nario (vom ordentlichen Lehramt) ständig und übereinstimmend gelehrte 
und so faktisch unfehlbare Sittenwahrheit als einen Irrtum aufzugeben." 
Aber Hans Küng prangert nicht nur diese Praxis an. Er argumentiert 
grundsätzlich, indem er die Möglichkeit von unfehlbaren Sätzen bestrei- 
tet. Er schreibt: •Wenn schon jede menschliche Wahrheitsaussage als 
menschlich begrenzte an Irrtum grenzt und leicht in Irrtum umschlägt, so 
gilt dies von polemischen kirchlichen Definitionen in besonderer Weise. 
Sie will den anvisierten Irrtum treffen. Da es nun keinen Irrtum ohne 
einen Wahrheitskern gibt, besteht von vornherein die Gefahr, daß ein 
polemisch ausgerichteter Satz nicht nur den Irrtum, sondern auch des Irr- 
tums Wahrheitskern trifft, nämlich des Irrtums wahres Anliegen, die 
Wahrheit im Irrtum."7 

Aus der menschlichen Begrenztheit jedes Satzes, jeder Definition folgert 
Hans Küng: es gibt keine infalliblen Sätze, d. h. Aussagen, die •aufgrund 
einer göttlichen Verheißung als von vornherein garantiert irrtumsfrei zu 
betrachten sind: Sätze, Propositionen, Formulierungen, Formeln, die nicht 
nur de facto nicht irrig sind, sondern auch grundsätzlich gar nicht irrig sein 
können." •Die Behauptung einer Satzunfehlbarkeit ist unbegründet."8 

5
 Herderkorrespondenz 21, 1967, 432. 

0 Vgl. die Responsio in Osservatore Romano, 3. und 10. Okt. 1968. 
7 Hans Küng, Unfehlbar? - Eine Anfrage, Zürich-Einsiedeln-Köln 1970, 46; 139. 
8 Ebd., 122; Fehlbar? - Eine Bilanz, hrsg. v. Hans Küng, Zürich-Einsiedeln-Köln 1973, 
403. 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 9 

Den genannten Kritiken an der römischen Praxis und der Möglichkeit 
unfehlbarer Sätze fügt Hans Küng eine dritte positive Bestimmung hinzu: 
er schreibt der Kirche im Ganzen ein •Gehaltensein in der Wahrheit, ein 
Bleiben in der Wahrheit zu. Der Christ glaubt, daß Gott durch diesen Jesus 
Christus immer wieder Glauben finden wird; daß es also immer wieder 
neu an ihn glaubende Menschen geben wird; daß es immer wieder neu auch 
eine Gemeinschaft glaubender Menschen, eine Kirche Jesu Christi im wei- 
testen Sinne des Wortes geben wird."9 Dieses Gehaltensein in der Wahr- 
heit ist nach Küng aber mit einem fehlbaren Lehramt mit Irrtümern in 
der amtlichen Glaubens- und Sittenlehre, mit Irrtümern auch der Konzi- 
lien vereinbar10. 

c. Die theologische Replik 
Im erwähnten Sammelband von Karl Rahner, •Zum Problem Unfehlbar- 
keit", liegt die Antwort prominenter katholischer Theologen vor. Dazu 
kommt eine große Anzahl weiterer Publikationen. Die bis 1973 veröffent- 
lichten sind aufgeführt in •Fehlbar - Eine Bilanz". Danach sind nochmals 
eine Reihe von Artikeln erschienen. Ich beschränke mich im folgenden auf 
die meines Erachtens wichtigsten Argumente und Diskussionsergebnisse. 
- Erstens wird von einer Vielzahl der Theologen die Differenz zwischen 
dem Ansatz von Küng und der katholischen Theologie herausgestellt. Am 
schärfsten hat dies Karl Rahner formuliert: •Diese These (Küngs) wider- 
spricht der ganzen katholischen Thelogie mindestens seit der Reformation. 
Sie widerspricht der ausdrücklichen Lehre des I. und II. Vaticanums."11 

Karl Rahner hat in einem späteren Artikel von einer möglichen operati- 
ven Einigung mit Hans Küng gesprochen. Er hat dazu fünf Bedingungen 
genannt, nämlich: Einheit hinsichtlich der Grundsubstanz des Christen- 
tums, Einsicht in die Geschichtlichkeit jedes Dogmas, ein selbstkritisches 
Ernstnehmen der lehramtlichen Erklärungen der Kirche in ihren Konzilien 
und Päpsten von seiten Küngs gegen sich selbst, das Zugeständnis, daß das 
bischöfliche Lehramt, wo es um Sein oder Nichtsein der Kirche, des Evan- 
geliums geht, ein verpflichtendes Wort sagen kann. Und daß Küng sich 
nicht wieder selbst schnell die Kompetenz zuerkenne, wann Bischöfe und 
Papst ihre Kompetenz überschritten. 
- Zweitens: Es wurde in der theologischen Diskussion scharf die Fehlbar- 
keit einer Erklärung wie die der Enzyklika Humanae vitae herausgearbei- 
9 Hans Küng, Kirche - gehalten in der Wahrheit, Zürich-Einsiedeln-Köln 1979, 13; vgl. 
Unfehlbar?, 151. 
10 Vgl. Fehlbar?, 429 ff. 
11 Karl Rahner, Kritik an Hans Küng - Zur Frage der Unfehlbarkeit theologischer Sätze, 
in: Ders. (Hrsg.), Zum Problem Unfehlbarkeit, Quaestiones Disputatae 54, Freiburg- 
Basel-Wien 1971, 31. 



Peter Hünermann \ o 

tet, u. a. durch eine genaue Analyse des, Definitionstextes im Ersten Vati- 
kanum. Bereits unmittelbar nach der Veröffentlichung der Enzyklika hatte 
die Deutsche Bischofskonferenz in der Königssteiner Erklärung ebenfalls 
die Fehlbarkeit einer solchen päpstlichen Verlautbarung betont. Es wurde 
auch deutlich Stellung genommen gegen eine inflationäre Inanspruchnahme 
von Wort und Sache der Unfehlbarkeit in der römischen Praxis und Theo- 
logie. 

- Drittens: Gegenüber Küngs These zu den unfehlbaren Sätzen wurde in 
der Diskussion eingewandt, daß ein Unterschied besteht zwischen der end- 
lichen begrenzten Form menschlichen Redens, das die Veranlassung von 
Mißverständnissen nie völlig ausschließen kann, und Irrtümern. Es wurde 
betont, daß weder die Theologie noch das kirchliche Lehramt von der Vor- 
aussetzung absolut klarer Sätze ausgehe. Wurde so auf der einen Seite die 
wahre Menschlichkeit auch der großen kirchenamtlichen Entscheidungen 
betont, so wurde umgekehrt in einer Fülle von Beiträgen aufgewiesen, daß 
das Bleiben der Kirche in der Wahrheit die Möglichkeit voraussetzt, die 
Wahrheit des Glaubens in Sätzen zu bezeugen und zu artikulieren. Walter 
Kasper schreibt: •Ist das nicht der Fall, verliert das Bleiben der Kirche in 
der Wahrheit seinen konkreten Ernst, man kann dann, wenn man will, im- 
mer ausweichen und muß sich nie konkret entscheiden." Und er zitiert den 
Satz von Luther: •Tolle assertiones et christianismum tulisti." (Hebe die 
Bekenntnisse auf und du hast das Christentum aufgehoben.)12 

Damit ist zugleich die theologische Antwort auf Küngs Konzept vom 
Bleiben der Kirche in der Wahrheit ausgesprochen: Ein Bleiben der Kirche 
in der Wahrheit gibt es in den grundlegenden Entscheidungen, in denen 
es um Sein oder Nichtsein der Kirche des Evangeliums geht, nur dann, 
wenn auch diese Entscheidungen nochmals von der Zusage und Selbstmit- 
teilung Gottes an die Kirche umfangen sind. Nochmals Walter Kasper: 
•Wäre das Dogma nur noch situationsbedingte kirchliche Sprachregelung, 
dann wäre es keine Gestalt des freimachenden Evangeliums mehr, sondern 
tiefste Versklavung unter das Gesetz der jeweiligen Stunde. Hier steht in 
der Tat alles auf dem Spiel."13 

- Viertens: Als weiterführende Frucht dieser Diskussionen und Reflexio- 
nen wird in einer Reihe von Beiträgen darauf hingewiesen, daß es eine 
Aufgabe der Theologie darstelle, eine schärfere, griffigere Kriteriologie 
zu entwerfen hinsichtlich der Sachverhalte und der Bedingungen, unter 
denen überhaupt in einer verantwortlichen Weise heute dogmatische Ent- 
scheidungen getroffen werden können. 
- Als Gesamtergebnis dieser Diskussion läßt sich meines Erachtens f esthal- 
12 Fehlbar?, 82; M. Luther, De servo arbitrio, in: WA 18, 603. 
13 Fehlbar?, ebd. 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 11 

ten: Gerade weil diese so endliche, menschliche Kirche von Gott in der 
Wahrheit gehalten ist, darf und muß sie in endlichen menschlichen Sätzen 
die Wahrheit des Evangeliums bekennen. Sie hat die Kompetenz, ja die 
Verpflichtung, solche Sätze mit letzter Verbindlichkeit vorzulegen, wo die 
Wahrheit des Evangeliums auf dem Spiel steht. Solche Sätze bleiben ver- 
bindliche Sätze auf dem weiteren Weg der Kirche, wenngleich sie in neuen 
Lebenskontexten neu eingeordnet, differenziert, ausgelegt werden müssen. 
Hier kann es sich nicht um schablonenhafte Wiederholungen handeln. Solche 
Sätze haben vielmehr den Charakter von Wahr-Zeichen einer und dersel- 
ben Treue. 

Ich bedauere es außerordentlich, daß nach dieser fruchtbaren und ernst- 
haften Diskussion und nach einer mehrjährigen Denkpause Hans Küng sich 
die Ergebnisse dieser Diskussion und Kriterien nicht zu eigen gemacht hat. 

3. Der Streit um die Christologie 

a. Der Verlauf 
1974 hat Hans Küng sein umfangreiches Werk •Christsein" publiziert, das 
er als eine kleine •Summa" des christlichen Glaubens bezeichnet. Das Buch 
hat sofort wegen der darin vertretenen christologischen, trinitätstheologi- 
schen und ekklesiologischen Positionen eine Fülle von Stellungnahmen 
ausgelöst. Im Jahre 1975 bereits hat sich die Arbeitsgemeinschaft katho- 
lischer Dogmatiker und Fundamentaltheologen auf ihrer alle zwei Jahre 
stattfindenden Tagung intensiv mit der christologischen Problematik von 
Hans Küng auseinandergesetzt und mit ihm diskutiert. Das Ergebnis 
wurde publiziert in den Band der Quaestiones disputatae: •Grundfragen 
der Christologie heute". 

In einer kurzen Erklärung hat die Bischofskonferenz ebenfalls 1975 dar- 
auf geantwortet. 1976 erschien ein Sammelband: •Diskussion über Hans 
Küngs ,Christsein'". 1977 fand im Januar ein Kolloquium zwischen Ver- 
tretern des Episkopats und Hans Küng statt; im November 1977 haben die 
deutschen Bischöfe eine fünfzehnseitige Erklärung zu dem Buch •Christ- 
sein" herausgegeben. 

Ich übergebe die zahlreichen Schreiben, die zwischen der deutschen Bi- 
schofskonferenz bzw. dem Vorsitzenden der Glaubenskommission und 
Hans Küng hin- und hergingen. Ich möchte mich an den theologisch-sach- 
lichen Gehalt der Diskussion halten. 

b. Die theologische Position von Hans Küng 
Hans Küng hat in seinem Buch •Christsein" den Versuch unternommen, 
dem modernen Menschen einen Zugang zur Sache des Christentums - und 



Peter Hünermann 12 

dies ist für ihn wesentlich Jesus Christus selbst - zu bahnen. Wie aber wird 
diese Mitte des Christentums, nämlich Jesus Christus, von Küng charak- 
terisiert? Er schreibt: •Die ganze Bedeutsamkeit des Geschehens in und mit 
Jesus von Nazaret hängt daran, daß in Jesus - der den Menschen als Got- 
tes Sachhalter und Platzhalter, Repräsentant und Stellvertreter erschien 
und als der Gekreuzigte zum Leben erweckt, von Gott betätigt wurde - 
für die Glaubenden der menschenfreundliche Gott selber nahe war, am 
Werk war, gesprochen hat, gehandelt hat, endgültig sich geoffenbart 
hat."14 

Diesen thesenhaften Satz - er ist im Buch kursiv gedruckt - nennt Hans 
Küng eine zeitgemäße, positive Umschreibung der alten Formel: Jesus 
Christus ist wahrer Gott. •Dieser Titel (Gottessohn) machte für die Men- 
schen der damaligen Zeit mehr als deutlich, wie sehr der Mensch Jesus 
von Nazaret zu Gott gehört, wie sehr er an Gottes Seite steht, nun der Ge- 
meinde und der Welt gegenüber, nur dem Vater und sonst niemand Un- 
tertan. Als der endgültig von Gott Erhöhte ist er jetzt im definitiven und 
umfassenden Sinn - ,ein für allemal' - gegenüber den Menschen ,Gottes 
Stellvertreter'."15 

Die These - nämlich: Gott war in Jesus, Gott hat durch Jesus gehandelt, 
aber nicht zu sagen: Jesus Christus ist die SW&rfmitteilung Gottes, er ist der 
menschgewordene Gott -, diese These hat Küng im ganzen Buch • Christ- 
sein" deutlich durchgehalten, ebenso in seinem 1978 veröffentlichten Buch: 
•Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit". Ich zitiere aus 
diesem späteren Werk: •Gerade die orthodoxe Trinitätslehre hat nie Gott 
und Jesus einfach identifiziert; gerade sie hielt am Realunterschied von 
Gott und Jesus fest. Daß die frühe Christenheit jedoch den auf erweckten 
Jesus an Gottes Seite sah - ,sitzen zur Rechten des Vaters' -, das hatte 
durchaus ernsthafte Gründe. Denn nach alter orientalischer Sitte ist der, der 
zur Rechten des Königs sitzt, stets sein Sohn oder Stellvertreter. Genau als 
dieser erschien er jetzt seiner Gemeinde: er, der schon zu seinen Lebzeiten 
aus einer letztlich unerklärlichen Gotteserfahrung, Gottesgegenwart, Got- 
tesgewißheit, ja Einheit mit Gott seinem Vater, heraus geredet und gehan- 
delt hatte, der jetz zu Gott ,erhöht' ist."16 

Für Hans Küng ergeben sich aus dieser Christologie eine Fülle von Kon- 
sequenzen. So bemerkt er etwa zur Entscheidung des Konzils von Ephesus 
431, Maria den Titel •Mutter Gottes" zuzubilligen: •Als ob Gott geboren 
werden könnte und nicht vielmehr ein Mensch, in welchem als Gottessohn 
Gott selbst für den Glauben offenbar ist"17. Eine wichtige Konsequenz im 

14 Hans Küng, Christsein, München 1974, 439 f. 15 Ebd., 380. 
16 Hans Küng, Existiert Gott?, München 1978, 744. 17 Christsein, 450. 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 13 

Bereich der Erlösungslehre, der Soteriologie, ist eine bei Hans Küng im- 
mer wieder auftauchende Leitlinie: Es gehe nicht um die Vergöttlichung, 
sondern um die Vermenschlichung des Menschen. Wenn das Reden von 
Jesus als Wort Gottes, Sohn Gottes überhaupt noch einen Sinn haben soll, 
dann nur, wenn es etwas für die Menschwerdung des Menschen zu sagen 
habe.18 

Mit diesen theologischen Thesen rührt Küng an die Mitte der christlichen 
Glaubensüberzeugung. Wie sieht die theologische Antwort auf seine These 
aus? 

b. Die theologische Replik 
Ich konzentriere mich auch hier auf die wichtigsten Punkte und Resultate 
der Diskussion. 
- Erstens. Unter Rückgriff auf die Forschungsergebnisse namhafter Exege- 
ten beider Konfessionen wie Ernst Käsemann, Rudolf Schnackenburg, Wil- 
helm Thüsing, Martin Hengel, Franz Mussner wurden die Ansätze der tra- 
ditionellen Christologie der Konzilien im Neuen Testament herausgestellt. 
Aufbauend auf eine umfassende Analyse der verschiedenen christologi- 
schen Entwürfe unserer Zeit, hat Walter Kasper Hans Küng scharf die 
Frage gestellt: •Wer ist Jesus Christus? Ist er eine menschliche Person, in 
der sich Gott sprechend und handelnd offenbart, oder er ist der ewige Sohn 
Gottes, der in der Geschichte Mensch wird."19 

Er hat die Frage deswegen so formuliert, weil es sowohl nach Auskunft 
des Neuen Testaments wie nach Auskunft der kirchlichen Überlieferung 
einen unlösbaren Zusammenhang zwischen Sein und Bedeutung Jesu Chri- 
sti gibt. Er hat diese Frage gestellt, weil die funktionale Unterordnung Je- 
su Christi unter den Vater, von der Hans Küng immer wieder spricht, un- 
ausweichlich vor die Frage führt, wie die Einheit Jesu und die Unterschie- 
denheit vom Vater miteinander vereinbar sind, ohne daß Widersprüch- 
liches zugleich behauptet wird. Er hat deutlich gemacht, daß die von Küng 
verwendeten Begriffe wie •Offenbarungseinheit, Aktionseinheit" hier not- 
wendigerweise zweideutig bleiben. 
• Zweitens: Die zugespitzte Frage bedeutet gerade nicht • und dies scheint 
mir eines der wesentlichen Ergebnisse der jüngsten theologischen Diskus- 
sion um die Christologie zu sein - eine sterile Wiederholung der alten 
Konzilsformeln von Nikaia, Ephesus und Chalkedon. Es zeichnet sich viel- 
mehr sowohl in den Diskussionen von 1975 mit Hans Küng auf der Ta- 

18 Vgl. ebd., 433. 
19 Walter Kasper, Für eine Christologie in geschichtlicher Perspektive - Replik auf die 
Anmerkungen von Hans Küng, in: Leo Scheffczyk (Hrsg.), Grundfragen der Christologie 
heute, Quaestiones Disputatae 72, Freiburg-Basel-Wien 1975, 182. 



Peter Hünermann 14 

gung der Dogmatiker wie in den anschließenden Publikationen ein ver- 
tieftes Verständnis der Christologie ab. Die Ergebnisse der neutestament- 
lichen Forschung über den historischen Jesus, seine volle unverkürzte 
Menschlichkeit und Endlichkeit und die unbedingte Heilsbedeutung, wel- 
ches die neutestamentlichen Schriften alle diesem Jesus von Nazaret, sei- 
nem Tod und seiner Auferstehung zuschreiben, finden ihre Einheit und 
Kohärenz, wenn man die überlieferten Formeln der Christologie: •Wah- 
rer Gott und wahrer Mensch", •zwei Naturen in einer Person" nicht sta- 
tisch versteht. Wenn man Gott als jenen begreift, der sich selbst überschrei- 
tend an diese Geschichte und in diese Geschichte hinein entäußert, kommt 
die ganze Bewegtheit der neutestamentlichen Aussagen über Jesus Chri- 
stus in unser heutiges Glaubensverständnis zurück. Damit gewinnen zu- 
gleich die alten Formeln der Konzilschristologie einen neuen vertieften 
Sinn. Ich möchte in diesem Zusammenhang neben Karl Rahner ausdrück- 
lich Hans Urs von Balthasar nennen, weil von beiden in dieser Hinsicht 
wichtige Impulse ausgegangen sind. 

Auf der Basis einer solchen Christologie gewinnt dann die Aussage des 
Konzils von Ephesus, Maria sei Theotokos, Mutter Gottes, ihren berechtig- 
ten Sinn zurück. Es erhält aber auch die Lehre von der Erlösung wiederum 
ihren vollen Klang. Es geht wahrhaftig, wie Hans Küng sagt, in der Erlö- 
sung um die Vermenschlichung des Menschen, aber diese Vermenschlichung 
des Menschen, die wahrhafte Identitätsfindung des Menschen, hat ihr Un- 
terpfand darin, daß Gott sich selbst geschenkt hat, trotz aller Schuld und 
Verstrickung. Nur dadurch, daß der schuldige Mensch durch Gott Gott 
ähnlich wird, findet er sich selbst. Der Mensch hat seine Identität nur über 
sich hinaus. 

4. Die Methode von Hans Küng 

In der Wissenschaft, auch in der Theologie, hängt jedes Resultat mit einer 
entsprechenden Methode zusammen. Von der Methode her entscheiden sich 
die Ergebnisse. Deshalb soll die Frage nach der Methode von Hans Küng 
gesondert angesprochen werden. 

In seiner berühmten Erstlingsschrift, Rechtfertigung, Die Lehre Karl 
Barths und eine katholische Besinnung", wendet sich Hans Küng an Karl 
Barth. •Gewiß: hier sucht man mutig und frei und großzügig in allen Jahr- 
hunderten und unter allen Himmelsstrichen, bei den Theologen wie bei 
den Philosophen, bei Katholiken, Orthodoxen und Protestanten, in der 
kirchlichen Verkündigung und vor allem in der Heiligen Schrift: Alles 
Wahre soll seinen Platz bekommen .. . Und doch fragt sich der katholische 
Theologe . .. wer entscheidet hier, was gut und recht ist, wer lädt vor sein 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 15 

Katheder, wer urteilt über all die Theologen und Philosophen, über die 
kirchliche Tradition? Der Mensch unter der Heiligen Schrift!? Aber wer 
urteilt schließlich doch auch - mittels pneumatisch-freier Interpretation - 
über die Heilige Schrift? Und so - im guten Glauben! - letztlich doch auch 
über Christus? Ist es nicht dieser eine vereinzelte Mensch, der .. . darüber 
entscheidet, ob hier durch ihn der Heilige Geist und nicht der Weltgeist 
spricht?"20. 

Von dieser Ausgangsposition ist Hans Küng im Verlauf der vergange- 
nen Jahre entschieden abgerückt. Bildeten für ihn am Anfang die Heilige 
Schrift, die kirchliche Überlieferung und die apostolische Sukzession ein 
wennauch ungleichgewichtiges Gefüge, einen wechselseitigen Bedin- 
gungszusammenhang, so hat für ihn in seinen letzten Publikationen die 
Heilige Schrift einen absoluten Vorrang vor der Kirche. Von ihr her be- 
stimmt sich allein, •wo in der Tradition Fortschritt und wo Rückschritt, wo 
Entwicklung, wo Verwirklichung, wo Treue und wo Abfall zu konstatie- 
ren sind"21. 

Die Schrift ihrerseits ist nach Hans Küng kritisch auszulegen, entspre- 
chend den Regeln der historisch-kritischen Forschung: Inneres Kriterium 
dieser Auslegung und des ganzen Verstehensprozesses ist nach ihm das 
Evangelium Jesu, ist das, was Jesus eigentlich wollte, es ist dieser Jesus 
selbst22. Aber auch hier bedarf es nach Küng noch einer näheren Bestim- 
mung: 

Die Schrift, die unbedingten Vorrang vor der Kirche hat, die Schrift, deren 
Mitte Jesus ist, ist nicht, sondern wird allererst zum Wort Gottes für den, 
•der sich vertrauend, glaubend auf ihr Zeugnis, auf den in ihr bekundeten 
Gott und Jesus Christus einläßt"23. 

Damit ist die Schrift aus der lebendigen Einbindung in Kirche und Über- 
lieferung gelöst. Entscheidend ist die Begegnung des einzelnen mit der 
Schrift. 

Ist die Kirche damit abgeschrieben? Hans Küng hat in dem Buch •Christ- 
sein" ein bewegendes Kapitel über die Kirche. Die Überschriften sprechen 
für sich: Entscheidung für den Glauben - Eine persönliche Entscheidung - 
Kritik an der Kirche - Entscheidung für die Kirche - Warum Bleiben? - 
Praktische Impulse - Wider die Resignation. Unter diesen Überschriften 
seht ein engagiertes Bekenntnis: •Wir lieben diese Kirche - so, wie sie nun 
einmal ist und wie sie sein könnte. Nicht als ,Mutter', sondern als die Glau- 
20 Hans Küng, Rechtfertigung, Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung 
Einsiedeln 1957, 125. 
21 Hans Küng, Die Kirche des Evangeliums, in: Diskussion um Hans Küng •Die Kirche", 
hrsg. v. H. Häring und J. Nolte, Freiburg-Basel-Wien 1971, 191. 
22 Vgl. Christsein, 114-118. 
23 Ebd., 458. 



Peter Hünermann 16 

bensf amilie, um derentwillen die Institutionen, Konstitutionen, Autoritäten 
überhaupt da sind und manchmal in Kauf genommen werden müssen. Eine 
Glaubensgemeinschaft, die auch heute noch trotz aller ihrer erschreckenden 
Mängel unter den Menschen nicht nur Wunden zu reißen, sondern immer 
noch Wunder zu wirken vermag: dort nämlich, wo sie funktioniert', wo sie 
nicht nur faktisch - und dies ist auch schon etwas - Ort der Erinnerung an 
Jesus ist, sondern wo sie wahrhaftig in Wort und Tat die Sache Jesu Christi 
vertritt. Und das tut sie doch zumindest auch, allerdings mehr in der klei- 
nen als in der großen Öffentlichkeit, mehr wohl durch die geringen Leute 
als durch die Hierarchen und Theologen.. . Bleiben in der Kirche soll 
man, darf man, weil die Sache Jesu Christi überzeugt und weil die Kirchen- 
gemeinschaft trotz und in allem Versagen doch im Dienst an der Sache Jesu 
Christi geblieben ist, und es auch bleiben soll." Und er schließt das Be- 
kenntnis ab: •Nicht obwohl ich Christ bin, bleibe ich in der Kirche. Ich halte 
mich nicht für christlicher als die Kirche. Sondern weil ich Christ bin, bleibe 
ich in der Kirche."24 

Es liegt für mich als Theologen eine tiefe Tragik über der Tatsache, daß 
Hans Küng in solchem Ausmaß die Subjektivität als Kriterium der Theo- 
logie eingeführt hat, so daß jene Frage, die er als junger Doktor der Theo- 
logie an Karl Barth stellte, heute an ihn selbst zu richten ist: Wer urteilt 
letztlich über Jesus von Nazaret? Der einzelne? 

Es liegt deshalb eine große Tragik darüber, weil er auf der anderen 
Seite in seiner Intention und mit all seinen Lebensnerven in dieser Kirche 
verwurzelt ist. Das macht mir persönlich bei allem Bemühen um Objektivi- 
tät eine abschließende Beurteilung dieser ganzen Auseinandersetzung zwi- 
schen Hans Küng und dem Lehramt schwer. Ich bitte deshalb um Ver- 
ständnis, wenn ich mein Schlußwort in eine etwas unkonventionelle Form 
kleide: 

Ein unkonventionelles Nachwort 

Ich habe mich bemüht, sachlich und in der gebotenen Kürze eine Charak- 
teristik der wichtigsten inhaltlichen theologischen Differenzen vorzulegen, 
die zwischen Hans Küng und katholischen Theologen aufgetaucht sind: 
Differenzen, auf die die römische Glaubenskongregation und die Bischofs- 
konferenz Bezug nehmen. Diese Differenzen sind groß und tief. Ich halte 
den Entzug der Missio canonica (der amtlichen Lehrbeauftragung) von 
daher für theologisch gerechtfertigt. 

Mir steht aber ebenso der Christ, der Priester und Kirchenmann Hans 
Küng vor Augen - wir kennen uns jetzt seit genau 30 Jahren. Und ich 

24 Ebd., 513 f; 515. 



Zur Auseinandersetzung mit Hans Küng 17 

weiß um seinen Dienst, um seine hingebende Arbeit für die Menschen im 
Namen Jesu Christi. Es will mir deswegen nicht in den Kopf, daß die 
ganze Sache so enden soll. 
- Ich möchte deshalb eine Bitte an Hans Küng richten: Ecclesia semper 
reformanda. Die Kirche ist immer zu reformieren, der Christ auch. Es ist 
keine Schande für einen Theologen, für einen Christen, theologische Posi- 
tionen zu revidieren. Tu das bitte, Du gehörst zu uns! Wir haben Ge- 
duld. Nimm Dir die Zeit, die Du brauchst! 
- Ich möchte eine zweite Bitte richten an Herrn Kardinal Höffner. In dem 
Interview, das die Katholische Nachrichtenagentur am 28. 12. 1979 der 
Presse übergab, habe ich wirklich nur mit Mühe die Stimme eines Theo- 
logieprofessors dieser Universtät25 herauszuhören vermocht. Noch schwie- 
riger war es mir, daraus die Stimme des Pastors, des Hirten zu hören, dem 
es um alle in der Kirche, auch um die eigenständig denkenden Christen 
geht. Ich möchte Sie bitten, nicht mehr in dieser Weise in der Öffentlich- 
keit zu reden. 
- Ich erlaube mir drittens eine Bitte an die Deutsche Bischofskonferenz: 
Es gibt Vorzeichen für einen neuen Antimodernismus in unserer Kirche. 
Viele hegen die Befürchtung, daß der Entzug der Lehrerlaubnis für 
Hans Küng den Auftakt für eine antimodernistische Welle bedeute. Ich 
hielte eine solche Entwicklung für schlimmer als eine offene Verfolgung. 
Wehren Sie bitte solchen Ansätzen. 

Ich möchte schließen mit einem Zitat: •Noch einmal möchte ich betonen, 
daß ich Hans Küng entschieden rechtgebe, wenn er zwischen römischer 
(Schul-)Theologie und Glauben unterscheidet: Aus dem Gefängnis des 
römischen Schultypus herauszukommen ist eine Aufgabe, von der auch 
nach meiner Überzeugung die Uberlebenschance des Katholischen ab- 
hängt."26. Dieses Wort des damaligen Professors und heutigen Kardinals 
Joseph Ratzinger dürfte auch heute noch gelten. 

25 Vor seinem Bischofsamt hatte Kardinal Höffner einen Lehrstuhl an der Universität 
Münster. 
26 Joseph Ratzinger, Widersprüche im Buch von Hans Küng, in: Karl Rahner (Hrsg.), 
Zum Problem Unfehlbarkeit, a.a.O., 105. 




