Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 3

schenkt. Wenn ich als bewufiter Christ ein Nein sprechen muf}, dann muf§
es zugleich getragen werden von einem grofleren Ja zu eben dieser Kir-
che. Katholischer Christ sein bedeutet, im Raum der sichtbar-horbar-fest-
stellbaren Kirche sich um die Wahrheit ihrer Aussagen und um die Rich-
tigkeit ihrer Représentation kitmmern.

Dieses kleine Nein im groflen Ja mag schwerfallen. Es kann auch nur
gelingen aus einer Liebe, die sich zu dieser Kirche bekennt und ihre innere
Schonheit und Wahrheit erfahren hat und weiter erfahren will.

Und hier liegt ein deutliches Defizit unserer heutigen Situation. Wir
haben eine Theologie der Kirche. Wo aber ist die erlebte und gelebte
Spiritualitit der Kirche, aus deren Geist wir ein Nein sprechen kénnen,
das zugleich vom grofleren und bewufiten Ja getragen wird? Wo ist die
Spiritualitit der Kirche, in deren Geist wir aufrichtig miteinander spre-
chen und uns gegenseitig in unserer verschiedenen Meinung aufbauen kén-
nen? Das wird nur moglich sein aus dem erfahrenen Ja des Glaubens
»an die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche®.

Information — Reflexion — Kritik

Zur Auseinandersetzung zwischen Hans Kiing und dem kirchlichen
Lehramt*

Peter Hilnermann, Minster

Die Nachricht traf am Dienstag der Weihnachtswoche wie cin Blitz: , Pro-
fessor Dr. Hans Kiing weicht in seinen Schriften von der vollstdndigen
Wahrheit des katholischen Glaubens ab. Darum kann er weder als katho-
lischer Theologe gelten noch als solcher lehren.“! Die Intervention von
Herrn Bischof Moser, das Gesprich der deutschen Bischofsdelegation in
Rom weckten neue Gerichte, Mutmaflungen, Befiirchtungen. Die Reak-

* Uffentlicher Vortrag in der Universitdt Miinster, gehalten am Freitag, dem 4. Jannar
1980; unwesentlich fiir den Druck iiberarbeitet.

t Erklarung der romischen Kongregation fiir die Glaubenslehre iiber einige Haupt-
punkte der theologischen Lehre von Professor Dr. Hans Kiing (deutsche Ubersetzung),
in: Pressedienst des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz, Dokumentation, hrsg.
v. Prilat Dr. Josef Homeyer, Sekretir der Dentschen Bischofskonferenz, Bonn, o. J., 3.



Peter Hiinermann 4

tion von Hans Kiing, die unterschiedlichen Stellungnahmen von engagier-
ten Priestern und Laien, der Mangel an Unterrichtung bei vielen Gliu-
bigen — all das macht es notwendig, eine sachliche Information zu bieten.
Diese aber mufl in den Rahmen theologischer Reflexion und Kritik ge-
stellt werden.

Ein unkonventionelles Vorwort

Doch vor die Sache sei ein dreifacher Dank gestellt:
— Einen Dank an Hans Kiing, weil er vielen Menschen durch seine Ar-
beiten erneut einen Zugang zum Glauben eroffnet hat.

— Einen Dank an die Bischéfe Julius Dopfner, Hermann Volk, Georg
Moser, weil sie mit briiderlicher Offenheit, Demut und Geduld Hans Kiing
widersprochen und mit ihm gerungen haben. Hier ist Neues in der Kirche
praktiziert worden.
— Einen Dank schlieflich an viele Kollegen: stellvertretend seien hier
Karl Rahner und Walter Kasper genannt, die sich redlich und mit man-
cherlei Mithen auf die herausfordernden Fragen von Hans Kiing einge-
lassen haben.

Dieser Dank zundchst, weil ich nicht glauben will, daf} so viel Enga-
gement lediglich zu Bruch, Scherben, Resignation fithren kann.

1. Die zugrundeliegende Sachproblematik

Es gehort zur Fairnef der Darstellung, dafl in dieser wichtigen Frage zu-
nichst die Sachproblematik — die legitime Sachproblematik — skizziert
wird, die der Auseinandersetzung zugrunde liegt.

a. Unfehlbarkeit und Geschichtlichkeit der Dogmen

Seit den frithesten Zeiten der Kirche nehmen die zum Konzil versammel-
ten Bischofe die Vollmacht in Anspruch, den von den Aposteln Uberlie-
ferten Glauben authentisch und letztverbindlich auszulegen und Streit-
fragen zu entscheiden. Das Erste Vatikanische Konzil hat 1870 definiert:
Diese Vollmacht komme auch dem rémischen Bischof als Nachfolger des
Petrus zu. Die Viter des Konzils verwenden dabei zur Charakterisierung
dieser Kompetenz den Ausdruck Unfehlbarkeit: ,Wenn der romische Bi-
schof ex cathedra (in hochster Lehrgewalt) spricht, d. h., wenn er seines
Amtes als Hirt und Lebrer aller Christen waltend in héchster aposto-
lischer Amtsgewalt endgultig eine von der ganzen Kirche festzuhaltende
Lehre in Glaubens- und Sittenfragen definiert, so besitzt er aufgrund gott-
lichen Beistandes, der ihm im heiligen Petrus verheiflen ist, jene Unfehl-



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 5

barkeit, mit der der gottliche Erloser seine Kirche bei endgiiltigen Ent-
scheidungen in Glaubens- und Sittenlehren ausgeriistet haben wollte. Die-
se Definitionen des rémischen Bischofs sind daher aus sich, nicht aufgrund
der Zustimmung der Kirche irreformabel.“?

Den Bischéfen des Ersten Vatikanischen Konzils — wie den Bischéfen
des Zweiten Vatikanischen Konzils, die diese Wahrheit bekraftigt und
wiederholt haben — ging es um zwei Momente: angesichts einer sich auto-
nom verstehenden menschlichen Vernunft und Wissenschaft der Neu-
zeit betonen sie, dafl Gott sich selbst den Menschen als Heil und Wahr-
heit mitgeteilt hat. Und dafl zweitens diese Wahrheit in den Glaubensent-
scheidungen und Definitionen des Lehramtes gewahrt wird.

Worin besteht die heutige Sachproblematik? Man kann sich dies leicht
anhand der Diskussion der Inspiration der Heiligen Schrift klarmachen.
Diese Diskussion zog sich vom Ersten Vatikanum 1870 bis zum Zweiten
Vatikanum hin. Angesichts der modernen, historisch-kritischen Forschung
zeigte sich die volle Menschlichkeit der alt- und neutestamentlichen Schrif-
ten immer deutlicher. Haben die Verfasser der Heiligen Schrift nicht alle
moglichen damals gingigen Weisen des Erzadhlens und Deutens gebraucht?
Haben sie nicht Mythen ebenso aufgegriffen wie historische Berichte?
Verfolgt man die lehramtlichen Auflerungen zu diesen Fragen, so zeigt
sich ein schrittweiser Klarungsprozef. In seiner groflen Rede auf dem
Zweiten Vatikanum vom 2. Oktober 1964 hat Kardinal Konig schlieRlich
dargelegt, dafl die Heilige Schrift in bezug auf ,historische und naturwis-
senschaftliche Erkenntnisse gelegentlich hinter der Wahrheit zuriickblei-
be“s. Die Bischofe des Zweiten Vatikanums sprechen deshalb nicht ein-
fach mehr von der Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift schlechthin. Sie
lehren, dafl die Blicher der Schrift sicher und getreu die Wahrheit lehren,
»die Gott um unseres Heiles willen in heiligen Schriften aufgezeichnet
haben wollte“. Diese Wahrheit wird in der Schrift getreu und obne Irr-
tum Gbermittelt.

Gilt folglich ein Gleiches nicht auch von den feierlichen Entscheidungen
des Lehramtes, den Dogmen? Die Parallele liegt auf der Hand. Muf}
nicht auch hier die volle Menschlichkeit und Geschichtlichkeit der héch-
sten lehramtlichen Entscheidungen anerkannt werden? Zeigt die Geschichte
der ersten Konzilien von Nikaia 325 und Ephesus 431 bis hin zu Chal-
kedon 451 nicht, dafl es eines langen Prozesses bedurfte, um in der Frage

2 Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Declarationum de
rebus fidei et morum, Nr. 8074; Neuner-Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden
der Lehrverkiindigung, 8. Aufl.,, neubearb. v. Karl Rahner und Karl-Heinz Weger, Re-
gensburg 1971, Nr. 454.

3 Vgl. Lexikon fir Theologie und Kirche, Das II. Vatikanische Konzil, Bd. II, 532.

¢ Dei Verbum 11, ebd., 549 f.



Peter Hiinermann 6

der Christologie zu einer fiir die damalige Zeit abgerundeten Losung zu
kommen? Léste die Definition des Konzils von Nikaia nicht einen fast
50 Jahre dauernden Streit aus?

Was bedeutet aber dann das Wort von der Unfehlbarkeit des Papstes
und des Kollegiums der Bischofe bei der Definition von Glaubens- und
Sittenlehren? Soweit zum ersten Feld der Sachproblematik. Dafl hier
schwerwiegende Fragen liegen, wird niemand leugnen kénnen.

b. Der historische Jesus, die neutestamentliche Christologie und die
Christologie der Konzilien

Die Problemlage in der Christologie zeigt eine ganz dhnliche Struktur wie
die gerade gekennzeichnete Sachproblematik lehramtlicher Entscheidun-
gen. Warum? Die neutestamentliche Forschung, die Erforschung der bibli-
schen Umwelt haben in einem ganz anderen Ausmaf als frither den Blick
freigegeben auf die Eigentiimlichkeiten des historischen Jesus und seiner
Verkiindigung, auf sehr unterschiedliche Christologien. Wir haben die
friihesten Aussagen der Kirche tiber den erhohten Herrn zu unterscheiden
gelernt von spdteren theologisch weiter durchreflektierten christologischen
Aussagen und Titulaturen. Nicht nur frither und spéter spielt dabej eine
Rolle. Ebenso macht sich die jeweilige kulturelle Umwelt bemerkbar: Es
gibt Formeln, die auf die paldstinensische Gemeinde zuriickweisen; es gibt
andere christologische Aussagen, die in den hellenistisch geprigten Ge-
meinden ihren Ursprung haben. Sie alle aber, diese vielfiltigen christolo-
gischen Aussagen, unterscheiden sich nochmals von den Aussagen der
Konzilien, wie sie uns aus den Glaubensbekenntnissen, die wir sonntags
im Gottesdienst beten, gelaufig sind.

Hier tauchen eine Fiille und schwerwiegenden Fragen auf, die in dieser
Form noch nie in der Kirchengeschichte durchdacht wurden. Die Differen-
zen waren ja noch nie so klar und eindeutig festgestellt. Es erhebt sich die
Frage, wie die verschiedenartigen neutestamentlichen Aussagen zusam-
menzulesen sind, in welchem Verhaltnis sie zu den spateren lehramtlichen
Aussagen stehen, wie diese vielfdltigen fritheren und spiteren lehramt-
lichen Aussagen sachlich in eine Beziehung gesetzt werden konnen. Wie
lassen sich — inhaltlich gesehen — die Aussagen iiber die Wesensgleichheit
Jesu Christi mit dem Vater vereinbaren mit dem vollendeten Menschsein,
dem Nichtwissen Jesu, seiner Angst, seinem Fragen, seiner Ablehnung
von Hoheitstiteln, die uns die Evangelien vom historischen Jesus bezeu-
gen?

Ein weiteres Biindel von Fragen kommt hinzu: Wir wissen heute, daf}
unterschiedliche theoretische Aussagen eine je andersartige Praxis stimu-



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 7

lieren. Was bedeutet dies im Hinblick auf die unterschiedlichen christolo-
gischen Aussagen?

Belassen wir es bei diesem summarischen Aufrifl der christologischen
Sachproblematik und wenden wir uns dem Streit um die Unfehlbarkeit
zZu.

2. Der Streit um die Unfehlbarkeit

a. Der Verlauf der Auseinandersetzung

Die wichtigsten Daten sind rasch zusammengefafit: Nach einem Vorweg-
artikel von Hans Kiing in der Tiibinger Universitatszeitschrift , Attempto®
1968 erscheint 1970 sein , Unfehlbar? Eine Anfrage“. Das Buch im schwar-
zen Umschlag mit dem grofien violetten Fragezeichen wirkt wie ein Pau-
kenschlag. Nach einer Diskussion unter Theologen mit Hans Kiing er-
scheint als Antwort 1971 ein Sammelband, herausgegeben von Karl Rah-
ner: ,Zum Problem Unfehlbarkeit — Antworten auf die Fragen von Hans
Kiing“, mit Beitrigen von Ives Congar, Heinrich Fries, Karl Rahner, Jo-
seph Ratzinger und anderen. Ebenfalls 1971 erfolgt die erste 6ffentliche
Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz. 1978 verdffentlicht Hans
Kiing: ,Fehlbar — Eine Bilanz“. Ebenso erscheint 1973 eine Erklarung der
Romischen Kongregation fir den Glauben mit dem Titel: ,Mysterium
Ecclesiae — Geheimnis der Kirche“. Ein umfangreicher Schriftwechsel zwi-
schen Hans Kiing und Kardinal Seper war dem vorausgegangen. Nach-
dem Hans Kiing in einem Schreiben vom 4. September 1974 erkldrt hat,
er ndhme die von der Kongregation fir die Glaubensfragen eingerdumte
Bedenkzeit gerne in Anspruch, um ,seine Lehrmeinung zu iberpriifen,
erfolgt 1975 eine abschliefRende Erklarung der Kongregation fir die Glau-
benslehre. Sie endet mit der Mahnung an King, die geduflerten Lehr-
meinungen nicht weiterzuvertreten. Das Verfahren der Kongregation fiir
Glaubensfragen wird ,fiir jetzt als beendet erklart.

Das Schweigen zu diesem Fragekomplex hat Hans King 1979 gebro-
chen, indem er zwei Texte veroffentlichte: ,Kirche — gehalten in der Wahr-
heit“, und sein Geleitwort zu dem Buch von A. B. Hasler, , Wie der Papst
unfehlbar wurde®.

Das Vorgeplankel zwischen der Romischen Glaubenskongregation und
Hans Kiing um das Buch ,Die Kirche“ kann iibergangen werden, weil
diese Diskussion in die Unfehlbarkeitsdiskussion eingegangen ist.

b. Die theologische Position von Hans Kiing
Kiings Argumentation legt Gewicht auf zwei Momente. Erstens: Er geht
in seiner Anfrage ,Unfehlbar?“ nicht etwa von der Definition des Ersten



Peter Hiinermann 8

Vatikanums oder den Erklarungen des Zweiten Vatikanums zur Unfehl-
barkeit der papstlichen und bischoflichen Lehrautoritat aus. Er bezieht sich
vielmehr auf die romische Praxis, wie er sie im Zusammenhang mit der
Enzyklika ,Humanae vitae“ sieht. Bei der damals behandelten Frage
nach der Erlaubtheit empféngnisverhiitender Mittel hatte Papst Paul VI.
sich die Argumente der Minoritit in der Beratungskommission zu eigen
gemacht. Von der Minderheit war vor allen Dingen darauf hingewiesen
worden, dafl sich die drei voraufgehenden Pépste bereits gegen die Emp-
fangnisverhiitung ausgesprochen hatten. Im Minderheitengutachten hatte
es geheiflen: ,Unsere Frage ist eine Frage der Wahrheit dieser Aussage:
Empfangnisverhiitung ist immer ein schweres Ubel. Die Wahrheit dieser
Lehre stammt aus der Tatsache, daf sie mit solcher Bestindigkeit, mit
solcher Allgemeingiiltigkeit als von den Glaubigen zu halten und zu be-
folgen vorgetragen wurde.“® Sowohl Kardinal Journet wie Kardinal Pe-
ricle Felici haben damals fiir den Inhalt der Enzyklika das gesamte Ge-
wicht des ordentlichen Lehramtes in Anspruch genommen®.

Hans Kiing schlieffit daraus: ,Dies war das Argument, das auch den
Papst . .. schlieflich tiberzeugen muflte: man konnte ihm nicht zumuten,
so muflite er sich aus dieser Sicht zu Recht sagen, eine ex magisterio ordi-
nario (vom ordentlichen Lehramt) stindig und iibereinstimmend gelehrte
und so faktisch unfehlbare Sittenwahrheit als einen Irrtum aufzugeben.”
Aber Hans Kiing prangert nicht nur diese Praxis an. Er argumentiert
grundsatzlich, indem er die Moglichkeit von unfehlbaren Sitzen bestrei-
tet. Er schreibt: ,Wenn schon jede menschliche Wahrheitsaussage als
menschlich begrenzte an Irrtum grenzt und leicht in Irrtum umschligt, so
gilt dies von polemischen kirchlichen Definitionen in besonderer Weise.
Sie will den anvisierten Irrtum treffen. Da es nun keinen Irrtum ohne
einen Wahrheitskern gibt, besteht von vornherein die Gefahr, dafl ein
polemisch ausgerichteter Satz nicht nur den Irrtum, sondern auch des Irr-
tums Wabhrheitskern trifft, ndmlich des Irrtums wahres Anliegen, die
Wabhrheit im Irrtum.“?

Aus der menschlichen Begrenztheit jedes Satzes, jeder Definition folgert
Hans Kiing: es gibt keine infalliblen Sétze, d. h. Aussagen, die , aufgrund
einer gottlichen VerheiBung als von vornherein garantiert irrtumsfrei zu
betrachten sind: Sdtze, Propositionen, Formulierungen, Formeln, die nicht
nur de facto nicht irrig sind, sondern auch grundsétzlich gar nicht irrig sein
konnen.“ ,Die Behauptung einer Satzunfehlbarkeit ist unbegriindet.“®
5 Herderkorrespondenz 21, 1967, 432.

6 Vgl. die Responsio in Osservatore Romano, 3. und 10. Okt. 1968.
7 Hans Kiing, Unfehlbar? — Eine Anfrage, Ziirich-Einsiedeln-Kéln 1970, 46; 139.

8 Ebd., 122; Fehlbar? — Eine Bilanz, hrsg. v. Hauns Kiing, Ziirich-Einsiedeln-Ké1ln 1973,
403.



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 9

Den genannten Kritiken an der romischen Praxis und der Mdglichkeit
unfehlbarer Sitze fiigt Hans Kiing eine dritte positive Bestimmung hinzu:
er schreibt der Kirche im Ganzen ein ,,Gehaltensein in der Wahrheit, ein
Bleiben in der Wahrheit zu. Der Christ glaubt, dafl Gott durch diesen Jesus
Christus immer wieder Glauben finden wird; dafl es also immer wieder
neu an ihn glaubende Menschen geben wird; dafl es immer wieder neu auch
eine Gemeinschaft glaubender Menschen, eine Kirche Jesu Christi im wei-
testen Sinne des Wortes geben wird.“® Dieses Gehaltensein in der Wahr-
heit ist nach Kiing aber mit einem fehlbaren Lehramt mit Irrtimern in
der amtlichen Glaubens- und Sittenlehre, mit Irrtiimern auch der Konzi-
lien vereinbar®.

c. Die theologische Replik
Im erwihnten Sammelband von Karl Rahner, ,Zum Problem Unfehlbar-
keit“, liegt die Antwort prominenter katholischer Theologen vor. Dazu
kommt eine grofe Anzahl weiterer Publikationen. Die bis 1973 verdffent-
lichten sind aufgefiihrt in ,Fehlbar — Eine Bilanz“. Danach sind nochmals
eine Reihe von Artikeln erschienen. Ich beschrinke mich im folgenden auf
die meines Erachtens wichtigsten Argumente und Diskussionsergebnisse.
— Erstens wird von einer Vielzahl der Theologen die Differenz zwischen
dem Ansatz von Kiing und der katholischen Theologie herausgestellt. Am
schiirfsten hat dies Karl Rahner formuliert: ,Diese These (Kiings) wider-
spricht der ganzen katholischen Thelogie mindestens seit der Reformation.
Sie widerspricht der ausdriicklichen Lehre des I. und II. Vaticanums.“!!
Karl Rahner hat in einem spiteren Artikel von einer méglichen operati-
ven Einigung mit Hans Kiing gesprochen. Er hat dazu fiinf Bedingungen
genannt, nimlich: Einheit hinsichtlich der Grundsubstanz des Christen-
tums, Einsicht in die Geschichtlichkeit jedes Dogmas, ein selbstkritisches
Ernstnehmen der lehramtlichen Erklirungen der Kirche in ihren Konzilien
und Pipsten von seiten Kiings gegen sich selbst, das Zugestdndnis, daf} das
bischofliche Lehramt, wo es um Sein oder Nichtsein der Kirche, des Evan-
geliums geht, ein verpflichtendes Wort sagen kann. Und dafl Kiing sich
nicht wieder selbst schnell die Kompetenz zuerkenne, wann Bischdfe und
Papst ihre Kompetenz tiberschritten.
— Zweitens: Es wurde in der theologischen Diskussion scharf die Fehlbar-
keit einer Erklirung wie die der Enzyklika Humanae vitae herausgearbei-

® Hans Kiing, Kirche — gehalten in der Wahrheit, Ziirich-Einsiedeln-Kdln 1979, 13; vgl.
Unfehlbar?, 151.

10 Vgl. Fehlbar?, 429 ff.

1t Karl Rahner, Kritik an Hans Kiing — Zur Frage der Unfehlbarkeit theologischer Sitze,
in: Ders. (Hrsg.}, Zum Problem Unfehlbarkeit, Quaestiones Disputatae 54, Freiburg-
Basel-Wien 1971, 31.



Peter Hiinermann 10

tet, u. a. durch eine genaue Analyse des Definitionstextes im Ersten Vati-
kanum. Bereits unmittelbar nach der Verdffentlichung der Enzyklika hatte
die Deutsche Bischofskonferenz in der Kénigssteiner Erklarung ebenfalls
die Fehlbarkeit einer solchen pépstlichen Verlautbarung betont. Es wurde
auch deutlich Stellung genommen gegen eine inflationire Inanspruchnahme
von Wort und Sache der Unfehlbarkeit in der rémischen Praxis und Theo-
logie.

— Drittens: Gegeniiber Kiings These zu den unfehlbaren Sitzen wurde in
der Diskussion eingewandt, dafl ein Unterschied besteht zwischen der end-
lichen begrenzten Form menschlichen Redens, das die Veranlassung von
Mifiverstandnissen nie vollig ausschliefen kann, und Irrtiimern. Es wurde
betont, dafl weder die Theologie noch das kirchliche Lehramt von der Vor-
aussetzung absolut klarer Sitze ausgehe. Wurde so auf der einen Seite die
wahre Menschlichkeit auch der grofien kirchenamtlichen Entscheidungen
betont, so wurde umgekehrt in einer Fiille von Beitrigen aufgewiesen, daf}
das Bleiben der Kirche in der Wahrheit die Moglichkeit voraussetzt, die
Wahrheit des Glaubens in Sitzen zu bezeugen und zu artikulicren. Walter
Kasper schreibt: ,Ist das nicht der Fall, verliert das Bleiben der Kirche in
der Wabhrheit seinen konkreten Ernst, man kann dann, wenn man will, im-
mer ausweichen und muf sich nie konkret entscheiden.* Und er zitiert den
Satz von Luther: , Tolle assertiones et christianismum tulisti.* (Hebe die
Bekenntnisse auf und du hast das Christentum aufgehoben.)!

Damit ist zugleich die theologische Antwort auf Kiings Konzept vom
Bleiben der Kirche in der Wahrheit ausgesprochen: Ein Bleiben der Kirche
in der Wahrheit gibt es in den grundlegenden Entscheidungen, in denen
es um Sein oder Nichtsein der Kirche des Evangeliums geht, nur dann,
wenn auch diese Entscheidungen nochmals von der Zusage und Selbstmit-
teilung Gottes an die Kirche umfangen sind. Nochmals Walter Kasper:
» Wire das Dogma nur noch situationsbedingte kirchliche Sprachregelung,
dann wiire es keine Gestalt des freimachenden Evangeliums mehr, sondern
tiefste Versklavung unter das Gesetz der jeweiligen Stunde. Hier steht in
der Tat alles auf dem Spiel.“1
— Viertens: Als weiterfithrende Frucht dieser Diskussionen und Reflexio-
nen wird in einer Reihe von Beitrdgen darauf hingewiesen, dafl es eine
Aufgabe der Theologie darstelle, eine schirfere, griffigere Kriteriologie
zu entwerfen hinsichtlich der Sachverhalte und der Bedingungen, unter
denen iiberhaupt in einer verantwortlichen Weise heute dogmatische Ent-
scheidungen getroffen werden kénnen.

— Als Gesamtergebnis dieser Diskussion 1488t sich meines Erachtens festhal-

12 Fehlbar?, 82; M. Luther, De servo arbitrio, in: WA 18, 603.
13 Fehlbar?. ebd.



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 11

ten: Gerade weil diese so endliche, menschliche Kirche von Gott in der
Wahrheit gehalten ist, darf und muf sie in endlichen menschlichen Satzen
die Wahrheit des Evangeliums bekennen. Sie hat die Kompetenz, ja die
Verpflichtung, solche Sitze mit letzter Verbindlichkeit vorzulegen, wo die
Wahrheit des Evangeliums auf dem Spiel steht. Solche Satze bleiben ver-
bindliche Sétze auf dem weiteren Weg der Kirche, wenngleich sie in neuen
Lebenskontexten neu eingeordnet, differenziert, ausgelegt werden miissen.
Hierkann es sich nicht um schablonenhafte Wiederholungen handeln. Solche
Sétze haben vielmehr den Charakter von Wahr-Zeichen einer und dersel-
ben Treue.

Ich bedauere es aulerordentlich, dafl nach dieser fruchtbaren und ernst-
haften Diskussion und nach einer mehrjdhrigen Denkpause Hans Kiing sich
die Ergebnisse dieser Diskussion und Kriterien nicht zu eigen gemacht hat.

3. Der Streit um die Christologie

a. Der Verlauf

1974 hat Hans Kiing sein umfangreiches Werk ,Christsein® publiziert, das
er als eine kleine ,Summa“ des christlichen Glaubens bezeichnet. Das Buch
hat sofort wegen der darin vertretenen christologischen, trinititstheologi-
schen und ekklesiologischen Positionen eine Falle von Stellungnahmen
ausgeldst. Im Jahre 1975 bereits hat sich die Arbeitsgemeinschaft katho-
lischer Dogmatiker und Fundamentaltheologen auf ihrer alle zwei Jahre
stattfindenden Tagung intensiv mit der christologischen Problematik von
Hans Kiing auseinandergesetzt und mit ihm diskutiert. Das Ergebnis
wurde publiziert in den Band der Quaestiones disputatae: ,Grundfragen
der Christologie heute®.

In einer kurzen Erklirung hat die Bischofskonferenz ebenfalls 1975 dar-
auf geantwortet. 1976 erschien ein Sammelband: ,Diskussion iber Hans
Kiings ,Christsein‘“. 1977 fand im Januar ein Kolloquium zwischen Ver-
tretern des Episkopats und Hans Kiing statt; im November 1977 haben die
deutschen Bischofe eine finfzehnseitige Erklarung zu dem Buch , Christ-
sein“ herausgegeben.

Ich dbergebe die zahlreichen Schreiben, die zwischen der deutschen Bi-
schofskonferenz bzw. dem Vorsitzenden der Glaubenskommission und
Hans Kiing hin- und hergingen. Ich méchte mich an den theologisch-sach-
lichen Gehalt der Diskussion halten.

b. Die theologische Position von Hans Kiing
Hans Kiing hat in seinem Buch ,Christsein“ den Versuch unternommen,
dem modernen Menschen einen Zugang zur Sache des Christentums — und



Peter Hiinermann 12

dies ist fir ihn wesentlich Jesus Christus selbst — zu bahnen. Wie aber wird
diese Mitte des Christentums, ndmlich Jesus Christus, von Kiing charak-
terisiert? Er schreibt: ,Die ganze Bedeutsamkeit des Geschehens in und mit
Jesus von Nazaret hdangt daran, dafl in Jesus ~ der den Menschen als Got-
tes Sachhalter und Platzhalter, Reprasentant und Stellvertreter erschien
und als der Gekreuzigte zum Leben erweckt, von Gott betitigt wurde —
fir die Glaubenden der menschenfreundliche Gott selber nahe war, am
Werk war, gesprochen hat, gehandelt hat, endgiiltig sich geoffenbart
hat.“1

Diesen thesenhaften Satz — er ist im Buch kursiv gedruckt — nennt Hans
Kiing eine zeitgemifle, positive Umschreibung der alten Formel: Jesus
Christus ist wahrer Gott. ,Dieser Titel (Gottessohn) machte fiir die Men-
schen der damaligen Zeit mehr als deutlich, wie sehr der Mensch Jesus
von Nazaret zu Gott gehort, wie sehr er an Gottes Seite steht, nun der Ge-
meinde und der Welt gegeniiber, nur dem Vater und sonst niemand un-
tertan. Als der endgiiltig von Gott Erhohte ist er jetzt im definitiven und
umfassenden Sinn — ,ein fir allemal‘ — gegeniiber den Menschen ,Gottes
Stellvertreter®.“1

Die These ~ ndmlich: Gott war in Jesus, Gott hat durch Jesus gehandelt,
aber nicht zu sagen: Jesus Christus ist die Selbstmitteilung Gottes, er ist der
menschgewordene Gott —, diese These hat Kiing im ganzen Buch ,,Christ-
sein® deutlich durchgehalten, ebenso in seinem 1978 veroffentlichten Buch:
»Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit®. Ich zitiere aus
diesem spateren Werk: ,,Gerade die orthodoxe Trinititslehre hat nie Gott
und Jesus einfach identifiziert; gerade sie hielt am Realunterschied von
Gott und Jesus fest. Dafl die frithe Christenheit jedoch den auferweckten
Jesus an Gottes Seite sah — ,sitzen zur Rechten des Vaters’ —, das hatte
durchaus ernsthafte Griinde. Denn nach alter orientalischer Sitte ist der, der
zur Rechten des Konigs sitzt, stets sein Sohn oder Stellvertreter. Genau als
dieser erschien er jetzt seiner Gemeinde: er, der schon zu seinen Lebzeiten
aus einer letztlich unerklarlichen Gotteserfahrung, Gottesgegenwart, Got-
tesgewifiheit, ja Einheit mit Gott seinem Vater, heraus geredet und gehan-
delt hatte, der jetz zu Gott ,erhoht’ ist.“1¢

Fir Hans Kiing ergeben sich aus dieser Christologie eine Fiille von Kon-
sequenzen. So bemerkt er etwa zur Entscheidung des Konzils von Ephesus
431, Maria den Titel ,Mutter Gottes“ zuzubilligen: ,, Als ob Gott geboren
werden konnte und nicht vielmehr ein Mensch, in welchem als Gottessohn
Gott selbst fiir den Glauben offenbar ist“!”. Eine wichtige Konsequenz im

14 Hans Kiing, Christsein, Miinchen 1974, 439 {. 15 Ebd., 380.
16 Hans Kiing, Existiert Gott?, Miinchen 1978, 744. 17 Christsein, 450.



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 13

Bereich der Erlosungslehre, der Soteriologie, ist eine bei Hans Kiing im-
mer wieder auftauchende Leitlinie: Es gehe nicht um die Vergéttlichung,
sondern um die Vermenschlichung des Menschen. Wenn das Reden von
Jesus als Wort Gottes, Sohn Gottes tiberhaupt noch einen Sinn haben soll,
dann nur, wenn es etwas fir die Menschwerdung des Menschen zu sagen
habe.®®

Mit diesen theologischen Thesen rithrt Kiing an die Mitte der christlichen
Glaubensiiberzeugung. Wie sieht die theologische Antwort auf seine These
aus?

b. Die theologische Replik

Ich konzentriere mich auch hier auf die wichtigsten Punkte und Resultate
der Diskussion.

— Erstens. Unter Riickgriff auf die Forschungsergebnisse namhafter Exege-
ten beider Konfessionen wie Ernst Kdsemann, Rudolf Schnackenburg, Wil-
helm Thiising, Martin Hengel, Franz Mussner wurden die Ansitze der tra-
ditionellen Christologie der Konzilien im Neuen Testament herausgestellt.
Aufbauend auf eine umfassende Analyse der verschiedenen christologi-
schen Entwiirfe unserer Zeit, hat Walter Kasper Hans Kiing scharf die
Frage gestellt: ,Wer ist Jesus Christus? Ist er eine menschliche Person, in
der sich Gott sprechend und handelnd offenbart, oder er ist der ewige Sohn
Gottes, der in der Geschichte Mensch wird.“*?

Er hat die Frage deswegen so formuliert, weil es sowohl nach Auskunft
des Neuen Testaments wie nach Auskunft der kirchlichen Uberlieferung
einen unldsbaren Zusammenhang zwischen Sein und Bedeutung Jesu Chri-
sti gibt. Er hat diese Frage gestellt, weil die funktionale Unterordnung Je-
su Christi unter den Vater, von der Hans Kiing immer wieder spricht, un-
ausweichlich vor die Frage fiihrt, wie die Einheit Jesu und die Unterschie-
denheit vom Vater miteinander vereinbar sind, ohne dafl Widerspriich-
liches zugleich behauptet wird. Er hat deutlich gemadht, daf} die von King
verwendeten Begriffe wie ,,Offenbarungseinheit, Aktionseinheit® hier not-
wendigerweise zweideutig bleiben.

— Zweitens: Die zugespitzte Frage bedeutet gerade nicht — und dies scheint
mir eines der wesentlichen Ergebnisse der jingsten theologischen Diskus-
sion um die Christologie zu sein — eine sterile Wiederholung der alten
Konzilsformeln von Nikaia, Ephesus und Chalkedon. Es zeichnet sich viel-
mehr sowohl in den Diskussionen von 1975 mit Hans Kiing auf der Ta-

18 Vgl. ebd., 433.

1% Walter Kasper, Fiir eine Christologie in geschichtlicher Perspektive — Replik auf die
Anmerkungen von Hans Kiing, in: Leo Scheffczyk (Hrsg.), Grundfragen der Christologie
heute, Quaestiones Disputatae 72, Freiburg—Basel-Wien 1975, 182.



Peter Hiinermann 14

gung der Dogmatiker wie in den anschlieBenden Publikationen ein ver-
tieftes Verstédndnis der Christologie ab. Die Ergebnisse der neutestament-
lichen Forschung iiber den historischen Jesus, seine volle unverkiirzte
Menschlichkeit und Endlichkeit und die unbedingte Heilsbedeutung, wel-
ches die neutestamentlichen Schriften alle diesem Jesus von Nazaret, sei-
nem Tod und seiner Auferstehung zuschreiben, finden ihre Einheit und
Kohirenz, wenn man die iiberlieferten Formeln der Christologie: , Wah-
rer Gott und wahrer Mensch®, ,zwei Naturen in einer Person® nicht sta-
tisch versteht. Wenn man Gott als jenen begreift, der sich selbst iiberschrei-
tend an diese Geschichte und in diese Geschichte hinein entiufiert, kommt
die ganze Bewegtheit der neutestamentlichen Aussagen iiber Jesus Chri-
stus in unser heutiges Glaubensverstindnis zuriick. Damit gewinnen zu-
gleich die alten Formeln der Konzilschristologie einen neuen vertieften
Sinn. Ich méchte in diesem Zusammenhang neben Karl Rahner ausdriick-
lich Hans Urs von Balthasar nennen, weil von beiden in dieser Hinsicht
wichtige Impulse ausgegangen sind.

Auf der Basis einer solchen Christologie gewinnt dann die Aussage des
Konzils von Ephesus, Maria sei Theotokos, Mutter Gottes, ihren berechtig-
ten Sinn zuriick. Es erhélt aber auch die Lehre von der Erlésung wiederum
ihren vollen Klang. Es geht wahrhaftig, wie Hans Kiing sagt, in der Erlé-
sung um die Vermenschlichung des Menschen, aber diese Vermenschlichung
des Menschen, die wahrhafte Identititsfindung des Menschen, hat ihr Un-
terpfand darin, dafl Gott sich selbst geschenkt hat, trotz aller Schuld und
Verstridkung. Nur dadurch, dafl der schuldige Mensch durch Gott Gott
ahnlich wird, findet er sich selbst. Der Mensch hat seine Identitit nur iiber
sich hinaus.

4. Die Methode von Hans Kiing

In der Wissenschaft, auch in der Theologie, hingt jedes Resultat mit einer
entsprechenden Methode zusammen. Von der Methode her entscheiden sich
die Ergebnisse. Deshalb soll die Frage nach der Methode von Hans Kiing
gesondert angesprochen werden.

In seiner beriihmten Erstlingsschrift, Rechtfertigung, Die Lehre Karl
Barths und eine katholische Besinnung*, wendet sich Hans Kiing an Karl
Barth. ,Gewif}: hier sucht man mutig und frei und grofiziigig in allen Jahr-
hunderten und unter allen Himmelsstrichen, bei den Theologen wie bei
den Philosophen, bei Katholiken, Orthodoxen und Protestanten, in der
kirchlichen Verkiindigung und vor allem in der Heiligen Schrift: Alles
Wabhre soll seinen Platz bekommen . . . Und doch fragt sich der katholische
Theologe . . . wer entscheidet hier, was gut und recht ist, wer 1adt vor sein



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 15

Katheder, wer urteilt iber all die Theologen und Philosophen, iiber die
kirchliche Tradition? Der Mensch unter der Heiligen Schrift!? Aber wer
urteilt schlieflich doch auch — mittels pneumatisch-freier Interpretation —
tber die Heilige Schrift? Und so — im guten Glauben! — letztlich doch auch
iiber Christus? Ist es nicht dieser eine vereinzelte Mensch, der . . . dariiber
entscheidet, ob hier durch ihn der Heilige Geist und nicht der Weltgeist
spricht?“2°,

Von dieser Ausgangsposition ist Hans Kiing im Verlauf der vergange-
nen Jahre entschieden abgeriickt. Bildeten fir ihn am Anfang die Heilige
Schrift, die kirchliche Uberlieferung und die apostolische Sukzession ein
wennauch ungleichgewichtiges Gefiige, einen wechselseitigen Bedin-
gungszusammenhang, so hat fiir ihn in seinen letzten Publikationen die
Heilige Schrift einen absoluten Vorrang vor der Kirche. Von ihr her be-
stimmt sich allein, ,wo in der Tradition Fortschritt und wo Riickschritt, wo
Entwicklung, wo Verwirklichung, wo Treue und wo Abfall zu konstatie-
ren sind“*,

Die Schrift ihrerseits ist nach Hans Kiing kritisch auszulegen, entspre-
chend den Regeln der historisch-kritischen Forschung: Inneres Kriterium
dieser Auslegung und des ganzen Verstehensprozesses ist nach ihm das
Evangelium Jesu, ist das, was Jesus cigentlich wollte, es ist dieser Jesus
selbst®. Aber auch hier bedarf es nach Kiing noch einer niheren Bestim-
mung:

DieSchrift, die unbedingten Vorrang vor der Kirche hat, die Schrift, deren
Mitte Jesus ist, ist nicht, sondern wird allererst zum Wort Gottes fiir den,
»der sich vertrauend, glaubend auf ihr Zeugnis, auf den in ihr bekundeten
Gott und Jesus Christus einlafit“2s,

Damit ist die Schrift aus der lebendigen Einbindung in Kirche und Uber-
lieferung gelost. Entscheidend ist die Begegnung des einzelnen mit der
Schrift.

Ist die Kirche damit abgeschrieben? Hans Kiing hat in dem Buch ,, Christ-
sein“ ein bewegendes Kapitel iiber die Kirche. Die Uberschriften sprechen
fiir sich: Entscheidung fiir den Glauben — Eine personliche Entscheidung —
Kritik an der Kirche — Entscheidung fiir die Kirche — Warum Bleiben? —
Praktische Impulse — Wider die Resignation. Unter diesen Uberschriften
seht ein engagiertes Bekenntnis: , Wir lieben diese Kirche — so, wie sie nun
einmal ist und wie sie sein konnte. Nicht als ,Mutter’, sondern als die Glau-

* Hans Kiing, Rechtfertigung, Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung,
Einsiedeln 1957, 125.

1 Hans Kiing, Die Kirche des Evangeliums, in: Diskussion um Hans Kiing ,Die Kirche,
hrsg. v. H. Héring und J. Nolte, Freiburg-Basel~-Wien 1971, 191.

22 Vgl. Christsein, 114-118.

2 Ebd., 458.



Peter Hiinermann 16

bensfamilie, um derentwillen die Institutionen, Konstitutionen, Autoritaten
iiberhaupt da sind und manchmal in Kauf genommen werden miissen. Eine
Glaubensgemeinschaft, die auch heute noch trotz aller ibrer erschreckenden
Mingel unter den Menschen nicht nur Wunden zu reiflen, sondern immer
noch Wunder zu wirken vermag: dort nimlich, wo sie ,funktioniert’, wo sie
nicht nur faktisch — und dies ist auch schon etwas — Ort der Erinnerung an
Jesus ist, sondern wo sie wahrhaftig in Wort und Tat die Sache Jesu Christi
vertritt. Und das tut sie doch zumindest auch, allerdings mehr in der klei-
nen als in der grofien Offentlichkeit, mehr wohl durch die geringen Leute
als durch die Hierarchen und Theologen ... Bleiben in der Kirche soll
man, darf man, weil die Sache Jesu Christi iiberzeugt und weil die Kirchen-
gemeinschaft trotz und in allem Versagen doch im Dienst an der Sache Jesu
Christi geblieben ist, und es auch bleiben soll.“ Und er schliefit das Be-
kenntnis ab: ,Nicht obwohl ich Christ bin, bleibe ich in der Kirche. Ich halte
mich nicht fiir christlicher als die Kirche. Sondern weil ich Christ bin, bleibe
ich in der Kirche.“*

Es liegt fiirr mich als Theologen eine tiefe Tragik iiber der Tatsache, dafy
Hans Kiing in solchem Ausmaf die Subjektivitit als Kriterium der Theo-
logie eingefiihrt hat, so dafl jene Frage, die er als junger Doktor der Theo-
logie an Karl Barth stellte, heute an ihn selbst zu richten ist: Wer urteilt
letztlich iiber Jesus von Nazaret? Der einzelne?

Es liegt deshalb eine grofle Tragik dariiber, weil er auf der anderen
Seite in seiner Intention und mit all seinen Lebensnerven in dieser Kirche
verwurzelt ist. Das macht mir personlich bei allem Bemiihen um Objektivi-
tit eine abschlieBende Beurteilung dieser ganzen Auseinandersetzung zwi-
schen Hans Kiing und dem Lehramt schwer. Ich bitte deshalb um Ver-
stindnis, wenn ich mein Schluflwort in eine etwas unkonventionelle Form

kleide:

Ein unkonventionelles Nachwort

Ich habe mich bemiiht, sachlich und in der gebotenen Kiirze eine Charak-
teristik der wichtigsten inhaltlichen theologischen Differenzen vorzulegen,
die zwischen Hans Kiing und katholischen Theologen aufgetaucht sind:
Differenzen, auf die die romische Glaubenskongregation und die Bischofs-
konferenz Bezug nehmen. Diese Differenzen sind grof und tief. Ich halte
den Entzug der Missio canonica (der amtlichen Lehrbeauftragung) von
daher fiir theologisch gerechtfertigt.

Mir steht aber ebenso der Christ, der Pricster und Kirchenmann Hans
Kiing vor Augen — wir kennen uns jetzt seit genau 30 Jahren. Und ich

24 Ebd., 513 {; 515.



Zur Auseinandersetzung mit Hans Kiing 17

weill um seinen Dienst, um seine hingebende Arbeit fiir die Menschen im
Namen Jesu Christi. Es will mir deswegen nicht in den Kopf, dafl die
ganze Sache so enden soll.

— Ich mdchte deshalb eine Bitte an Hans Kiing richten: Ecclesia semper
reformanda. Die Kirche ist immer zu reformieren, der Christ auch. Es ist
keine Schande fiir einen Theologen, fiir einen Christen, theologische Posi-
tionen zu revidieren. Tu das bitte, Du gehérst zu uns! Wir haben Ge-
duld. Nimm Dir die Zeit, die Du brauchst!

— Ich mochte eine zweite Bitte richten an Herrn Kardinal Héffner. In dem
Interview, das die Katholische Nachrichtenagentur am 28. 12. 1979 der
Presse iibergab, habe ich wirklich nur mit Miihe die Stimme eines Theo-
logieprofessors dieser Universtdt® herauszuhéren vermocht. Noch schwie-
riger war es mir, daraus die Stimme des Pastors, des Hirten zu horen, dem
es um alle in der Kirche, auch um die eigenstindig denkenden Christen
geht. Ich mochte Sie bitten, nicht mehr in dieser Weise in der Offentlich-
keit zu reden.

— Ich erlaube mir drittens eine Bitte an die Deutsche Bischofskonferenz:
Es gibt Vorzeichen fiir einen neuen Antimodernismus in unserer Kirche.
Viele hegen die Befiirchtung, dafl der Entzug der Lehrerlaubnis fiir
Hans Kiing den Auftakt fiir eine antimodernistische Welle bedeute. Ich
hielte eine solche Entwicklung fiir schlimmer als eine offene Verfolgung.
Wehren Sie bitte solchen Ansétzen.

Ich mochte schliefen mit einem Zitat: ,Noch einmal mochte ich betonen,
dafl ich Hans Kiing entschieden rechtgebe, wenn er zwischen romischer
(Schul-)Theologie und Glauben unterscheidet: Aus dem Gefingnis des
romischen Schultypus herauszukommen ist eine Aufgabe, von der auch
nach meiner Uberzeugung die Uberlebenschance des Katholischen ab-
hingt.“?¢. Dieses Wort des damaligen Professors und heutigen Kardinals
Joseph Ratzinger dirfte auch heute noch gelten.

% Vor seinem Bischofsamt hatte Kardinal Hoffner einen Lehrstuhl an der Universitat
Miinster.

% Joseph Ratzinger, Widerspriiche im Buch von Hans Kiing, in: Karl Rahner (Hrsg.),
Zum Problem Unfehlbarkeit, a.a.O., 105.





