
•Wer ist dieser Gott?"•Israel besingt seinen Schöpfer 

Veronika Elisabeth Schmitt, Tübingen 

Als Jisrael zog aus Ägypten, 
Jaakobs Haus aus dem stammelnden Volk, 
ward Jehuda zum Heiligtum ihm, 
Jisrael sein Waltebereich. 

Das Meer sah es und floh, 
der Jordan bog rückwärts aus, 
die Berge hüpften wie Widder, 
Hügel wie die jungen Schafe. 

Was ist dir, du Meer, daß du fliehst, 
du Jordan, biegst rückwärts aus, 
ihr Berge, hüpfet wie Widder, 
Hügel, wie die jungen Schafe? 

Vorm Antlitz des Herrn winde dich, Erde, 
vorm Antlitz des Gottes Jaakobs, 
der den Fels in einen Wasserteich wandelt, 
einen Kiesel zum Wasserquell! 

(Psalm 114 
nach der Übersetzung von M. Buber) 

Die Psalmen sind die ver-dichtete, gedichtete Erfahrung Israels mit seinem 
Gott. Aus ihnen können wir das Da-sein Gottes, seine Nähe und seine 
Treue entziffern. Wir erfahren auch etwas über die Menschen, die diesen 
Gott kannten und mit ihm sprachen. Die Psalmen vermitteln nich nur ein 
Wissen um diese Erfahrung, um diesen Gott, sondern diese Erfahrung 
selbst. Um ihr nahe zu kommen, wollen wir in die Worte eines Psalmes 
hineinhorchen. Wer ist dieser Gott? 

Als Jisrael zog aus Ägypten 

Mit Auszug kann vielerlei gesagt sein. Zumeist benutzen wir das Wort, um 
den Auszug aus einem Haus in ein anderes zu beschreiben. Aus unserer 
Kindheit ist uns vielleicht noch das Märchen bekannt von Einem, der aus- 



•Wer ist dieser Gott?" 19 

zog, das Fürchten zu lernen. Hier aber ist mehr gemeint. Hier geht es um 
eine Gruppe von Menschen, ein Volk, um Israel, das aus dem Land der 
Sklaverei, aus der Fremde auszieht und in diesem Auszug zum Volk wird. 
Das Ausziehen oder Herausgehen, im Hebräischen jasa, bezeichnet sogar 
die Geburt, wörtlich das Hervorgehen eines Neugeborenen aus dem Schoß 
der Mutter. Eine Geburt wird beschrieben, die Geburt des Volkes Israel, 
das den Namen seines Stammvaters trägt. Es lebte aus dem Wissen um die 
Väter und Vor-Väter. Es erfuhr sich als eine Sippe, eine Stammesgemein- 
schaft, die Geschichte machte und Geschichte hatte. Seine Geburt und seine 
Geschichte waren geschenkt und gelenkt worden durch das Eingreifen Got- 
tes und so zu einer Geschichte des Heils geworden. Das Volk wußte, daß 
sein Ausziehen ein Gezogenwerden war, daß Gott der Handelnde war und 
blieb. Bei allem, was noch folgen wird, bleibt Gott da. Die Israeliten zie- 
hen in die wissende Ungewißheit hinein; wissend: weil Gott es ist, der sie 
ruft; unwissend: weil das Ziel unbekannt bleibt. Sie ziehen auf Gott selbst 
hin. Er zieht an, führt, ist Wegweiser. Eine andere Orientierung haben sie 
nicht. 

In diesem Weg erkennen wir unseren eigenen Weg. Wir werden geru- 
fen. Wir spüren, da ist jemand, der uns ruft. Es gilt, sich ihm zu überlassen, 
obgleich das Wie und Was des Zieles noch nicht genau zu erkennen ist. Die 
einzige Garantie lautet: •Auf dein Wort hin" - so, wie Petrus Jesus ant- 
wortete, als er zum erneuten Fischfang eingeladen wurde (Lk 5, 5; vgl. Mt 
14, 28). Nur so kann man gehen, weiter und immer weiter. Wüßten wir, 
wie weit der Weg ist, oder auch wie kurz, so würden wir vielleicht mutlos 
wegen der endlosen Mühe oder der kurzen Chance. Die Ungewißheit ist 
eine Tür zum grenzenlosen Vertrauen, zum Sprung in das hinein, was 
kommen wird. Sie öffnet den Blick für das Weite. Vertrauen gibt es nur 
in dieser wissenden Ungewißheit. Genaues Wissen engt das Leben ein, 
macht es dürr und starr. Ungewißheit ist nichts Bedrohliches, wenn sie ver- 
bürgt wird von einem Du, das hinter ihr steht und sie trägt. So wird Unge- 
wißheit zur Hilfe auf dem Weg, Aufforderung zum Vertrauen, zum 
Sprung in Gott hinein. 

Jaakobs Haus aus dem stammelnden Volk 

Das hebräische Wort für Haus, bajith, meint nicht nur ein Haus, das die 
Menschen aus Holz oder Stein erbauen. Haus ist auch das Gebäude aus 
lebendigen Steinen, aus Menschen; Haus bedeutet das Volk, der Stamm, 
die Familie. Früher gebrauchten auch wir dieses Wort in diesem Sinne. 
Man sprach davon, daß jemand aus einem guten oder schlechten Haus kam. 
Im Neuen Testament finden wird das Bild des Hauses, das aus lebendigen 



Veronika Elisabeth Schmitt 20 

Steinen erbaut ist, wieder. Es meint die Gemeinschaft aller Glaubenden in 
Jesus. Auch von Bekehrungen wird uns berichtet, die •mit dem ganzen 
Haus" geschahen. Ein solches Haus ist nichts Fertiges, Abgeschlossenes, 
sondern erstreckt sich aus der Vergangenheit über die Gegenwart in die 
Zukunft. 

Der Psalmist besingt Jaakobs Haus. Jaakob ist der Stammvater des Vol- 
kes Israel. Israel war Jaakobs zweiter Name. Seinen Namen erhielt das 
ganze Volk. Er war der Grundstein des Hauses, der allen weiteren Steinen 
Halt gab. Er hat sich nicht selbst dazu gemacht. Gott hat ihn dazu bestimmt 
und ihm diese Aufgabe übertragen. Er hat auch Jesus dazu bestimmt, Eck- 
stein zu sein, Eckstein seiner Kirche, die aus vielen lebendigen Steinen er- 
baut ist. Jeder dieser Steine hat seine Bedeutung, seine einmalige, von den 
anderen verschiedene Bedeutung. Auch mich hat Gott auf meinen Platz 
gerufen, so wie er Israel rief und wie er jeden Menschen ruft. 

Das stammelnde Volk ist ein Volk, das man nicht verstehen kann und 
von dem man nicht verstanden wird. Es ist fremd. Fremdheit wird dort be- 
sonders schmerzlich erfahren, wo keine gegenseitige Kommunikation mög- 
lich ist. Die Welt des Du und des Ihr ist verschlossen durch eine Tür von 
sinnlosem Geräusch, ist ein Wald, in den Nebel der Isolierung gehüllt. 
Gott aber, dessen Name sein Volk vernommen hat, spricht die Sprache sei- 
nes Volkes, spricht die Sprache eines jeden Menschen, spricht meine Spra- 
che, spricht mich an. 

Ward Jehuda zum Heiligtum ihm, 
Jisrael sein Waltebereich 

Die Spaltung des Reiches in zwei Teile, in Juda oder Jehuda, wie Buber 
übersetzt, und Israel gehört zur Gegenwartserfahrung des Psalmisten. Auf 
ihm lastet dieses schmerzliche Geschehen. Entzweiung erinnert an ur- 
sprüngliche Einheit. Die Sehnsucht richtet sich auf diese Einheit und läßt 
den Schmerz an der Zerteilung lebendig werden. Der Psalmist trägt den 
Ursprung, die Einheit wach im Herzen; es ist ja ein Haus. Aber er vermag 
die Kluft nicht zu überbrücken. Sehnsuchtsvoll erinnert er sich, läßt er die 
Einheit wieder wach werden. Beide, Jehuda und Jisrael, gehören doch zu- 
sammen, beide waren zu Beginn der Volk-Werdung, in seiner Geburt, 
eins. Beide hat Gott sich als ein Volk gewählt, beide hat Gott liebgewon- 
nen. Dieser Schmerz trifft auch Gott. 

Trennung, Spaltung, Auseinander- und Gegeneinander-Sein sind die 
Wunden in jedem menschlichen Leben, die Narben in der Geschichte der 
Menschheit, die Stigmata der Christenheit. Wir suchen nach Einheit 
und wenden uns zum Ursprung, wie der Psalmist, zum Ursprung der Kir- 



•Wer ist dieser Gott?" 21 

ehe, Jesus von Nazareth. Unsere Sehnsucht wendet sich aber auch nach 
vorn, auf das Wiederkommen des Herrn und das Neuwerden in einer un- 
zerstörbaren Einheit. 

Ward Jehuda zum Heiligtum ihm 

Wer ist mit •ihm" gemeint? Noch ist sein Name nicht gefallen. Das Wort 
Heiligtum umreißt den Raum. Heilig ist das allumfassende Wort für 
Gott; jede seiner Eigenschaften ist darin eingeschlossen. Alles, was ihm 
zugehört, was er sich erwählt, hat Teil an seiner Heiligkeit, wird selbst 
heilig. Heiligkeit meint keine moralische Höchstleistung, sondern daß der 
Mensch ganz Gott gehört, ganz sein Eigentum ist. Heiligsein bedeutet 
Teilhabe an Gott. Je intensiver der Seins-Austausch mit ihm wird, um so 
mehr verwirklicht der Mensch sein Heiligsein. 

Jisrael sein Waltebereich 

Buber prägt vom Hebräischen her das Wort Waltebereich. Es geht um 
Herrschen. Aber Herrschen klingt in unseren Ohren nach Gewalt. Und 
tatsächlich, wie leicht verwechseln wir Gewalt mit echter Macht, die man 
nicht hat, nicht anwendet, sondern die man wirken läßt in sich und durch 
sich hindurch. •Mit welcher Vollmacht tust du das?", wird Jesus gefragt 
(Mt 21, 23). Wir sprechen von der Macht der Liebe. Dies ist hier gemeint. 
Es ist keine äußere, sondern eine innere Kraft, die ihren eigenen machtvol- 
len Gesetzen folgt. Erschreckt stellen wir jedoch fest, daß die Gesetze 
dieser Macht oftmals •Ohnmacht" heißen, schon für Israel, als es, das 
Volk Gottes, der Waltebereich Gottes, unter fremder Gewalt stand. Mit 
Jesus, dem Gekreuzigten, wird jeder Christ unter das Gesetz der ohn- 
mächtigen Macht, der mächtigen Ohnmacht gestellt. 

Wer ist dieser Gott, der in der Ohnmacht, auch in meiner Ohnmacht, 
mächtig ist? 

Das Meer sah es und floh 

Das Wasser, das Urelement, ohne das es kein Leben gibt, steht als erstes 
vor uns. Auch bei der Erschaffung der Welt wird es zuerst genannt. •Der 
Geist Gottes schwebte über den Wassern." Hier kann das Wasser sehen 
und eilen. Der Psalmist weiß, daß die Natur eingebettet ist in den großen 
Zusammenhang Gott-Mensch, und daß sie uns deshalb menschlich nahe 
ist. An der Natur erkennt der Beter die Spuren seines Gottes. Die ganze 
Schöpfung ist Gottes Macht, seinem •Waltebereich" unterstellt; sie dient 



Veronika Elisabeth Schmitt 22 

Gottes Wirken und Eingreifen in die Geschichte der Menschheit; sie ist 
eine Weise, wie Gott zu den Menschen kommt, sie ist Gottes Nähe. 

Das Meer flieht, weicht zurück, wie zu Beginn der Schöpfung, als es der 
Erde Raum gab. Jetzt gibt es Gottes Volk Raum, gewährt ihm den Durch- 
gang ins verheißene Land. Alle Naturgesetze sind Gesetze Gottes; alles 
steht in seinem und deshalb in unserem Dienst. Aber wir Menschen ver- 
gessen den Ursprung dieser Indienststellung, Gott. 

Der Jordan bog rückwärts aus 

Vor dem Eintritt in das verheißene Land muß der Jordan überquert wer- 
den. Der Fluß •dient" Gottes Verheißung, er verläßt sein Bett und gibt es 
frei; er wendet sich rückwärts. Mit welcher Leichtigkeit und Anmut wird 
das Überschreiten der Naturgesetze beschrieben! Kein Mirakel, das sen- 
sationellen Charakter hat, keine Zauberbühne, die in eine Scheinwelt ent- 
führt, sondern eine Schöpfung, die offen ist für das Eingreifen Gottes, 
steht vor unseren Augen. 

Der Psalmist malt das Bild einer heilen Welt, in der Gott ganz zu Hause 
ist, in der alles seinem •Waltebereich" untersteht. Für uns wäre es nur ein 
naives Bild, wenn wir darin nicht die gleiche Macht Gottes erkennen und 
bejahen könnten, die auch heute noch unsere so •unmenschlich" gewordene 
Natur in Dienst nimmt. 

Die Berge hüpften wie Widder, 
Hügel wie die jungen Schafe 

Berge und Hügel verlassen das Gesetz der Schwerkraft, sie hüpfen. Im 
Hebräischen bedeutet das Wort rakad sogar tanzen. Was dem Volk 
Israel Hindernis auf dem Weg ins verheißene Land war, verliert im Wal- 
tebereich Gottes seine bedrängende Kraft. Die Schöpfung, die Natur hat 
Teil am Heiligtum Israels. Sie ist einbezogen in Gottes Führung. Sie hat 
Teil an der Freude, einer übermütigen Freude über die Rettung Israels, 
über seine Geburt. Die Berge und Hügel drohen nicht wie gefährliche 
Raubtiere, sondern verwandeln sich in die vertrauten Widder und Schafe. 
Sie waren Reichtum der Stämme, gaben Nahrung, gehörten zum •Haus". 
Sie vollführen den Tanz einer Schöpfung, die Leben in sich trägt und dieses 
Leben weiterreicht. Kennen wir diesen Gott, dessen Haus •wir und seine 
Schöpfung" sind? Kennen wir diesen Gott, der im Tanz seiner Schöpfung 
auf uns zukommt? Der Psalmist fragt durch die Bilder hindurch nach sei- 
nem Gott. 

Was ist dir, du Meer, daß du fliehst, 
du Jordan, biegst rückwärts aus, 



•Wer ist dieser Gott?" 23 

ihr Berge, hüpfet wie Widder, 
Hügel, wie die jungen Schafe? 

Die Bilder wiederholen sich noch einmal und alles steht als Ganzes vor 
unseren Augen: das Meer, das flieht, der Jordan, der sich zurückwendet, 
die Berge und Hügel, die zu hüpfen, ja zu tanzen beginnen. Alles ist in 
Bewegung, hat Leben in sich, ist menschlich nahe und deshalb ansprech- 
bar, anfragbar: Was ist dir? Sinnlos ist dein Tun nicht. Es hat einen 
Grund. Es macht etwas, jemand sichtbar, es offenbart. Wer ist es, der so 
auf uns zukommt? 

Vorm Antlitz des Herrn winde dich, Erde, 
Vorm Antlitz des Gottes Jaakobs, 

Antlitz Gottes! So lautet die Antwort auf die Frage, die den ganzen 
Psalm durchzieht. Bisher wurde er nicht genannt, war nur von seinem 
Heiligtum, seinem Waltebereich die Rede. Jetzt stehen wir vor ihm selbst, 
vor seinem Antlitz, vor dem Du, dessen Schöpfung ihn kündet. Er tritt 
aus der Schönheit der Natur, aus ihrer Lebendigkeit heraus auf sein Ge- 
schöpf zu, spricht es an, um ihm von Angesicht zu Angesicht zu begegnen. 

Auf sein Antlitz richtet sich die Sehnsucht des Psalmisten. Es bedeutet 
Gottes Nähe, Gottes Heil. Das ganze Haus Israel verstand sich •vor dem 
Antlitz Gottes". Dieses Antlitz zu schauen bedeutete Heil und Heiligkeit, 
es war Teilhabe an Gott, an seiner Nähe, aber auch an seiner Macht. Diese 
Macht zerstört nicht, aber sie ist übermächtig für den Menschen: Wer Gott 
sieht, der stirbt, heißt es immer wieder im Alten Testament. Erst in der 
Ohnmacht Gottes können wir seine Übermacht ertragen, erst in Jesus, 
unserem Bruder, in Jesus, Gottes ewigem Sohn. In seinem Antlitz können 
wir das Antlitz Gottes schauen, ohne zu sterben, weil er an unserer Statt 
gestorben ist. 

Winde dich, Erde: 

Das hebräische Wort meint eine drehende Bewegung, die im Schmerz und 
auch im Tanz geschehen kann, ein Sich-Winden. Das leichte Hüpfen und 
Tanzen der vorigen Strophe wird jetzt schwerer, ein Sich-Winden. Ob 
darin nicht beides ausgesagt ist: die Ehrfurcht, ja Scheu und die Freude 
Gott gegenüber. Erleben wir beides doch in einer fruchtbaren polaren 
Spannung: Scheu und Freude Gott gegenüber. Beides gehört zusammen 
und erst in diesem Kontrast können wir etwas von dem Reichtum Gottes 
in uns aufnehmen. Nur so sind wir offen für die Frage: Wer ist dieser Gott? 



Franz-Josef Steinmetz 24 

Der Psalmist antwortet: Er, 

der den Fels in einen Wasserteich wandelt, 
einen Kiesel zum Wasserquell! 

Dieser Gott macht Starres fließend, Lebloses lebendig, läßt Wasser strö- 
men aus der Quelle, die er selbst ist. Gott ist Leben und gibt dem Leben 
Raum. Er, der Lebendige gibt sein Leben weiter, ohne es zu verlieren. Er 
gibt es weiter in der Geburt seines Volkes, im Bau des Hauses Israel. Er 
gibt es weiter in Jesus, der der Quell auch meines Lebens ist. 

Kein Heimweh nach diesem Rom? 

Impressionen einer geistlichen Studienfahrt 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main 

Von Rom geschwärmt habe ich noch nie. Wahrscheinlich ist das so, weil 
ich sieben Jahre in dieser Stadt gelebt und studiert habe (1952-1959); ich 
kenne das römische Leben also nicht bloß oberflächlich. Trotzdem denke 
ich gerne an jene Zeit zurück, jedenfalls ohne Zorn. Aber erst ein Exer- 
zitienkurs, den ich für das Germanikum (Kollegium für deutschsprachige 
Theologiestudenten) zu halten hatte (1972), veranlaßte mich zu einem 
Wiedersehen. Es folgten zwei Studienfahrten mit Theologiestudenten im 
Jahre 1974 und zuletzt im September 1979. 

Man hat mich gefragt, und ich frage mich selbst, warum wir eigentlich 
solche Fahrten unternehmen. Zunächst einmal glaube ich festhalten zu 
müssen, daß mich das römische Studium nicht eingeengt hat. Im Gegen- 
teil: es hat mich gelehrt, über den heimatlichen •Kirchturm" hinauszu- 
schauen, oder anders ausgedrückt: die römische •Brille" ließ mich später 
vieles weitherziger beurteilen, als es ohne sie vermutlich der Fall gewesen 
wäre. Zwar kann ein dreiwöchiger Aufenthalt kein langjähriges Studium 
ersetzen, aber man kann in Rom auch in dieser verhältnismäßig kurzen 
Zeit eine solche Fülle von Eindrücken aufnehmen, daß man bereichert 
nach Hause zurückkehren wird. Goethe meinte sogar (dem Sinne nach): 
•Rom gesehen heißt alles gesehen haben." Aber dies ist wohl nicht mehr 
als ein überschwengliches Bild poetischer Begeisterung. Es allzu wörtlich 
nehmen, hieße wahrlich Gottes übrige Schöpfung geringschätzen. 




