»Werist dieser Gottz«— Israel besingt seinen Schopfer

Veronika Elisabeth Schmitt, Tdbingen

Als Jisrael zog aus Agypten,

Jaakobs Haus aus dem stammelnden Volk,
ward Jehuda zum Heiligtum ihm,

Jisrael sein Waltebereich.

Das Meer sah es und floh,

der Jordan bog rickwarts aus,
die Berge hiipften wie Widder,
Hiigel wie die jungen Schafe.

Was ist dir, du Meer, daf} du fliehst,
du Jordan, biegst rickwérts aus,

ihr Berge, hiipfet wie Widder,
Hiigel, wie die jungen Schafe?

Vorm Antlitz des Herrn winde dich, Erde,
vorm Antlitz des Gottes Jaakobs,

der den Fels in einen Wasserteich wandelt,
einen Kiesel zom Wasserquell!

(Psalm 114
nach der Ubersetzung von M. Buber)

Die Psalmen sind die ver-dichtete, gedichtete Erfahrung Israels mit seinem
Gott. Aus ihnen konnen wir das Da-sein Gottes, seine Nihe und seine
Treue entziffern. Wir erfahren auch etwas iber die Menschen, die diesen
Gott kannten und mit ihm sprachen. Die Psalmen vermitteln nich nur ein
Wissen um diese Erfahrung, um diesen Gott, sondern diese Erfahrung
selbst. Um ihr nahe zu kommen, wollen wir in die Worte eines Psalmes
hineinhorchen. Wer ist dieser Gott?

Als Jisrael zog aus Agypten

Mit Auszug kann vielerlei gesagt sein. Zumeist benutzen wir das Wort, um
den Auszug aus einem Haus in ein anderes zu beschreiben. Aus unserer
Kindheit ist uns vielleicht noch das Marchen bekannt von Einem, der aus-



~Wer ist dieser Gott2“ 19

zog, das Fiirchten zu lernen. Hier aber ist mehr gemeint. Hier geht es um
eine Gruppe von Menschen, ein Volk, um Israel, das aus dem Land der
Sklaverei, aus der Fremde auszieht und in diesem Auszug zum Volk wird.
Das Ausziehen oder Herausgehen, im Hebraischen jasa, bezeichnet sogar
die Geburt, wortlich das Hervorgehen eines Neugeborenen aus dem Schof}
der Mutter. Eine Geburt wird beschrieben, die Geburt des Volkes Israel,
das den Namen seines Stammvaters trigt. Es lebte aus dem Wissen um die
Viter und Vor-Viter. Es erfuhr sich als eine Sippe, eine Stammesgemein-
schaft, die Geschichte machte und Geschichte hatte. Seine Geburt und seine
Geschichte waren geschenkt und gelenkt worden durch das Eingreifen Got-
tes und so zu einer Geschichte des Heils geworden. Das Volk wufite, dafl
sein Ausziehen ein Gezogenwerden war, dafl Gott der Handelnde war und
blieb. Bei allem, was noch folgen wird, bleibt Gott da. Die Israeliten zie-
hen in die wissende Ungewiflheit hinein; wissend: weil Gott es ist, der sie
ruft; unwissend: weil das Ziel unbekannt bleibt. Sie ziehen auf Gott selbst
hin. Er zieht an, fihrt, ist Wegweiser. Eine andere Orientierung haben sie
nicht.

In diesem Weg erkennen wir unseren eigenen Weg. Wir werden geru-
fen. Wir spiiren, da ist jemand, der uns ruft. Es gilt, sich ihm zu tiberlassen,
obgleich das Wie und Was des Zieles noch nicht genau zu erkennen ist. Die
einzige Garantie lautet: ,Auf dein Wort hin“ — so, wie Petrus Jesus ant-
wortete, als er zum erneuten Fischfang eingeladen wurde (Lk 5, 5; vgl. Mt
14, 28). Nur so kann man gehen, weiter und immer weiter. Wiilten wir,
wie weit der Weg ist, oder auch wie kurz, so wirden wir vielleicht mutlos
wegen der endlosen Miihe oder der kurzen Chance. Die UngewifSheit ist
eine Tir zum grenzenlosen Vertrauen, zum Sprung in das hinein, was
kommen wird. Sie 6ffnet den Blick fiir das Weite. Vertrauen gibt es nur
in dieser wissenden Ungewiflheit. Genaues Wissen engt das Leben ein,
macht es diirr und starr. Ungewiflheit ist nichts Bedrohliches, wenn sie ver-
biirgt wird von einem Du, das hinter ihr steht und sie tragt. So wird Unge-
wilheit zur Hilfe auf dem Weg, Aufforderung zum Vertrauen, zum
Sprung in Gott hinein.

Jaakobs Haus aus dem stammelnden Volk

Das hebrdische Wort fiir Haus, bajith, meint nicht nur ein Haus, das die
Menschen aus Holz oder Stein erbauen. Haus ist auch das Gebdude aus
lebendigen Steinen, aus Menschen; Haus bedeutet das Volk, der Stamm,
die Familie. Frither gebrauchten auch wir dieses Wort in diesem Sinne.
Man sprach davon, dafl jemand aus einem guten oder schlechten Haus kam.
Im Neuen Testament finden wird das Bild des Hauses, das aus lebendigen



Veronika Elisabeth Schmitt 20

Steinen erbaut ist, wieder. Es meint die Gemeinschaft aller Glaubenden in
Jesus. Auch von Bekehrungen wird uns berichtet, die ,mit dem ganzen
Haus“ geschahen. Ein solches Haus ist nichts Fertiges, Abgeschlossenes,
sondern erstreckt sich aus der Vergangenheit iiber die Gegenwart in die

Zukunft.

Der Psalmist besingt Jaakobs Haus. Jaakob ist der Stammvater des Vol-
kes Israel. Israel war Jaakobs zweiter Name. Seinen Namen erhielt das
ganze Volk. Er war der Grundstein des Hauses, der allen weiteren Steinen
Halt gab. Er hat sich nicht selbst dazu gemacht. Gott hat ihn dazu bestimmt
und ihm diese Aufgabe ibertragen. Er hat auch Jesus dazu bestimmt, Eck-
stein zu sein, Eckstein seiner Kirche, die aus vielen lebendigen Steinen er-
baut ist. Jeder dieser Steine hat seine Bedeutung, seine einmalige, von den
anderen verschiedene Bedeutung. Auch mich hat Gott auf meinen Platz
gerufen, so wie er Israel rief und wie er jeden Menschen ruft.

Das stammelnde Volk ist ein Volk, das man nicht verstehen kann und
von dem man nicht verstanden wird. Es ist fremd. Fremdheit wird dort be-
sonders schmerzlich erfahren, wo keine gegenseitige Kommunikation mog-
lich ist. Die Welt des Du und des Ihr ist verschlossen durch eine Tiir von
sinnlosem Gerdusch, ist ein Wald, in den Nebel der Isolierung gehillt.
Gott aber, dessen Name sein Volk vernommen hat, spricht die Sprache sei-
nes Volkes, spricht die Sprache eines jeden Menschen, spricht meine Spra-
che, spricht mich an.

Ward Jehuda zum Heiligtum ihm,
Jisrael sein Waltebereich

Die Spaltung des Reiches in zwei Teile, in Juda oder Jehuda, wie Buber
tibersetzt, und Israel gehort zur Gegenwartserfahrung des Psalmisten. Auf
ihm lastet dieses schmerzliche Geschehen. Entzweiung erinnert an ur-
spriingliche Einheit. Die Sehnsucht richtet sich auf diese Einheit und 148t
den Schmerz an der Zerteilung lebendig werden. Der Psalmist trdgt den
Ursprung, die Einheit wach im Herzen; es ist ja ein Haus. Aber er vermag
die Kluft nicht zu Gberbriicken. Sehnsuchtsvoll erinnert er sich, 1488t er die
Einheit wieder wach werden. Beide, Jehuda und Jisrael, gehoren doch zu-
sammen, beide waren zu Beginn der Volk-Werdung, in seiner Geburt,
eins. Beide hat Gott sich als ein Volk gewéhlt, beide hat Gott liebgewon-
nen. Dieser Schmerz trifft auch Gott.

Trennung, Spaltung, Auseinander- und Gegeneinander-Sein sind die
Wunden in jedem menschlichen Leben, die Narben in der Geschichte der
Menschheit, die Stigmata der Christenheit. Wir suchen nach Einheit
und wenden uns zum Ursprung, wie der Psalmist, zum Ursprung der Kir-



Wer ist dieser Gott?“ 21

che, Jesus von Nazareth. Unsere Sehnsucht wendet sich aber auch nach
vorn, auf das Wiederkommen des Herrn und das Neuwerden in einer un-
zerstorbaren Einheit.

Ward Jehuda zum Heiligtum ihm

Wer ist mit ,ihm* gemeint? Noch ist sein Name nicht gefallen. Das Wort
Heiligtum umreifit den Raum. Heilig ist das allumfassende Wort fiir
Gott; jede seiner Eigenschaften ist darin eingeschlossen. Alles, was ihm
zugehort, was er sich erwihlt, hat Teil an seiner Heiligkeit, wird selbst
heilig. Heiligkeit meint keine moralische Hochstleistung, sondern dafl der
Mensch ganz Gott gehort, ganz sein Eigentum ist. Heiligsein bedeutet
Teilhabe an Gott. Je intensiver der Seins-Austausch mit thm wird, um so
mehr verwirklicht der Mensch sein Heiligsein.

Jisrael sein Waltebereich

Buber prigt vom Hebraischen her das Wort Waltebereich. Es geht um
Herrschen. Aber Herrschen klingt in unseren Ohren nach Gewalt. Und
tatsachlich, wie leicht verwechseln wir Gewalt mit echter Macht, die man
nicht hat, nicht anwendet, sondern die man wirken 148t in sich und durch
sich hindurch. ,Mit welcher Vollmacht tust du das?“, wird Jesus gefragt
(Mt 21, 23). Wir sprechen von der Macht der Liebe. Dies ist hier gemeint.
Es ist keine duflere, sondern eine innere Kraft, die ihren eigenen machtvol-
len Gesetzen folgt. Erschreckt stellen wir jedoch fest, dafl die Gesetze
dieser Macht oftmals ,,QOhnmacht® heiflen, schon fiir Israel, als es, das
Volk Gottes, der Waltebereich Gottes, unter fremder Gewalt stand. Mit
Jesus, dem Gekreuzigten, wird jeder Christ unter das Gesetz der ohn-
méchtigen Macht, der méchtigen Ohnmacht gestellt.

Wer ist dieser Gott, der in der Ohnmacht, auch in meiner Ohnmacht,
machtig ist?

Das Meer sah es und floh

Das Wasser, das Urelement, ohne das es kein Leben gibt, steht als erstes
vor uns. Auch bei der Erschaffung der Welt wird es zuerst genannt. ,Der
Geist Gottes schwebte iiber den Wassern.“ Hier kann das Wasser sehen
und eilen. Der Psalmist weif}, daf} die Natur eingebettet ist in den groflen
Zusammenhang Gott-Mensch, und dafl sie uns deshalb menschlich nahe
ist. An der Natur erkennt der Beter die Spuren seines Gottes. Die ganze
Schopfung ist Gottes Macht, seinem ,, Waltebereich® unterstellt; sie dient



Veronika Elisabeth Schmitt 22

Gottes Wirken und Eingreifen in die Geschichte der Menschheit; sie ist
eine Weise, wie Gott zu den Menschen kommt, sie ist Gottes Nihe.

Das Meer flieht, weicht zuriick, wie zu Beginn der Schopfung, als es der
Erde Raum gab. Jetzt gibt es Gottes Volk Raum, gewahrt ihm den Durch-
gang ins verheiflene Land. Alle Naturgesetze sind Gesetze Gottes; alles
steht in seinem und deshalb in unserem Dienst. Aber wir Menschen ver-
gessen den Ursprung dieser Indienststellung, Gott.

Der Jordan bog riickwirts aus

Vor dem Eintritt in das verheilene Land muf} der Jordan iiberquert wer-
den. Der FluB} ,dient“ Gottes Verheiflung, er verlafit sein Bett und gibt es
frei; er wendet sich riickwarts. Mit welcher Leichtigkeit und Anmut wird
das Uberschreiten der Naturgesetze beschrieben! Kein Mirakel, das sen-
sationellen Charakter hat, keine Zauberbiihne, die in eine Scheinwelt ent-
fiihrt, sondern eine Schopfung, die offen ist fiir das Fingreifen Gottes,
steht vor unseren Augen.

Der Psalmist malt das Bild einer heilen Welt, in der Gott ganz zu Hause
ist, in der alles seinem , Waltebereich® untersteht. Fiir uns ware es nur ein
naives Bild, wenn wir darin nicht die gleiche Macht Gottes erkennen und
bejahen kénnten, die auch heute noch unsere so ,unmenschlich gewordene
Natur in Dienst nimmt.

Die Berge hiipften wie Widder,
Hiigel wie die jungen Schafe

Berge und Hiigel verlassen das Gesetz der Schwerkraft, sie hiipfen. Im
Hebriischen bedeutet das Wort rakad sogar tanzen. Was dem Volk
Israel Hindernis auf dem Weg ins verheiffene Land war, verliert im Wal-
tebereich Gottes seine bedringende Kraft. Die Schopfung, die Natur hat
Teil am Heiligtum Israels. Sie ist einbezogen in Gottes Fithrung. Sie hat
Teil an der Freude, einer iibermiitigen Freude iiber die Rettung Israels,
tiber seine Geburt. Die Berge und Hiigel drohen nicht wie gefdhrliche
Raubtiere, sondern verwandeln sich in die vertrauten Widder und Schafe.
Sie waren Reichtum der Stimme, gaben Nahrung, gehérten zum ,Haus®.
Sie vollfithren den Tanz einer Schopfung, die Leben in sich tragt und dieses
Leben weiterreicht. Kennen wir diesen Gott, dessen Haus , wir und seine
Schopfung® sind? Kennen wir diesen Gott, der im Tanz seiner Schopfung
auf uns zukommt? Der Psalmist fragt durch die Bilder hindurch nach sei-
nem Gott.

Was ist dir, du Meer, daf} du fliehst,
du Jordan, biegst riickwérts aus,



~Wer ist dieser Gott?” 23

ihr Berge, huipfet wie Widder,
Hiigel, wie die jungen Schafe?

Die Bilder wiederholen sich noch einmal und alles steht als Ganzes vor
unseren Augen: das Meer, das flieht, der Jordan, der sich zuriickwendet,
die Berge und Hiigel, die zu hiipfen, ja zu tanzen beginnen. Alles ist in
Bewegung, hat Leben in sich, ist menschlich nahe und deshalb ansprech-
bar, anfragbar: Was ist dir? Sinnlos ist dein Tun nicht. Es hat einen
Grund. Es macht etwas, jemand sichtbar, es offenbart. Wer ist es, der so
auf uns zukommt?

Vorm Antlitz des Herrn winde dich, Erde,
Vorm Antlitz des Gottes Jaakobs,

Antlitz Gottes! So lautet die Antwort auf die Frage, die den ganzen
Psalm durchzieht. Bisher wurde er nicht genannt, war nur von seinem
Heiligtum, seinem Waltebereich die Rede. Jetzt stehen wir vor ihm selbst,
vor seinem Antlitz, vor dem Du, dessen Schopfung ihn kiindet. Er tritt
aus der Schonheit der Natur, aus ihrer Lebendigkeit heraus auf sein Ge-
schépf zu, spricht es an, um ihm von Angesicht zu Angesicht zu begegnen.

Auf sein Antlitz richtet sich die Sehnsucht des Psalmisten. Es bedeutet
Gottes Nahe, Gottes Heil. Das ganze Haus Israel verstand sich ,vor dem
Antlitz Gottes“. Dieses Antlitz zu schauen bedeutete Heil und Heiligkeit,
es war Teilhabe an Gott, an seiner Nihe, aber auch an seiner Macht. Diese
Macht zerstort nicht, aber sie ist iibermachtig fur den Menschen: Wer Gott
sieht, der stirbt, heiflt es immer wieder im Alten Testament. Erst in der
Ohnmacht Gottes konnen wir seine Ubermacht ertragen, erst in Jesus,
unserem Bruder, in Jesus, Gottes ewigem Sohn. In seinem Antlitz kénnen
wir das Antlitz Gottes schauen, ohne zu sterben, weil er an unserer Statt
gestorben ist.

Winde dich, Erde:

Das hebraische Wort meint eine drehende Bewegung, die im Schmerz und
auch im Tanz geschehen kann, ein Sich-Winden. Das leichte Hiipfen und
Tanzen der vorigen Strophe wird jetzt schwerer, ein Sich-Winden. Ob
darin nicht beides ausgesagt ist: die Ehrfurcht, ja Scheu und die Freude
Gott gegenuiber. Erleben wir beides doch in einer fruchtbaren polaren
Spannung: Scheu und Freude Gott gegentiber. Beides gehort zusammen
und erst in diesem Kontrast kénnen wir etwas von dem Reichtum Gottes
in uns aufnehmen. Nur so sind wir offen fiir die Frage: Wer ist dieser Gott?



Franz-Josef Steinmetz 24
Der Psalmist antwortet: Er,

der den Fels in einen Wasserteich wandelt,
einen Kiesel zum Wasserquell!

Dieser Gott macht Starres flieBend, Lebloses lebendig, 1it Wasser stro-
men aus der Quelle, die er selbst ist. Gott ist Leben und gibt dem Leben
Raum. Er, der Lebendige gibt sein Leben weiter, ohne es zu verlieren. Er
gibt es weiter in der Geburt seines Volkes, im Bau des Hauses Israel. Er
gibt es weiter in Jesus, der der Quell auch meines Lebens ist.

Kein Heimweh nach diesem Rom:

Impressionen einer geistlichen Studienfahrt

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main

Von Rom geschwérmt habe ich noch nie. Wahrscheinlich ist das so, weil
ich sieben Jahre in dieser Stadt gelebt und studiert habe (1952-1959); ich
kenne das rémische Leben also nicht blofl oberflichlich. Trotzdem denke
ich gerne an jene Zeit zurlick, jedenfalls ohne Zorn. Aber erst ein Exer-
zitienkurs, den ich fiir das Germanikum (Kollegium fiir deutschsprachige
Theologiestudenten) zu halten hatte (1972), veranlafite mich zu einem
Wiedersehen. Es folgten zwei Studienfahrten mit Theologiestudenten im
Jahre 1974 und zuletzt im September 1979.

Man hat mich gefragt, und ich frage mich selbst, warum wir eigentlich
solche Fahrten unternehmen. Zunichst einmal glaube ich festhalten zu
miussen, dafl mich das rémische Studium nicht eingeengt hat. Im Gegen-
teil: es hat mich gelehrt, iber den heimatlichen ,Kirchturm® hinauszu-
schauen, oder anders ausgedriickt: die rémische ,Brille“ liel mich spiter
vieles weitherziger beurteilen, als es ohne sie vermutlich der Fall gewesen
wire. Zwar kann ein dreiwdchiger Aufenthalt kein langjdhriges Studium
ersetzen, aber man kann in Rom auch in dieser verhéltnismiflig kurzen
Zeit eine solche Fille von Eindriicken aufnehmen, dafl man bereichert
nach Hause zuriickkehren wird. Goethe meinte sogar (dem Sinne nach):
»Rom gesehen heiflt alles gesehen haben.“ Aber dies ist wohl nicht mehr
als ein iberschwengliches Bild poetischer Begeisterung. Es allzu wortlich
nehmen, hiefle wahrlich Gottes tibrige Schépfung geringschatzen.





